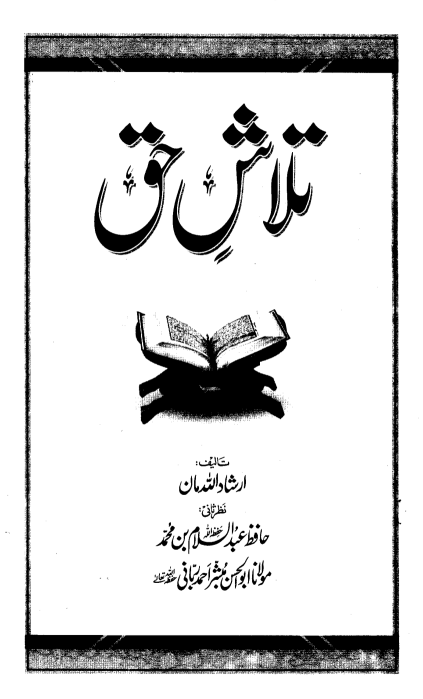
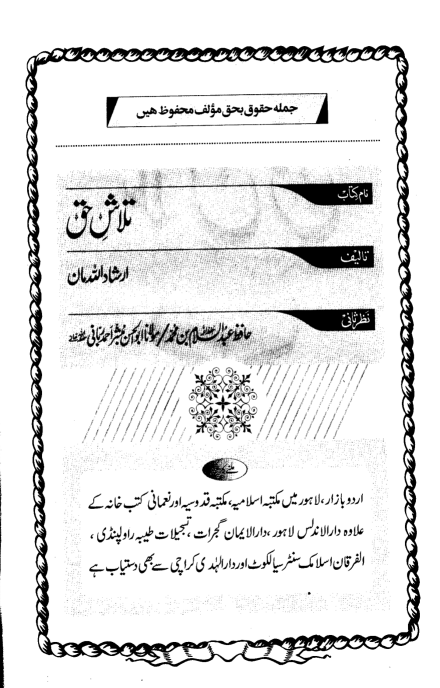


www.muhammadilibrary.com





### . ملائنِ قَنْ

| صفحه تمبر                               | مضامين                             | فصل               |
|-----------------------------------------|------------------------------------|-------------------|
| 29                                      | خطبه مسنونه .                      |                   |
| 31                                      | عرض ناشر                           |                   |
| 33                                      | مؤلف کی آپ بیتی                    |                   |
| 37                                      | مقدمه                              |                   |
| 41                                      | چندباتیں                           |                   |
| 43                                      | فهرست كتب                          |                   |
| 46                                      | خلاصه                              |                   |
| 48                                      | دین کے معاملہ میں جارا روبیہ       |                   |
| 50                                      | قرآن مجيد                          |                   |
| 51                                      | حدیث مبارک                         |                   |
| 52                                      | احادیث موضوعه وضعیفه کا مجموعه اور |                   |
| 55                                      | چند مزید موضوع اور ضعیف احادیث     |                   |
| 59                                      | سب سے ضروری گزارش                  |                   |
|                                         | تو حيد وشرك                        |                   |
| *************************************** |                                    | (۱) توحید کا بیان |
| 63                                      | توحيد کی تعريف                     |                   |

| صفحهنمبر | مضامين                                    | فصل                      |
|----------|-------------------------------------------|--------------------------|
| 63       | خالص توحيد كابيان                         |                          |
| 63       | الله تعالی کی توحید کے آٹھ ثبوت           |                          |
| 64       | توحيد پر مزيد دلائل                       |                          |
| 64       | اللہ کے برابر کوئی نہیں کیونکہ وہ خالق ہے |                          |
| 64       | دوسروں کو اللہ کے برابر سمجھنے والا کافر  |                          |
| 65       | اصل ایمان عقیدہ تو حید ہی ہے              |                          |
| 65       | عقيدهٔ توحيد پرايمان                      |                          |
| 65       | عقيدهٔ توحيد کا انکار                     |                          |
| 66       | دلائل تو حيد                              |                          |
| 68       | اللہ کے برابر کوئی نہیں                   |                          |
| 69       | الله تعالیٰ کا کوئی شریک نہیں             |                          |
| 69       | الله تعالى جبيها كوئى نہيں                |                          |
| 69       | مخلوق خالق کی شر یک نہیں ہو سکتی          |                          |
|          |                                           | (۲) شرک کا بیان          |
| 71       | شرک کا بیان                               |                          |
| 73       | مشرک کی پیچان                             |                          |
| 73       | دوسری بیجیان                              |                          |
| 75       | حاصل بحث                                  |                          |
| 76       | کیاامت مسلمہ نثرک میں مبتلا ہوسکتی ہے؟    |                          |
|          |                                           | (۳) توحید ونثرک کی اقسام |
| 83       | تو حید وشرک کی اقسام                      |                          |
|          |                                           |                          |

|         |                                              | ٥٥٥                           |
|---------|----------------------------------------------|-------------------------------|
| صفحهنبر | مضامین                                       | فصل                           |
| 83      | ا_شرك اكبر                                   |                               |
| 83      | ۲_شرک اصغر                                   |                               |
| 84      | توحيد في الحكم اور شرك في الحكم              |                               |
| 85      | الله ورسول کی اطاعت کا حکم                   |                               |
| 87      | دین قرآن و حدیث میں مکمل ہو چکا              |                               |
| 89      | تاریخ انسانی کا بھیا تک ترین المیہ           |                               |
| 89      | نا بی ( کامیاب ) گروه کون ؟                  |                               |
| 94      | خلاصه بحث توحيد في الحكم                     |                               |
|         | ) الذات                                      | (۴) توحید فی الذات اور شرک فی |
| 97      | توحيد في الذات اورشرك في الذات               |                               |
| 98      | الله کی اولا داور جزو بنانا                  |                               |
| 101     | مسئله نور وبشر                               |                               |
| 106     | نبی نالیا کے بشر ہونے کے مزید ثبوت           |                               |
| 108     | بریلوی حضرات کی دو رخی <sub>.</sub>          |                               |
| 111     | باقی انبیائے کرام میل کے بشر ہونے کے رضاخانی |                               |
|         | ثبوت                                         |                               |
| 112     | انبیائے کرام میلی کے بشر ہونے کے متعلق       |                               |
| 113     | توحید فی الذات کے بارے میں شرکیہ امور        |                               |
|         | فی الصفات                                    | (۵) توحید فی الصفات اور شرک   |
| 115     | توحيد في الصفات اورشرك في الصفات             |                               |
| 118     | توحید فی الصفات کے بارے میں شرکیہ امور       |                               |

| 0        |                                                |                                  |
|----------|------------------------------------------------|----------------------------------|
| صفحهنمبر | مضامین                                         | فصل                              |
|          | لم                                             | (٦) توحيد في العلم اورشرك في الع |
| 121      | توحيد في العلم اورشرك في العلم                 |                                  |
| 122      | مختلف انبیائے کرام مینالا کے متعلق قرآنی فیصلے |                                  |
| 131      | رسول الله مَالِينَا غيب نه جانتے تھے           |                                  |
| 131      | ا۔ نبوت سے پہلے کا زمانہ                       |                                  |
| 132      | ۲_ نبوت کا زمانه                               |                                  |
| 133      | قرآن وحدیث سے حوالہ جات                        |                                  |
| 148      | ٣_ فوت ہونے کے بعد نبی مُلاثیمٌ سے             |                                  |
| 151      | مئله حاضرو ناظر                                |                                  |
| 152      | کلمیرشهادت                                     |                                  |
| 156      | صحابه کرام ٹنکائی ُ غیب نہ جانتے تھے           |                                  |
| 162      | قرآن مجید غیب کے متعلق کیا کہتا ہے             |                                  |
| 163      | توحيد في العلم مين شركيه امور                  |                                  |
|          | فى العبادت                                     | (۷) تو حید فی العبادت اور شرک    |
| 165      | توحيد فى العبادت اورشرك فى العبادت             |                                  |
| 165      | اله یعنی معبود کون؟                            |                                  |
| 168      | عبادت کی اقسام                                 |                                  |
| 168      | ا_جسمانی عبادت                                 |                                  |
| 168      | ۲۔ مالی عبادت                                  |                                  |
| 169      | ۳ قلبی عبادت                                   |                                  |
| 170      | ۴- زبانی عبادت                                 |                                  |

| صفحهنمبر | مضامين                                           | ف <i>ص</i> ل |
|----------|--------------------------------------------------|--------------|
| 171      | دعا یعنی بکارنا، مانگنا، ملانا                   |              |
| 172      | خلاصة بحث                                        |              |
| 174      | کیا مشرکین صرف بتوں کی عبادت کرتے تھے؟           |              |
| 179      | كيا ﴿ مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ سے مراد صرف بت بين؟    | -            |
| 181      | احدرضا خان صاحب كا قرآنی ترجمه اور               |              |
| 191      | ایک اہم نکتہ                                     |              |
| 193      | ان کی گڑ بڑے کھ مزید نکات                        |              |
| 195      | '' دعو'' الفاظ کے ترجمہ میں رضا خانی قرآن        |              |
| 196      | غیراللہ کو پکارنا شرک ہے ( قرآنی فیصلے )         |              |
| 197      | غیراللہ کو پکارنا کفر ہے( قرآنی فیصلے )          |              |
| 197      | غیراللہ کو پکارنا ان کی عبادت ہے ( قرانی فیصلے ) |              |
| 197      | الله کو پکارو ( قرآنی فیصله )                    |              |
| 197      | غيراللَّه كو پكارنا بے كار، كيونكه وہ تصرف       |              |
| 197      | خالص (لیتی صرف اور صرف ) الله کو پکارو           |              |
| 198      | اللہ کے ساتھ کسی کو نہ پکارو ( قرآنی فیصلے )     |              |
| 199      | مخلوق کو نه پکارو ( قرآنی فیصلے )                |              |
| 199      | عیسائی اور یہودی غیراللہ کو بکارتے ہیں           |              |
| 199      | غیراللّٰد کو پکارنے والے اور قیامت کا دن         |              |
| 199      | دعا ومناجات                                      |              |
| 199      | احکام دعا                                        |              |
| 200      | قرآنی دعائیں                                     |              |

| 10       |                                              | ىلائ <u>ن</u> ق              |
|----------|----------------------------------------------|------------------------------|
| صفحهنمبر | مضامین                                       | فصل                          |
| 204      | توحید فی العبادت کے بارے میں شرکیہ امور      |                              |
| 207      | توحيد كامفهوم                                |                              |
| 213      | پېلااصول                                     |                              |
| 214      | دوسرا اصول                                   |                              |
| 215      | شفاعت کی اقسام                               |                              |
| 217      | تيسرا اصول                                   |                              |
| 217      | عبادت مثمن وقمر کی دلیل                      |                              |
| 218      | عبادت صالحین کی دلیل                         |                              |
| 218      | عبادت ملائکه کی دلیل                         |                              |
| 219      | عبادت انبیاء کی دلیل                         |                              |
| 219      | عبادت شجر وحجر کی دلیل                       |                              |
| 220      | چوتھا اصول                                   |                              |
| 247      | نماز بے حیائی اور برے کاموں سے روکتی ہے      |                              |
| 248      | نمازیوں کےمشرکانہ عقائد                      |                              |
|          | ي القرف                                      | (٨) توحيد في التصرف اورشرك إ |
| 251      | توحيد في التصرف أورشرك في التصرف             |                              |
| 255      | رسول الله مَالِيَّةُ إلى ياكسى كے نفع ونقصان |                              |
| 261      | الله تعالى كواپنے ليے كافى سمجھو             |                              |
| 264      | معجزات انبیائے کرام کے اختیار میں نہ تھے     |                              |
| 265      | غیراللہ کے لیے رب اور اس طرح کے              |                              |
| 266      | قرآنی فیصلے اور آج کل کے کلمہ گو             |                              |

| صفحهنمبر | مضامين                                         | نصل |
|----------|------------------------------------------------|-----|
| 267      | صرف الله تعالی ہی رب یعنی دا تا ہے             |     |
| 269      | بے قراری کی دعا                                |     |
| 269      | صرف الله ہی سب کا وہاب اور داتا ہے             |     |
| 270      | صرف الله ہی سب کا وکیل یعنی کارساز اور داتا ہے |     |
| 270      | توحید فی التصرف کے شرکیہ امور                  |     |
| 273      | فرق صاف ظاہر ہے                                |     |
| 275      | کیا اللہ کے سوا کوئی اور مشکل حل کرنے پر       |     |
| 276      | بے بس و مجبور نام نہاد دا تا                   |     |
| 277      | غیرالله میں تصرف کے اختیارات ماننے             |     |
| 277      | ا ولیاء الله کا مقام                           |     |
| 287      | د یو بندی بھائیو! سوچیے ذرا                    |     |
| 287      | وحدت الوجود                                    |     |
| 293      | بزرگول کی روحول سے امداد                       |     |
| 294      | مشرکین مکہ سے سبقت لے جانا                     |     |
| 297      | مردہ بزرگول سے مدد                             |     |
| 301      | مخلوق سے مشکل کشائی اور دیو بندی               |     |
| 310      | قبرول سے استفادہ اور دیو بندی                  |     |
| 311      | عقيده علم الغيب اورابل ديوبند                  |     |
| 313      | ا تحادثلا شه                                   |     |
| 313      | ا _ حلول                                       |     |
| 315      | ٢_ وحدة الوجود                                 |     |

| لا بن ن                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 12       |
|--------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| فصل                            | مضامین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | صفحهنمبر |
|                                | سار وحدة الشهو د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 317      |
|                                | تصوف کی کتابوں کے نام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 319      |
| (۹) توحید فی العادت اور شرک فی | ) العادت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
|                                | توحيد فى العادت اورشرك فى العادت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 321      |
|                                | ا_شركيه نام ركھنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 321      |
|                                | ۲_غیراللّٰد کی قشم کھانا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 321      |
| ·                              | ۳۔غیب کی ہاتیں پوچھنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 321      |
|                                | للیین ولو کی پیش گوئیاں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 323      |
|                                | ۳ ـ الله پر ایمان اور ستاروں پر ایمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 327      |
|                                | ۵۔ریا کاری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 327      |
|                                | ۲_ جاندار کی تصویر بنانا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 328      |
| ابل                            | سنت والجماعت كون؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| (۱) ایمان و کفر                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
|                                | ایمان کی تعریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 331      |
|                                | کفر کی تعریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 331      |
|                                | كفرييه امور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 331      |
|                                | خلوص اور نفاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 335      |
|                                | خلوص کی تعریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 335      |
|                                | نفاق کی تعریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 335      |
| (۲) سنت و بدعت                 | AND IN THE RESERVE OF THE PROPERTY OF THE PROP |          |
|                                | بدعت کی تعریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 337      |

| صفحهنمبر | مضامين                                     | فصل                        |
|----------|--------------------------------------------|----------------------------|
| 337      | ابتداع وایجاد کی دونشمیں ہیں               |                            |
| 338      | بدعت کی قشمیں                              |                            |
| 338      | پېلىشىم                                    |                            |
| 338      | دوسری قشم                                  |                            |
| 339      | بدعت کی تمام قسموں کا حکم دینی نقطہ نظر سے | -                          |
| 342      | بدعتوں کے ظاہر ہونے کی جگہمیں              |                            |
| 343      | بدعات ظاہر ہونے کے اسباب                   |                            |
| 344      | دینی احکام سے لاعلمی وجہالت                |                            |
| 344      | خواہشات کی پیروی                           |                            |
| 345      | مخصوص لوگوں کی رائے کے لیے تعصب برتنا      |                            |
| 345      | کافروں سے مشابہت اختیار کرنا               |                            |
| 346      | بدعتوں کے متعلق امت مسلمہ کا موقف          |                            |
| 349      | بدعتوں کی تر دید میں اہل سنت والجماعت کا   |                            |
| 349      | سنت کی تعریف                               |                            |
| 349      | بدعت کی تعریف                              |                            |
|          |                                            | (٣) حقيقى ابل سنت والجماعت |
| 351      | حقيقي ابل سنت والجماعت                     |                            |
| 351      | ا ـ رسول الله مُثَاثِيمًا كي وفات كا مسّله |                            |
| 352      | ۲_نمازتراوت کی جماعت                       |                            |
| 352      | ۳_ هج تمتع کا مسئله                        |                            |
| 353      | ٣_ خلافت اور عمر رفاتنيُّهٔ كا موقف        |                            |

| صفحهنمبر | مضامين                                          | فصل |
|----------|-------------------------------------------------|-----|
| 354      | سنت کومضبوطی سے بکڑنے اور بدعت سے بیچنے کا بیان |     |
| 354      | ا_سنت قولی                                      |     |
| 354      | ۲_سنت عملی                                      |     |
| 354      | ۳_سنت تقریری                                    |     |
| 356      | بدعت کی حقیقت                                   |     |
| 358      | بدعات کی فہرست                                  |     |
| 362      | عرفه                                            |     |
| 362      | شرع محمدی مهر                                   |     |
| 364      | دعاؤں میں اضا نے                                |     |
| 365      | نماز، روزے اور وضو کی زبان سے نیت کرنا          |     |
| 367      | سلسله بإئ طريقت                                 |     |
| 368      | تعویذ لٹکانا شرک ہے؟                            |     |
| 370      | بسم اللّٰذكرنا                                  |     |
| 371      | آمين                                            |     |
| 372      | روزه کشائی                                      |     |
| 372      | فرض نماز کے بعد اجتماعی دعا                     |     |
| 373      | چھ کلمے پڑھنا اور پڑھانا                        |     |
| 373      | مردول اورعورتوں کا جدا جدا طریقے سے نماز پڑھنا  |     |
| 374      | اسلام پنجاب کے ضروری ارکان                      |     |
| 375      | عاصل بحث سنت و بدعت                             |     |
| 375      | محابہ کرام ٹٹائٹیم کے چند واقعات                |     |

| صفحهنبر | مضامين                                 | فصل               |
|---------|----------------------------------------|-------------------|
|         | تقليدائمهاربعه                         |                   |
|         |                                        | (۱) اصل امام كون؟ |
| 381     | اصل امام کون؟                          |                   |
| 381     | اطاعت ِ رسول دراصل اطاعت الهي          |                   |
| 382     | امام بنانا الله تعالیٰ کا کام ہے       |                   |
| 383     | رسول ہی حاکم ہوتا ہے                   |                   |
| 384     | اطاعت رسول باعث محبت الهي              |                   |
| 384     | اطاعت رسول سبب مدايت                   |                   |
| 384     | رسول شرکعت الہی کا شارح                |                   |
| 385     | رسول کے قول و فعل کی مخالفت فتنهٔ عظیم |                   |
| 385     | رسول کی زندگی اسوهٔ حسنه               |                   |
| 387     | رسول ہی منبع ہدایت                     |                   |
| 388     | رسول کی نافرمانی باعث حسرت و ندامت     |                   |
| 388     | ا تباع رسول باعث رحمت                  |                   |
| 388     | رسول صرف اللہ سے ڈرتا ہے               |                   |
| 390     | رسول تقیه نبین کرتے                    |                   |
|         |                                        | (۲) روتقلید       |
| 393     | تقلید کی تعریف                         |                   |
| 393     | تقليد کی ابتدا                         |                   |
| 393     | کیا تقلید واجب ہے؟                     |                   |
| 395     | ا ۔ تقلید سے ائمہ اربعہ کی ممانعت      |                   |

| 16              |                                           | لَّا ثِن ثَن                 |
|-----------------|-------------------------------------------|------------------------------|
| صفحه نمبر       | مضامين                                    | فصل                          |
| 397             | ۲-ائمهار بعه کاعقیده                      |                              |
|                 | عقيده                                     | ۳) تقلید کے متعلق اہل سنت کا |
| 399             | تقليد كے متعلق اہل سنت كاعقيدہ            |                              |
| 400             | امام ابوحنیفه رُمُللهٔ، کاحقیقی دشمن کون؟ |                              |
| 402             | تقليداور شحقيق مين فرق                    |                              |
| 403             | ائمَه کی شان بهت بڑھا دینا                |                              |
| 403             | چاروں مذہب برحق نہیں                      |                              |
| 404             | جماعت محمدی کاحق پر ہونا                  |                              |
| 404             | حنفی اور جماعت محمری کی مثال              |                              |
| 405             | مقلد آزادی ہے حدیث پرعمل نہیں کرسکتا      |                              |
| 405             | آ وُ! اپنے نبی کی طرف                     |                              |
| 408             | بریلوی حضرات کی مزید دورخی                |                              |
| 411             | تنبي                                      |                              |
|                 |                                           | ا) فقه حنفی کی حقیقت         |
| 413             | فقه حنفی کی حقیقت                         |                              |
| 413             | موجودہ فقہ حنفی کی حالت ِ زار             |                              |
| 414             | حصداول                                    |                              |
| 416             | فقه کے متعلق                              |                              |
| 416             | عقائد کے متعلق                            |                              |
| 416             | ایمان کے متعلق                            |                              |
| 41 <sup>7</sup> | وضو کے متعلق                              |                              |

| صفحهنمبر | مضامین                             | فصل |
|----------|------------------------------------|-----|
| 417      | مسواک کے متعلق                     |     |
| 417      | جن چیزوں سے وضو نہیں ٹو شا         |     |
| 418      | پانی کے بیان میں                   |     |
| 418      | پیشاب کے متعلق                     |     |
| 418      | عام نجاستوں کے متعلق               |     |
| 419      | شراب کے متعلق                      |     |
| 420      | کتے کے متعلق                       |     |
| 420      | متفرق نجاشين                       |     |
| 420      | تیتم کا بیان                       |     |
| 421      | اذان کا بیان                       |     |
| 421      | نماز کی کیفیت کا بیان              |     |
| 422      | وہ امور جن سے نماز فاسد نہیں ہوتی  |     |
| 423      | متعلقات نماز                       |     |
| 424      | متعلقات جمعه                       |     |
| 425      | ز کوة کا بیان                      |     |
| 426      | روزوں کے متعلق                     |     |
| 426      | وہ چیزیں جن سے روزہ فاسد نہیں ہوتا |     |
| 426      | قی کا بیان                         |     |
| 427      | نکاح کا بیان                       |     |
| 427      | رضاعت کا بیان                      |     |
| 427      | نىب كا بيان                        |     |

|           |                                   | م ب ب |
|-----------|-----------------------------------|-------|
| صفحه نمبر | مضامين                            | فصل   |
| 428       | حدود کا بیان                      |       |
| 429       | گم شده کا بیان                    |       |
| 429       | ذنح کا بیان                       |       |
| 429       | قربانی کا بیان                    |       |
| 430       | حلال وحرام كابيان                 |       |
| 430       | مشروب کا بیان                     |       |
| 430       | فقه حنفی میں حیلیہ سازی           |       |
| 431       | نقه کی حقیقت                      |       |
| 431       | من وسلویٰ کے بدلے ہسن و پیاز      |       |
| 432       | فقه حنفی کا باب دوم               |       |
| 432       | قر آن وحدیث ایک مکمل دین          |       |
| 432       | مجيت حديث                         |       |
| 433       | اقوال امام ابوحنيفه اور مقام حديث |       |
| 433       | کتب احادیث کے متعلق               |       |
| 433       | کتب فقہ کتب حدیث کے مقابل         |       |
| 434       | Elzi                              |       |
| 434       | اہل سنت کی تعریف                  |       |
| 434       | تقليد اور كتب فقه                 |       |
| 434       | بدعت اور ابل بدعت                 |       |
| 434       | عقا ئد کا بیان                    |       |
| 435       | علم غیب کا بیان                   |       |
|           |                                   |       |

| 435 | مسائل متفرقه        |   |
|-----|---------------------|---|
| 435 | وضو کے متعلق        |   |
| 435 | مسح کے متعلق        |   |
| 435 | پانی کے متعلق       |   |
| 436 | اوقات نماز کے متعلق | - |
| 436 | اذان ونماز کے متعلق |   |
| 437 | امامت کے متعلق      |   |
| 437 | وتر کا بیان         |   |
| 437 | نماز کے متعلق       |   |
| 438 | تراوی کے متعلق      |   |
| 438 | جمعہ کے متعلق       |   |
| 439 | عیدین کے متعلق      |   |
| 439 | وفن کے متعلق        |   |
| 440 | روزوں کے متعلق      |   |
| 440 | نکاح کے متعلق       |   |
| 440 | طلاق کے متعلق       |   |
| 440 | هم شده کے متعلق     |   |
| 440 | ذبح کے متعلق        | - |
| 441 | قربانی کے متعلق     |   |
| 441 | شہادت کے متعلق      |   |
| 441 | قاضی کے متعلق       |   |
| 441 | حلال وحرام کے متعلق |   |

| 445       عاصل بحث فقة حتى المحقد فقة حتى المحتى الم                                   |       |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--|
| 446       يبود ونصارئ قرآن وحديث اورخنی فقد کی روثنی ميں         448       قرآن نے يبود ونصارئ کومشرک قرار ديا         448       انھيں شرک فی الذات کا مر تکب قرار ديا         450       المل کتاب کا غلو         453       تنبيغی جماعت         455       نضائل اعمال کے سات مختلف اير يشنول کے حوالہ جات فضائل اعمال کے سات مختلف اير يشنول کے حوالہ جات رسول اللہ مثال اللہ وليل اللہ مثال اللہ وليل اللہ مثال اللہ وليل اللہ علی اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |  |
| 448       قرآن نے یہود ونصار کی کومشرک قرار دیا         448       انھیں شرک فی الذات کا مر تکب قرار دیا         450       اہل کتاب کا غلو         453       تنبیغی جماعت         455       فضائل اعمال کے سات مختلف ایڈ یشنوں کے حوالہ جات         466       رسول اللہ مٹائیڈی کا سایہ مبارک         466       کہیلی دلیل         466       دوسری دلیل         466       دوسری دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |  |
| 448       انھیں شرک فی الذات کا مر تکب قرار دیا         450       اہل کتا ب کا غلو         453       تبلیغی جماعت         455       خوالہ جات مختلف ایڈیشنوں کے والہ جات فضائل اعمال کے سات مختلف ایڈیشنوں کے والہ جات سول اللہ مٹائیڈی کا سایہ مبارک         466       کبیلی دلیل         466       دوسری دلیل         466       دوسری دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | .,,   |  |
| 450       المل كتاب كا غلو         453       تبليغي جماعت         455       فضائل اعمال كرسات مختلف ايديشنوں كروالہ جات         466       رسول الله مظافیرا كا سامیہ مبارک         466       بہلی دلیل         466       دوسرى دلیل         466       دوسرى دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |  |
| تبليغي جماعت      453 تبليغي جماعت فضائل اعمال كرسات مختلف ايدُيشنول كرحواله جات 455      466 رسول الله مَا اللهِ عَمَّ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَمْ اللهُ عَلَيْهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَمْ اللهُ |       |  |
| خضائل اعمال كسات مختلف الميريشنول كواله جات 455 مات مختلف الميريشنول كواله جات 466 مايي مبارك 466 ميلي ديل 466 ميري دليل 466 ميري دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |  |
| رسول الله تَالِيَّا كا سابيه مبارك<br>بيلي دليل<br>دوسرى دليل<br>دوسرى دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |  |
| پېلى دىيل 466<br>دوسرى دىيل 466                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |  |
| دوسری دلیل 466                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |  |
| تيسري دليل 467                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |  |
| چوشی دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |  |
| ر کین مکہ اور آج کے پچھ کلمہ گو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (۵)شڅ |  |
| مشرکین مکہ اور آج کے پچھ کلمہ گو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |  |
| حيات النبي تأثيثا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |  |
| کچھ کلمہ گوصاحبان کی گوہرافشانیاں 🕏 475                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |  |
| الله تعالیٰ کے ساتھ تین وعدے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |  |
| قطعی نصوص قر آن اور احناف کی دیدہ دلیری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |  |
| چندا ہم امور کی وضاحت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |  |
| (۱) الله تعالیٰ کے ہاں پیندیدہ و ناپیندیدہ کام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |  |
| اللہ تعالیٰ کے ہاں پیندیدہ و نا پیندیدہ کام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |  |

| صفحهنمبر | مضامين                              | فصل                               |
|----------|-------------------------------------|-----------------------------------|
| 495      | ناپىندىدە كام                       |                                   |
| 499      | الله تعالیٰ کے پیندیدہ کام          |                                   |
|          | فضلي .                              | (۲) متنازعه امور پر چندا ہم قرآنی |
| 501      | متنازعه امور پر چندا ہم قرآنی فیصلے |                                   |
| 501      | المثرك                              |                                   |
| 502      | ۲_ فرقه بندی                        |                                   |
| 503      | ٣_ بغاوت                            |                                   |
| 503      | ۴ يقليد                             |                                   |
| 504      | ۵_ جمهوریت کابت                     |                                   |
| 505      | ۲_آ باؤ اجداد کی تقلید              |                                   |
| 505      | ۷_ ملوک اورصاحب ثروت                |                                   |
| 506      | ٨ غرباء ومساكين سے بے التفاتی       |                                   |
| 506      | ۹_علائے سوء کی قیادت                |                                   |
| 507      | ا_قلت فهم                           |                                   |
| 507      | اا_ قیاس فاسد                       |                                   |
| 507      | ۱۲۔ قیاس محجے ہے انکار کرنا         |                                   |
| 507      | السايغلو                            |                                   |
| 508      | ۱۲۳ نفی واثبات                      |                                   |
| 508      | 10_ ہٹ دھری                         |                                   |
| 508      | ١٦- کتب ساوی کے بدلے کتب جادو       |                                   |
| 508      | ۱۷۔مشرکین کا ایک کفریہاصول          |                                   |
|          |                                     |                                   |

| صفحه نمبر | مضامين                                   | فصل |
|-----------|------------------------------------------|-----|
| 509       | ۱۸ نسبت میں تناقض                        |     |
| 509       | 19ءعیب جو کی                             |     |
| 509       | ۲۰ ـ کهانت کو کرامت سمجھنا               |     |
| 509       | ۲۱_مشر کین کی عبادت                      |     |
| 510       | ۲۲_مشرکین کا دین                         |     |
| 510       | ۲۳_مشرکین کا تکبر                        |     |
| 510       | ۲۴_مشر کین کا غلط استدلال                |     |
| 511       | ۲۵۔تحریف                                 |     |
| 511       | ۲۲_غلط کنریچر کی اشاعت                   |     |
| 511       | 27 مشر کین کے ہاں قبول ہونے والے عقا کد  |     |
| 511       | ۲۸۔مشرکین کی ایک خصلت رذیلیہ             |     |
| 512       | ۲۹_افتراق                                |     |
| 512       | ۳۰۔اپنے ہی مسلک کی مخالفت کرنا           |     |
| 512       | וש_ויאוריה                               |     |
| 512       | ۳۲_مشر کین کا اپنے بنیادی عقائد کا انکار |     |
| 513       | ۳۳_مشرکین کی گروہ بندی میں مسابقت        |     |
| 513       | ۳۴۴ ـ برمنگی بھی عبادت                   |     |
| 513       | ۳۵_حرام کوحلال قرار دینا                 |     |
| 513       | ٣٦ غيرالله كوداتا ومشكل كشاسمجهنا        |     |
| 514       | ٣٧_ صفات البهيديين الحاد                 |     |
| 514       | ۳۸ ـ اسائے الہیہ میں الحاد               |     |

de Sidilabola estilabilitationalista estados de consensional de la consensiona de la consensiona de la consensiona de la consen

| صفحه نمبر | مضامین                                          | فصل                                   |
|-----------|-------------------------------------------------|---------------------------------------|
| 515       | ۵۴ ـ زهبی تعصب                                  |                                       |
| 517       | ۲۵_بڑک حق                                       |                                       |
| 517       | ۲۲_افراط                                        |                                       |
| 517       | ٧٤ ـ تفريط                                      |                                       |
| 517       | ۲۸_ترک واجب                                     |                                       |
|           |                                                 | (۳) موت کا بیان اور قرآنی ف <u>ضا</u> |
| 523       | موت كا بيان اور قرآنی فيصلے                     |                                       |
| 523       | موت پرسوگ قرآن کی روشنی میں                     |                                       |
| 524       | سوگ صحیح احادیث کی روشنی میں                    |                                       |
| 525       | سوگ فقه حنفی کی روشنی میں                       |                                       |
| 526       | خلاصة تحرير                                     |                                       |
| 527       | کیا فوت شدگان زندوں کی باتیں سنتے ہیں؟          |                                       |
| 528       | فوت شدگان کوزندہ لوگوں کے کاموں کی خبر نہیں     |                                       |
| 531       | موت کے بعد دنیا میں آنے کا رد                   |                                       |
|           |                                                 | (۳) چند دیگر امور                     |
| 533       | محد رسول الله مَالَيْنَا كَ بارے عقيده          |                                       |
| 536       | نعت خوانی اور شرک                               |                                       |
| 536       | راگ اور گانے کے متعلق حنفی فقہ کی مشہور کتا ہوں |                                       |
| 537       | کچھ اہل حدیث صاحبان کے بارے میں                 |                                       |
| 537       | فرضی نماز کے بعد اجتماعی دعا                    |                                       |
| 539       | کیا فرض نمازوں کے بعد ہاتھ اٹھا کر اجٹا عی      |                                       |
|           |                                                 |                                       |

| 24        |                                                   |                                         |
|-----------|---------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| صفحه نمبر | مضامین                                            | فصل                                     |
| •         | شيعيت اور مرزائيت                                 |                                         |
|           |                                                   | (۱) عقا كدشيعه                          |
| 545       | عقا ئدشيعه                                        |                                         |
| 545       | شیعه عقا ئد کا اصلی روپ                           |                                         |
| 546       | ا۔ قرآن کے بارے تحریف کاعقیدہ                     |                                         |
| 546       | ۲۔ حدیث اورسنت کو رد کرنا                         |                                         |
| 547       | اسلام میں احادیث کی مشہور کتابیں                  |                                         |
| 548       | شیعه مذهب میں ائمہ کی طرف منسوب روایات            |                                         |
| 548       | سائے تم نبوت کے اٹکار کی قطعی صورت                |                                         |
| 549       | ۴۔شیعوں کے ان عقائد میں سے ہرایک کا               |                                         |
| 550       | ۵۔ ہمارے علمائے کرام کی حیرت انگیز لاعلمی<br>**** |                                         |
| 554       | اہل تشیع کی قرآن میں تحریف                        |                                         |
|           |                                                   | (۲) مرزائیت                             |
| 563       | مرزائيت                                           |                                         |
| 563       | چين جي الم                                        |                                         |
| 563       | دی بن <i>د</i> ہے                                 |                                         |
| 564       | فتم نبوت پر ایمان اور اصرار                       |                                         |
| 564       | جماعی عقیدہ کا منکر لعنتی ہے                      | 1                                       |
| 565       | بوت جاری ہے <u> </u>                              | *************************************** |
| 565       | ۔میرے پاس آئیل آیا                                |                                         |
| 565       | ا۔اللہ تعالیٰ کی وحی                              |                                         |
| 565       | 1۔ خدانے میرا نام نبی رکھا<br>•                   |                                         |
| 565       | ا _ختم نبوت ایک باطل عقیده اور اسلام              | Y                                       |

and the board of the best state of the best state of the second of the s

| صفحهنبر | مضامین                                        | فصل |
|---------|-----------------------------------------------|-----|
| 566     | الله تعالیٰ کی تو ہین                         |     |
| 566     | ا۔اللّٰہ کی زبان پرمرض                        |     |
| 566     | ۲_اللّٰداور چور                               |     |
| 566     | س۔     قادیان میں خدا                         | -   |
| 566     | ٣ يبيا خدا                                    |     |
| 567     | ۵_ میں خود خدا ہوں                            |     |
| 567     | رسول الله عَلَيْظِ كَي تَوْبِين               |     |
| 567     | ا ـ قادیانی محمد رسول الله                    |     |
| 567     | ۲_ مرزا قادیانی خاتم النهیین                  |     |
| 568     | ۳_مرزا قادیانی تمام نبیوں کا مجموعه           |     |
| 568     | سم۔    قادیان میں محمد رسول اللہ              |     |
| 569     | ۵_محدرسول الله کے تمام کمالات مرزا غلام احمد  |     |
| 569     | ۲_ قادیانی کلمه                               |     |
| 569     | ۷۔ انضلیت مرزا                                |     |
| 569     | ۸۔ مرزا قادیانی پر درود                       |     |
| 570     | انبیائے کرام بیلی کی تو ہین                   |     |
| 570     | ۱۔ سیدنا نوح (عَلَیْلاً) پر فضیات             |     |
| 570     | ٢_سيدنا يوسف (مَلِينًا) پرفضيلت               |     |
| 570     | ٣ ـ سيدنا ابراميم (عَلِيلًا) پرفضيات          |     |
| 571     | عیسلی(مایینها) کی تو بین                      |     |
| 571     | ا ـ سيدنا عيسيٰ (علينها) گالياں ديتے تھے      |     |
| 571     | ۲۔سیدناعیسیٰ (مَالِیّاً) نے انجیل چرا کر لکھی | ,   |

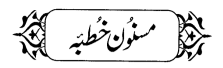
| 20       |                                                                 | עוניט |
|----------|-----------------------------------------------------------------|-------|
| صفحهنمبر | مضامين                                                          | فصل   |
| 571      | ٣_سيدناغيسيٰ (مَالِيَّا) كا كوئي معجزه نهيں                     |       |
| 571      | ہم۔ سیدناعیسی علیظا کے معجزوں کی حقیقت                          |       |
| 572      | ۵۔سیدناعیسلی علیٹلانشراب پینے تھے                               |       |
| 572      | ۲_سیده مریم (علیماً) کا نکاح                                    |       |
| 572      | ک۔سیدہ مریم صدیقہ پٹا گا اپنے منسوب سے                          |       |
| 573      | صحابه کرام ٹھائٹٹم کی تو ہین                                    |       |
| 573      | ا۔ سیدنا ابوبکر صدیق رہائٹۂ کی تو ہین                           | •     |
| 573      | ٣_ سيدنا ابوبكر صديق اور سيدنا عمر فاروق رهافيها                |       |
| 573      | ۳۔مولوی (حکیم) نورالدین،ابوبکر (ڈلٹنڈ) ہے                       |       |
| 574      | س <sub>ا</sub> زنده علی، مرده علی                               |       |
| 574      | ۵۔ سیدنا حسین والٹیئ کی تو ہین                                  |       |
| 574      | ۲_ کربلا کی سیر                                                 |       |
| 574      | <ul> <li>کے سو حسین قربانی، مرزا قادیانی کی ایک گھڑی</li> </ul> |       |
| 575      | ۸_گالیاں دینا سفلوں اور کمینوں کا کام ہے                        |       |
| 576      | ۹۔ برزبان ب <i>رز ہ</i> ے                                       |       |
| 576      | مسلمانوں کو گالیاں اور کفر کا فتو یٰ                            |       |
| 576      | ۲_عیسائی، یہودی،مشرک                                            |       |
| 576      | ۳۔ بدکارعورتوں کی اولا د                                        |       |
| 577      | سم۔ مردخزری <sup>،ع</sup> ورتیں کتیاں                           |       |
| 577      | ۵۔ مرزا کو نہ ماننے والا پکا کا فر                              |       |
| 577      | ۲_جبنمی                                                         |       |
| 577      | مسلمانوں سے معاشرتی بائیکاٹ                                     |       |

|          | The state of the s | * - , · · · · · · · · · · · · · · · · · · |  |  |  |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|--|--|--|
| صفحةنمبر | مضامين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | نصل                                       |  |  |  |
| 577      | ا۔ مسلمانوں سے تعلقات حرام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                           |  |  |  |
| 578      | ۲_مسلمانوں کے پیچھے نماز قطعی حرام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                           |  |  |  |
|          | متفرقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                           |  |  |  |
|          | .ت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | (۱) مختلف موضوعات پر قرآنی آبا            |  |  |  |
| 581      | مختلف موضوعات پر قرآنی آیات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                           |  |  |  |
| 585      | ا ـ کوئی نبی بھی نفع ونقصان کا ما لک نہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                           |  |  |  |
| 586      | س۔ قیامت کے دن گواہی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                           |  |  |  |
| 587      | ۸ ـ شهید کی برزخی زندگی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                           |  |  |  |
| 588      | 10۔مولویوں اور درویشوں کے غلط کام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                           |  |  |  |
| 589      | ۲۲/ نیک اعمال کے بدلے دنیا کمانا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                           |  |  |  |
| 590      | ۵۲٬۳۵ _ ایصال ثواب کی حقیقت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                           |  |  |  |
| 591      | ۴۴۷ _تقليد حچھوڑ و، اتباع رسول کر و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                           |  |  |  |
| 592      | ۵۸_آیات کا نمیرها مطلب نکالنے کی مذمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                           |  |  |  |
| 593      | سورهٔ انعام کا خلاصه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                           |  |  |  |
|          | وجوابات)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (۲) عقائد اہل سنت (سوالات و               |  |  |  |
| 597      | عقائد اہل سنت (سوالات و جوابات)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |  |  |  |
| 599      | تاويل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                           |  |  |  |
| 599      | كيفيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                           |  |  |  |
| 599      | تثيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                           |  |  |  |
| 599      | تعطيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                           |  |  |  |
| 601      | ا ـ تاويل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                           |  |  |  |

| صفحهنمبر | مضامين                              | فصل                               |
|----------|-------------------------------------|-----------------------------------|
| 601      | ۲_اکراه                             |                                   |
| 601      | ٣_ جہالت                            |                                   |
| 601      | ٣- بلامقصد                          |                                   |
|          |                                     | (۳) اسلام اور جمهوریت کا تضاد     |
| 641      | اسلام اور جمہوریت کا تضاد           |                                   |
| 642      | عوام کی حاکمیت                      |                                   |
| 644      | اكثريت كافيصله                      |                                   |
| 646      | عورت کی سر براہی اور اس کی شہادت    |                                   |
| 647      | علماءاور جہلاء کی کیسانیت           |                                   |
| 649      | کثیر جماعتی نظام                    |                                   |
| 650      | حكومت ومنصب كي خواهش                |                                   |
| 651      | كليدي مناصب برغيرمسلمون كاتقرر      |                                   |
| 653      | سيكولرا زم                          |                                   |
|          |                                     | (٣) نبي مَالِيْظِ كا خواب مين آنا |
| 655      | نِي سَلَطُهُمُ كَا خُوابِ مِينَ آنا |                                   |
| 655      | زيارت نبوى مَالِيَّا كَانْسخه       |                                   |
| 656      | يه''محبان رسول''                    |                                   |
| -        | . کا بیان                           | (۵) عذاب جہنم اور انعاماتِ جنت    |
| 659      | عذاب جہنم کی کیفیت                  | ,                                 |
| 661      | جنت کی خوبی اور اہل جنت کے عیش      |                                   |



www.muhammadilibrary.com



إِنَّ الْحَمْدَ للهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ، وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوْذُ بِاللهِ مِنْ شُرُوْرِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّنَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ، وَمَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ، وَمَنْ يُتُصْلِلْ فَلاَ هَادِى لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لاَّ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيْكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ

أَمَّابِغُدُّ: فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيْثِ كِتَابُ اللهِ وَخَيْرَ الْهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ﷺ وَشَرَّ الأَّمُوْرِ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ وَكُلَّ ضَلاَلَةٍ فِي النَّارِ

''بلاشبہ سب تعریف اللہ ہی کے لیے ہے۔ ہم اسی کی تعریف کرتے ، اسی سے مدد مانگتے اور اسی سے بخشش طلب کرتے ہیں۔ اپنے نفس کی شرارتوں اور اپنے برے اعمال سے اللّٰہ کی پناہ میں آتے ہیں۔ جسے اللّٰہ راہ دکھائے اسے کوئی گراہ نہیں کرسکتا اور جسے وہ دھتکاردے اسے کوئی راہ راست پرنہیں لاسکتا۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللّٰہ تعالیٰ ہی معبود برحق ہے، وہ اکیلا ہے، کوئی اس کا شریک نہیں۔ اور میں گواہی دیتا ہوں کہ حضرت مجمد مثل اللّٰہ علیٰ اس کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔''

"حروصلوة کے بعد! یقیناً تمام باتوں ہے بہتر بات الله کی کتاب اور تمام طریقوں ہے بہتر طریقہ محمد مثالیّا کا ہے اور تمام امور میں سے برے کام (دین میں) خودساختہ (بدعت والے) کام بیں، ہربدعت گراہی اور ہر گراہی کا انجام جہنم ہے۔"

#### www.muhammadilibrary.com

اِنَّ الله کَانَ عَلَیْکُمْ رَقِیبًا ﴿ یَاکَیُهُ النّبِینَ اَمَنُوااتَّقُواالله وَ قُولُوا قَولُوا قَولُا سَنِیلًا ﴿ یَصُلِحُ لَکُمْ اَعْمَالُکُمْ وَیَغُولُکُمْ اَعْمَالُکُمْ وَیَعُولُکُمْ اَعْمَالُکُمْ وَیَعُولُکُمْ اَلَّهُ وَرَسُولُه فَقَلُ فَاذَ فَوْزًا عَظِیمًا ﴿ الله ایمان!الله ہے ڈروجس نے مجیس ایک جان ہے موت آئے کہ تم مسلمان ہو۔لوگو!اپنے رب ہے ڈروجس نے مہیس ایک جان ہے عرواور عورتیں پیداکیا، (پھر) اس سے اس کی بیوی کو بنایا اور (پھر) ان دونوں سے بہت سے مرواور عورتیں پیدا کیں اور انہیں (زمین پر) پھیلا دیا۔اللہ سے ڈرتے رہوجس کے نام پرتم ایک دوسرے سے سوال کرتے ہواور قطع رحی ہے (بچو)۔ یقیناً اللہ تم پر گران ہے۔ ایک دوسرے سے سوال کرتے ہواور قطع رحی ہے (بچو)۔ یقیناً اللہ تم پر گران ہے۔ ایک دوسرے گا اور تمہارے گا اور کومعاف فرمادے گا۔جس نے اللہ اور اس کے رسول سنواردے گا اور تمہارے گنا ہوں کومعاف فرمادے گا۔جس نے اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کی، یقیناً اس نے ظیم کامیا ہی حاصل کر ہی۔'



- ① ((مسلم الحمعة بابا تخفيف الصلوة و الخطبة عديث ٨٦٨ و ٨٦٧ و النسائي (٣٢٧٨))
- ((رواه الاربعة واحمد والدارمي و روى البغوى في شرح السنة مشكوة مع تعليقات الاباني النكاح باب اعلان
   النكاح..... وقال الالباني حديث صحيح.))
  - تنبيهات:
  - ک صحیمسلم سنن سائی اورمسنداجد بین ابن عباس اور ابن مسعود رفات کی حدیث میں خطبہ کا آغاز ((ان الحمدلله)) سے بے لہذا ((الحمدلله)) کی بجائے ((ان الحمدلله)) کمبنا جا ہے۔
    - 🔪 يهال((نومن به ونتوكل عليه)) كےالفاظیح اصادیث میں موجوز نیس ہیں۔
- پ میڈ طب نکال جمعہ اور عام وعظ وارشادیا در آپ و قدریس کے موقع پر پڑھاجا تا ہے۔ ای خطبہ حاجت کہتے ہیں اسے پڑھ کرآ دی اپنی حاجت وغرورت بہان کرے۔

## عرض ناشر

( ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيُنَ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى اَشُرَفِ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُرُسَلِيُنَ اَمَّا بَعُدُ!))

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَ أَنَّ لَمْذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيْهَا فَاتَّبِعُوهُ ۚ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ۗ

ذٰلِكُمْ وَصَّكُمْ بِهِ لَعَكَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]

"اور بدمیرا راستہ تو بالکل سیدھا ہے، لہذا اس پر چلو اور دوسرے راستوں پر نہ چلو کہ وہ مصصی اس کے راستے سے جدا کر دیں گے۔ یہ تاکیدی علم اس نے شخصیں دیا ہے، تاکیتم نج جاؤ۔"

سیدنا عبدالله بن مسعود بن نی کرتے ہیں که رسول الله تالی کے ایک سیدها خط کھینچا اور فرمایا: ''مید الله کا راستہ ہے۔'' بعد ازاں اس کے دائیں جانب کچھ خطوط کھینچا اور فرمایا: ''میہ شیطان کے راتے ہیں اور ہر راہ پر شیطان ہے جو ان راستوں کی جانب بلاتا ہے۔'' پھرآپ تالی کے بیآیت تلاوت فرمائی:

﴿ وَ أَنَّ هٰذَا صِرَاطِيْ مُسْتَقِيبًا فَالْبَعُودُ ﴾ [الأنعام: ٥٣] ''اور بيرميرا راسته تو بالكل سيدها ہے، تم اس كى پيروى كرو''

[مسند أحمد: ٧/ ٤٣٥، ح: ١٤١٤، و إسناده حسن لذاته]

زیر نظر کتاب' حال حق محترم جناب ارشاد الله مان صاحب کی سالہا سال کی تحقیق و کاوش کا محترم جناب ارشاد الله مان صاحب کی سالہا سال کی تحقیق و کاوش کا ماحصل ہے۔ ان کی زندگی کا آغاز تقلید اور خانقا ہی سلسلوں سے ہوا پھر اللہ تعالی نے انھیں حق کو سیجھنے اور اس پڑمل پیرا ہونے کی توفیق عطا فرمائی۔ اس دوران انھوں نے مختلف مسالک اور ان کے عقائد ونظریات کا گہرائی سے مطالعہ کر کے کتاب وسنت سے ان کا تقابل کیا۔ یوں صراط متنقیم

اپنی تمام تر حقانیت کے ساتھ ان پر واضح ہوا۔ انھی تفصیلات کو انھوں نے کتابی شکل میں جمع کر کے اس کا نام'' تلاش حق'' رکھا، تا کہ ان کی بیہ بے پناہ ریاضت متلاشیان حق کے لیے سہولت بن جائے۔ کتاب کو محترم حافظ عبدالسلام بن محمد طِلْقَ نے بالاستیعاب پڑھا اور بہت مفید پایا۔ انھی کی ترغیب پر وارالاندلس کی طرف سے اسے شائع کرنے کا فیصلہ کیا گیا، محترم مولانا مبشر احمد ربانی ظِلْق نے بھی کتاب کو بغور پڑھا اور اصلاح فرمائی۔

کتاب کے حسن کو دوبالا کرنے کے لیے اسے مختلف ابواب اور فصلوں میں تقیم کیا گیا،
کتابت شدہ آیات لگائی گئیں اور احادیث کی مکمل تخ تئے کی گئی، تخ تئے کا فریفہ سیر تنویر الحق شاہ صاحب نے ادا کیا۔ احادیث کے علاوہ کتب کے حوالہ جات میں محترم ارشاد اللہ مان صاحب ہی کی تخ تئے پراعتاد کیا گیا ہے۔ کمپوزنگ میں محمد شفق اور حافظ آصف رشید نے بھر پور محنت کی۔ اللہ تعالیٰ مولف محترم اور جمیع احباب کی کاوشوں کو قبول فرمائے اور انھیں اس کا بہترین صلہ عطا فرمائے۔ آمین! اس وقت پاکستان میں باخصوص اور پوری دنیا میں بالعموم مسلمانوں کی اکثریت نے براہ راست کتاب وسنت سے فیض حاصل کرنے کی بجائے تقلید کی روش اپنا کر مختلف خود ساختہ نظریات کی پیروی اختیار کرر کھی ہے، ایسے پڑھیں، پیروی اختیار کرر کھی ہے، ایسے پڑھیں، پیروی اختیار کرر کھی ہے، ایسے پڑھیں، اور کتاب وسنت پرعمل پیرا ہوکر متلاشیان حق کی سے عقائد ونظریات کو حق کے ترازو پر پرکھیں اور کتاب وسنت پرعمل پیرا ہوکر متلاشیان حق کی صفوں میں شامل ہو جا ٹیں کہ ای میں دنیا و آخرت کی فلاح کا راز پنہاں ہے۔ اللہ تعالیٰ سیجھے اور عمل کرنے کی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین!

اخوكم فى الله سيف الله خالد مدير''دارالاندلس'' ممحرم الحرام ۱۳۲۸ھ

الماهل الحديث



# مؤلف کی آپ بیتی

السلام عليكم ورحمة الله وبركانة!

﴿ يَا يَهُمَّا الَّذِينَ الْمَنُوا التَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقْتِهِ وَلَا تَمُونُنَّ إِلَّا وَاَنْتُمْ مُّسْلِمُونَ ﴿ وَاعْتَصِمُوا يَحْبُلِ اللهِ جَيْنِهُا اللهِ جَيْنَا وَلَا تَقُوا اللهَ حَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ اَعْدَاءً فَالَقَ بَيْنَ فَلُويِهُمْ فَأَضَحَتُمْ بِنِمْتَهِ إِخْوَانًا ۚ وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَانَقَدَ كُمْ مِينَا فَلُويِكُمْ فَأَضَحَتُمْ بِنِمْتَهِ إِخْوَانًا ۚ وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَانَقَدَ كُمْ مِينَا لَّا لَيْ مَا لَكُ اللهُ لَكُمُ اليّهِ لَعَلَّكُمْ اللّهُ كَمُ اللّهُ كَمُ اللّهُ كَمُ اللّهُ كَالَ اللّهُ كَالُو الله الله لَكُمُ اللّهِ لَعَلَّكُمْ اللّهُ كَاللّهُ كَاللّهُ عَلَى اللّهُ كَاللّهُ عَلَى اللّهُ كَاللّهُ عَلَى اللّهُ كَاللّهُ عَلَى اللّهُ لَكُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ كَالَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ كَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُوالِ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللللّهُ عَلَى اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

کچھ شک نہیں کہ میں بھی اپنی گمراہی کے ہاتھوں آ گ کے گڑھے کے کنارے پر تھا اور میرے ربّ نے مجھ پراحسان کیا، مجھے بچالیا اور میرا رخ ہدایت کی جانب موڑ دیا۔

داستان کچھ اس طرح ہے کہ میں ضلع شیخو پورہ کے ایک جھوٹے سے گاؤں میں ۱۹۳۸ء میں پیدا ہوا۔ میٹرک ۱۹۵۸ء میں ہائی سکول وار برٹن سے اور ایف ایس سی ۱۹۵۷ء میں گورنمنٹ کالج لاہور سے کی۔۱۹۱۱ء میں ضلع کونسل شیخو پورہ میں ملازم ہوگیا۔۱۹۲۲ء کی بات ہے، شرقپور شہر میں میاں شیر محمد صاحب کا عرس تھا، اس موقع پر شرقپور کے کچھ احباب نے شرقپور آنے کی دعوت دی، میں نے دعوت قبول کر لی کہ چلواس بہانے میال شیر محمد صاحب کا عرس بھی دیکھیں گے۔ جب میں نے دعوت قبول کر لی کہ چلواس بہانے میال شیر محمد صاحب کا عرس بھی دیکھیں گے۔ جب

میں اور میرے احباب عرس میں پنچے تو بڑا عجیب منظر دیکھا۔ سٹیج لگ چکا تھا، ہیں کے قریب علماء سٹیج پر براہمان تھے، شٹیج سیکرٹری سیکر پر کیے بعد دیگرے علماء کے نام پکار رہا تھا، ہزاروں کی تعداد میں لوگ جمع تھے۔ باری باری علماء مائیک پر آتے، تقریر فرماتے اور والیس اپی نشست پر بیٹھ جاتے۔ ایک مولوی صاحب کہ نام جن کا مولوی نوری قصوری تھا، مائیک پر تشریف لائے، انھوں نے تقریر شروع کی اور تقریر کے دوران ایک واقعہ سنایا، جو کچھ یوں تھا:

''جنید بغدادی بغداد کے رہنے والے تھے۔اس شہر کے ساتھ دریائے وجلہ بہتا ہے۔جنید بغدادی جائے نماز لے کر دریا کے کنارے تشریف لائے اور دریا کے کنارے پرجائے نماز بچھا کر دو رکعت نفل نماز پڑھی۔ اس کے بعد جائے نماز کو اٹھا کر دریا میں بہتے پانی پر رکھ دیا اور ساکن جائے نماز پر دونفل نماز ادا کی، پھر جائے نماز کو دریا کے دوسرے کنارے جلنے کا حکم دیا، دوسرے کنارے پینچ کر پھر جائے نماز بچیا دی، دونفل نماز ادا کی پھر جائے نماز اٹھا کر انھوں کئے دریا کے اندر بہتے یانی پر رکھ دی اور خود اس کے اوپر بیٹھ گئے اور جائے نماز کو واپس شہر کی طرف چلنے کا حکم دیا۔ ابھی تھوڑی ہی دور دریا کے اندر جائے نماز گئی تھی کہ قریبی جنگل سے ایک آ دمی نکلا، اس نے کہا مجھے بھی بغداد شہر جانا ہے۔ جنیر بغدادی نے جائے نماز کو حکم دیا کہ واپس کنارے پرلگ جاؤ، چنانچداس آدمی کوبھی جائے نماز پر بٹھالیا۔ جنید بغدادی نے اسے تھم دیا کہتم یا جنید! یا جنید! کہتے ر مواور میں یا اللہ! یا اللہ! کہوں گا، وہ سامنے بغداد شہرہے، ہم ابھی پہنچ جائیں گے۔اس آ دمی نے یا جنید! یا جنید! کہنا شروع کیا اور جنید بغدادی یا الله! یا الله! کہتے رہے اور جائے نماز دریا کے اندر ہتے یانی پر بغدادشہر کی طرف چلنے گئی۔ جب آدھا سفر طے ہوگیا تو شیطان نے اس آدمی کے کان میں پھونکا کہتم شرک کر رہے ہو کہتم غیر اللہ کو پکار رہے ہو، جیسا کہ شیطان ان کے کان میں پھونکا كرتا ہے۔ اس آدى نے سوچا بات تو تھيك ہے، چنانچداس نے يا جنيدا كى بجائے يا الله! يا الله! کہنا شروع کر دیا۔ بیے کہنا تھا کہ وہ پانی میں ڈو بنے لگا، جب جنید نے بیصورت حال دیکھی تو اس کو بالول سے پکر کر جائے نماز پر بٹھایا اور فرمایا: تمھارے ساتھ یہی ہونا چاہیے تھا کہتم جنید تک تو ابھی مینچ نہیں اور اللہ کو لگے ہو یکارنے!'' مولوی نوری قصوری کی اس بات نے میرے تن بدن میں آگ لگا دی۔ حالانکہ مجھے نہیں پاتھا کہ بریلوی کیے ہیں؟ دیو بندی کیا ہیں؟ اہل حدیث کون ہیں؟ اور یہ کہ شیعہ کیا چیز ہیں؟ کیونکہ میں نے میٹرک اور ایف ایس ی میں صرف اسلامیات پڑھی تھی، اس کے علاوہ میرا مذہبی مطالعہ نہ تھا۔ میرے دزویک مولوی نوری قصوری کی بات اللہ کے حضور بہت بڑی گتا فی تھی، چنانچہ میرے دل میں یہ بات بیٹھ گئی کہ بیلوگ گراہ ہیں اور مجھے حقیق کرنی چاہے کہ اصل وین کیا ہے؟ پھر ۱۹۲۲ء سے لے کر ۲۰۰۵ء تک میں نے ہمیشہ یہ تحقیق کی کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول منگاہ نی نہیں جو دین دیا ہے، وہ کیا ہے؟ یہی وجہ ہے کہ میں نے احمد رضا صاحب کا ترجمہ قرآن اور تفییر مرادآ بادی پڑھی، دیوبند مکتبہ فکر کا ترجمہ وتفییر پڑھی، اہل حدیث کا ترجمہ وتفییر پڑھی، سعودیہ سے چھپنے والے قرآن کا اردوترجمہ وتفییر پڑھی، بخاری، مسلم اور مشکوۃ شریف کا ترجمہ پڑھا، خفی فقہ کی کتابیں یعنی ہدایہ، در مختار، کنز، قد وری، شرح وقایہ، فناوی عالمگیری، ما لا بد منہ اور بہشتی زیور وغیرہ پڑھیں۔ شخ عبدالقادر جیلانی رشک کتاب غدیۃ الطالبین کا مطالعہ کیا، حقیقۃ الفقہ اور میگر بے شار کتابیں پڑھیں، تا کہ حقیق دین کا پتا چل سکے۔ علاوہ اذیں آج کے تمام متاز عہدسائل دیگری، دیوبندی اور اہل حدیث علاء سے قرآن مجید وضیح حدیث کی روشنی میں بار بار بتا دلہ خیال کیا، کیونکہ اگر انسان حقیق دین کا علم حاصل کے بغیر کوئی عقیدہ رکھے گا اور عمل کرے گا تو جب کیا، نہذا تیرے سارے انسان اللہ تعالی کے سامنے پیش ہوگا تو اللہ تعالی فرمائے گا تیرا عقیدہ ہی ٹھیک نہ قیامت کے دن ایسا انسان اللہ تعالی کے سامنے پیش ہوگا تو اللہ تعالی فرمائے گا تیرا عقیدہ ہی ٹھیک نہ قیامت کے دن ایسا انسان اللہ تعالی رائی ہیں اور تو جہنم کا مستحق ن

﴿ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَكَذَّبُوْا بِالْيِتَآ أُولَلِكَ آصُعٰبُ النَّارِ ۚ هُمْ فِيْهَا خُلِدُوْنَ ۞ ﴾

[ البقرة : ٣٩ ]

''اور جن لوگوں نے ہماری آیات کا انکار کیا اور حجٹلایا وہی دوزخی میں، وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے۔''

چنانچہ اب تینتالیس (۴۳) سالہ تحقیق کا نچوڑ میں نے اس کتاب میں لکھ دیا ہے، میری طویل تحقیق کا خلاصہ یہ ہے:

۔ اصل آفاقی اور عالمگیر دین اسلام کا قر آن اور صحیح احادیث کی روشنی میں علم حاصل سیجیے، کیونکہ یہ دونوں وی جلی اور وحی خفی ہیں اور انھی میں دین مکمل ہو چکا ہے۔

۲۔ تمل تو حید کا خالص عقیدہ وعمل اختیار کریں، ہرعمل اسوہ رسول (مُنْاثِیْمًا) کے مطابق کریں، بدعت ہے قطعی اجتناب کریں۔

س\_ اسلام مسلک، فقدالرائے اور فرقہ کی نفی کرتا ہے، امت کومخض کسی مسلک، فرقے اور فقدالرائے

کی طرف وعوت دینے کی بجائے اسلام کے آفاقی اور عالمگیر پیغام کی طرف وعوت دیں،
کیونکداگرآپ نے اسلام آباد سے مکہ و مدینہ جانا ہے اور آپ جدہ کی پرواز میں سوار ہونے
کی بجائے اسلام آباد سے جکارتہ کی پرواز میں سوار ہوجا کیں تو آپ کا بیامید رکھنا کہ میں
جدہ یا مکہ و مدینہ پہنچ جاؤں گامخض خام خیالی اور ناممکن بات ہے۔

۳- رسول عربی بنالی کاعقیده، اطاعت، سنت اور طریقه اختیار کریں، تاکه آپ کو قیامت کے دن رسول عربی بنالی کاعقیده، اطاعت، سنت اور طریقه اختیار کریں، تاکه آپ کو قیامت کے نزدیک جومقام امام الانبیاء جناب محمد رسول الله بنالی کو حاصل ہے وہ اور کی ہستی کو حاصل نہیں اور قیامت کے دن ہر انسان کو اس ہستی کے نام پر پکارا جائے گا جس کی اس نے اس دنیا میں فرمان برداری کی ہوگی۔ اگر اس دن آپ کو رسول الله بنالی کی تابع فرمان کے طور پر پکارا گیا تو آپ کا میاب ہیں، ورنہ ناکام۔ (دیکھیے تفییر مراد آبادی۔ بی اسرائیل: اے، ف ۱۵۹) گیا تو آپ کا میاب ہیں، ورنہ ناکام۔ (دیکھیے تفییر مراد آبادی۔ بی اسرائیل: اے، ف ۱۵۹) دیگر کتب، ان کی لا بسریری بیاں حوالہ کے لیے درج کی گئی ہیں مثلاً قرآن مجید، کتب احادیث اور دیگر کتب، ان کی لا بسریری بنائیں، روزانہ صبح و شام تھوڑ ا تھوڑ ا وقت دین کے مطالعہ کے لیے وقف کریں، اس طریقہ سے دو تین سال میں آپ کی لا بسریری بھی بن جائے گی اور شیح لیے وقف کریں، اس طریقہ سے دو تین سال میں آپ کی لا بسریری بھی بن جائے گی اور شیح دین کا علم بھی حاصل ہو جائے گا۔

کتاب میں کوشش کی گئی ہے کہ صرف وہ دلائل دیے جائیں جو قرآن اور شیخ احادیث سے ثابت ہوں۔ موضوع اور ضعیف احادیث سے ثابت ہوں۔ موضوع اور ضعیف احادیث سے تکمل اجتناب کیا گیا ہے۔ دوست و احباب اور علمائے کرام سے گزارش ہے کہ وہ عوام کے فائدہ کی خاطر بے تکلف ہر نقص و کمی سے آگاہ فرمائیں، مؤلف خلوص دل سے اپنی غلطیوں کو قبول کر کے مشکور ہوگا اور اگلی طبع میں ان شاء اللہ تعالی ضرور اس کی اصلاح کر دے گا۔ والسلام علیم و رحمۃ اللہ و برکاتہ!

خادم کتاب وسنت ارشاد الله مان محلّه مسلم گنج، نز دسٹیڈیم پارک، شیخو بورہ فون : ۲۱۰ ۲۱۱ ۳۹۲ ۵۹

#### مقدمه

"اے ہمارے پروردگار! ان میں ایک رسول آخی میں سے مبعوث فرما جوان پر تیری آیات الله وقت کرے اور انتھیں کتاب وحکمت کی تعلیم دے اور ان کا تزکیه کرے، بے شک تو ہی ہر چیز پر غالب، کمال حکمت والا ہے۔"

سیدنا ابراہیم علیہ نے جس رسول کے لیے دعا مائی وہ ہمارے رسول سیدنا محمہ تالیہ ہیں، ان کی بعث کے مقاصد میں کتاب وحکمت کی تعلیم ہے۔ (اس کے متعلق مزید ملاحظہ ہو: البقرہ: ۱۵۱۔ آل عمران: ۱۹۳۔ المجمعة: ۲) الله تعالیٰ نے کتاب وحکمت ہی کا نزول فرمایا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
﴿ وَاذْ کُرُ وَانِعْمَتُ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا آنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ الْكِتَٰتِ وَالْحِلْمَةُ يَعِظُكُمْ مِنْهُ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا آنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ الْكِتَٰتِ وَالْحِلْمَةُ يَعِظُكُمْ مِنْهُ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا آنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا آنْدُلَ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا آنْدُلَ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا آنْدُلَ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمِنْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا آنُونَ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا آنَا اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَمَا آنْدُلَ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا آنَا لَا اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَمَا آنَا لَيْ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَمَا آنَا اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا آنَا اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمِنْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا آنَانِ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا آنَانِ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمِنْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا آنَانِ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَمِنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَمَا آنَانِ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَمِنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَمِنْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمِنْ اللّٰذِلَ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمِنْ الْمُعْلِمُ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَمِنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَمِنْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَالْمَالِمُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَالْمَالِمُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَالْمَالِمُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ مِنْ اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَالْمَالِمُ عَلَيْكُولُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهِ عَلْمَالِمُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَالْمُوالِمُ عَلَيْكُمْ وَالْمَالِمُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَالْمَالِمُ عَلَى اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَالْمَالِمُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّٰمِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَالْمَالِمُ عَلِيْكُمُ عَلِيْكُمْ عَلَالُو عَلَيْكُمُ عَلَ

''اور یاد کروتم اپنے اوپر اللہ کی نعمت کو اور جو اس نے تم پر کتاب وحکمت میں سے نازل فرمایا، وہ اس کے ذریعے تنصیں نصیحت کرتا ہے۔''

ایک اور مقام پر فرمایا:

﴿ وَ أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ [النساء:١١٣]

"اورالله تعالى نے آپ پر كتاب اور حكمت نازل كى "

اور یہی دو چیزیں نبی تالینیز کی بیو یوں کے گھروں میں پڑھی جاتی تھیں، ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ سادِعُونِ سِ سَا مِیْنا ﴿ وَوَ حِدِیثُونِ ﴾ و لا ﴿ مِنْ سَادِسْ سِنَا ﴾ ﴿

﴿ وَاذْكُرُنَ مَا يُعْلَى فِي بِيُوْتِكُنَّ مِنْ اليِّ اللَّهِ وَالْحِلْمَةُ \* ﴾ [الأحزاب:٣٣]

''اورتم یاد کرو! جوتمھارے گھروں میں اللہ کی آیات اور حکمت میں سے پڑھا جاتا ہے۔''

ان آیات میں کتاب کے ساتھ حکمت کا جو تذکرہ آیا ہے اس سے مراد سنت ہے اور تقریباً میہ بات تمام مفسرین نے نقل کی ہے، امام شافعی اٹرالٹے، فرماتے ہیں :

" فَفَرَضَ اللَّهُ عَلَى النَّاسِ اتِّبَاعَ وَحُيهِ وَسُنَنَ رَسُولِهِ. " الرسالة: ص٧٦، رقم ٢٤٤] "الله تعالى نے لوگوں پر اپنی وحی اور اپنے رسول کی سنن کی اتباع فرض کی ہے۔" پھر مٰدکورہ بالاآیات ذکر کر کے لکھتے ہیں:

" فَذَكَرَ اللّٰهُ الْكِتَابَ وَهُوَ الْقُرُآنُ وَ ذَكَرَ الْحِكُمَةَ فَسَمِعُتُ مَنُ اَرُضَى مِنُ اَهُلِ اللّٰهِ وَهَذَا يَشُبَهُ مَا مِنُ اَهُلِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَهَذَا يَشُبَهُ مَا قَالَ وَاللّٰهُ اَعُلَمُ لِآنَ اللّٰهُ مَنَّهُ عَلَى قَالَ وَاللّٰهُ اَعُلَمُ لِآنَ اللّٰهُ مَنَّهُ عَلَى عَلَيْهِ بِتَعُلِيمِهِمُ الْكِتَابَ وَالْحِكُمَةَ فَلَمُ يَحْزِ، وَاللّٰهُ اَعْلَمُ ! اَن يُقَالَ حَلَقِهِ بِتَعُلِيمِهِمُ الْكِتَابَ وَالْحِكُمَةَ فَلَمُ يَحْزِ، وَاللّٰهُ اَعْلَمُ ! اَن يُقَالَ اللّٰهِ وَخَلَقِهِ بِتَعُلِيمِهِمُ الْكِتَابِ وَاللّٰهِ وَ ذَلِكَ أَنَّهَا مَقُرُونَةٌ مَعَ كِتَابِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهُ النَّاسِ اتّباعَ أَمُرِهِ فَلَا يَحُوزُ اَن اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَعَلَى النَّاسِ اتّباعَ أَمُرِهِ فَلَا يَحُوزُ اَن اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَعَلَى النَّاسِ اتّباعَ أَمُرِهِ فَلَا يَحُوزُ اللهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ الْعَرُقِ لَ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ الْمَاسِ اللّٰهِ الللّٰهُ الْمَاسِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهُ الْمُؤْلِ : فَرُضٌ اللّٰهِ لِكِتَابِ اللّٰهِ ثُمَّ مُنَا اللّٰهِ الللهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الْمُؤْلِ : فَرُضٌ اللّٰهِ لِكِتَابِ اللّٰهِ فَمَّ مُنَا اللّٰهِ الْمَاسِ اللّٰهِ الْمُؤْلِ : فَرُضٌ اللّٰهِ الْمُؤْلِ : فَرُضٌ اللّٰهُ الللّٰهِ الْمُؤْلِ : فَرُضُ اللّٰهِ الْمُؤْلِ : فَرُضَ اللّٰهُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ اللّٰهُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ اللّٰهِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الللّٰهِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الللّٰهِ الْمُؤْلِ الللّٰهِ الْمُؤْلِ اللّٰهِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ اللّٰهِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الللّٰهُ الْمُؤْلِ الْمُولِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الللّٰهِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الللّٰهُ الْمُؤْ

[ الرسالة : ص٧٨، رقم ٢٥٢ تا ٢٥٥]

''چنانچدان آیات میں اللہ تعالی نے ایک تو کتاب کا ذکر کیا ہے جو قرآن مجید ہے اور کھمت کا ذکر کیا ہے جو قرآن مجید ہے اور کھمت کا ذکر کیا ہے اور قرآن کا علم رکھنے والوں میں سے سب سے زیادہ پہندیدہ شخص کو میں نے یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ حکمت رسول اللہ سُٹائیڈ کا کی سنت ہے اور یہ تقییر فرمودہ اللہ سے زیادہ مشابہ ہے۔ واللہ اعلم! کیونکہ قرآن مجید کے ذکر کے بعد حکمت کا

ذکر کیا گیا ہے اور اللہ تعالیٰ کتاب وحکمت کی تعلیم کے ذریعے اپنی مخلوق پر اپنا احسان بیان فرما رہا ہے، لہذا یہاں سنت رسول اللہ کے سواکسی چیز کو حکمت کہنا جائز نہیں، واللہ اعلم! اور بیاس لیے کہ (حکمت) کتاب اللہ کے ساتھ متصل ندکور ہے اور اللہ تعالیٰ نے ایپ رسول کی اطاعت فرض کی ہے اور آپ کے حکم کی پیروی کو لازم کیا ہے، پس کسی قول کو کتاب اللہ پھر سنت رسول اللہ کے علاوہ فرض نہیں کیا جاسکتا۔''

لہذا ہمارے اوپر اللہ تعالی اور اس کے رسول تا این کی غیر مشروط طور پر اطاعت و فرمال برداری فرض ہے اور اللہ کی فرمال برداری کا مطلب و معنی اس کے قرآن کو ماننا اور رسول اللہ تا الیہ فرمال برداری کا مطلب و معنی اس کے قرآن کو ماننا اور رسول اللہ تا الیہ فرمال برداری کا معنی آپ کی سنت و حدیث کو ماننا ہے۔ اللہ اور اس کے رسول کے علاوہ کسی کی غیر مشروط اطاعت ہمارے اوپر لازم نہیں ہے۔ جب کوئی شخص قرآن و حدیث سے علیحدہ ہو جاتا ہے اور اللہ و رسول کے علاوہ کسی کی اطاعت کو اپنے اوپر فرض قرار دے لیتا ہے تو پھر گراہی کا دروازہ کھل جاتا ہے ، جن لوگول نے اللہ دروازہ کھل جاتا ہے ، جن لوگول نے اللہ کے علاوہ کسی کو اپنا مقتدا و مطاع بنالیا انھول نے پھر اس کی بات کو رسول اللہ تا اللہ کی بات کا درجہ دے دیا جیسا کہ مولوی محمود حسن کی تر نہ کی و قرار یہ سی نہ کور ہے کہ '' قول مجتم بھی قول رسول اللہ در اللہ مولوی محمود حسن کی تر نہ کی و فیرہ پر تقاریر میں نہ کور ہے کہ '' قول مجتم بھی قول رسول اللہ میں شار ہوتا ہے۔' [الوردالشذ کی: ۱۲۰۳ میں تقاریر حضرت شیخ الصند ، ص: ۲۲]

پھر حدیث رسول کو پس پشت ڈال دیا جاتا ہے اور اپنے مزعومہ امام کے اقوال کو زیادہ اہمیت و حثیت دی جاتی ہے اور آج گمراہ فرقول کا یہی حال ہے۔ ان کے ہاں قرآن وحدیث کی وہ وقعت اور اہمیت نہیں ہے جوان کے مولویوں اور پیروں کی بات کی ہے۔ مفتی احمدیار خان گجراتی نے لکھا ہے:

'' چار مذہبوں کے سواکسی کی تقلید جائز نہیں، اگرچہ وہ صحابہ کے قول، سیح حدیث اور آیت کے موافق ہی ہو، جو ان چار مذہبوں سے خارج ہے وہ گمراہ اور گمراہ کرنے والا ہے کیونکہ حدیث وقرآن کے تحص ظاہری معنی لینا کفرکی جڑہے۔''

[جاء الحق: ٢٤، مطبوعه ضياء القرآن پبلی كيشنز لاهور] ليجيمفتی احمد يارخان نے تو بات بالكل واضح كردى ہے كه تقليد سے بهث كر بات كرنا ممراه ہونا ہے، خواہ وہ بات قرآن وحديث اور صحابہ كے قول كے موافق ہى كيوں نہ ہو۔ اسى ليے تو ہم عرض کرتے ہیں کہ کتاب وسنت کی عظیم شاہراہ سے ہٹ جانا گراہی اور صلالت کا باعث ہے۔

زیر نظر کتاب ' تلاش جن' از ارشاد اللہ مان صاحب ای منج عظیم پر لانے کی دعوت کے پیش نظر مرتب
کی گئی ہے اور مؤلف نے جذبہ صادقہ کے ساتھ گمراہ انسانیت کوراہ راست کی طرف تجی دعوت پیش
کی ہے اور عقائد واعمال کی اصلاح کے لیے قرآن وسنت کے بگھرے ہوئے پھولوں کو ایک گلستان
میں جع کردیا ہے اور معاشرے میں پھیلی ہوئی گمراہیوں کے گئی پہلوؤں کا احاطہ کیا ہے اور کتاب
وسنت کی نصوص کے ذریعے ان کی اصلاح کی ہے، لہذا ہیہ جویانِ حق وصدافت اور گم گشتگانِ راہ کے
مشعل راہ اور نجات کا وسلہ و ذریعہ بنائے جھوں نے کسی بھی پہلو سے اس کتاب کی تیاری میں
مشعل راہ اور نجات کا وسلہ و ذریعہ بنائے جھوں نے کسی بھی پہلو سے اس کتاب کی تیاری میں
حصہ ڈالا ہے۔ آ مین!

ابواکحن مبشر احمد ربانی عفا الله عنه ۱۳۶۱ - این بلاک، سبز زار لا ہور



# چند باتیں

( إِنَّ الْحَمُدَ لِلَّهِ نَحُمَدُهُ وَنَسَتَعِينُهُ، وَنَسَتَعْفِرُهُ، وَنَعُودُ بِاللَّهِ مِن شُرُورِ اللَّهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ، وَمَنُ يُّضُلِلُ فَلَا أَنَهُ سِنَا وَمِنُ سَيِّنَاتِ أَعُمَالِنَا، مَنُ يَّهُدِهِ اللَّهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ، وَمَنُ يُّضُلِلُ فَلَا هَادِى لَهُ، وَأَشُهَدُ أَنَّ هَادِى لَهُ، وَأَشُهَدُ أَنَّ هَادِى لَهُ، وَأَشُهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ ، أَمَّا بَعُدُ ! فَإِنَّ حَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ وَحَيْرَ مُحَمَّدًا تُهَا وَكُلَّ اللهِ وَحَيْرَ الْمَدِيثِ كِتَابُ اللهِ وَحَيْرَ الْهَدِي هَدُى مُحَمَّدٍ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحُدَثَاتُهَا وَكُلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحُدَثَاتُهَا وَكُلَّ مُحَدَّئَةٍ بِدُعَةٌ وَكُلَّ بِدُعَةٍ ضَلَالَةٌ، الضَّلَالَةُ فِي النَّارِ »

عام طور پر خطبہ میں ﴿ نُوْمِنُ بِهِ وَ نَمَو حَلُ عَلَيْهِ ﴾ کے الفاظ پڑھے جاتے ہیں، یہ صحیح احادیث میں موجود نہیں ہیں۔ احادیث صحیحہ میں ﴿ نَشُهَدُ ﴾ جمع کا صیغہ نہیں بلکہ ﴿ اَشُهَدُ ﴾ واحد کا صیغہ ہے۔ یہ خطبہ نکاح وجمعہ، عام وعظ وارشاد اور درس و تدریس کے موقع پر پڑھا جاتا ہے۔ اسے خطبہ حاجت کہتے ہیں، اسے پڑھ کرآ دمی اپنی حاجت وضرورت بیان کرے۔

میرے بھائیو! یہ خطبہ رسول اللہ تالیم کا ہے۔ آج کل کچھکمہ گواس مسنون خطبہ کو چھوڑ کر خود ساختہ خطبہ پڑھتے ہیں، جیسا کہ محمد الیاس قادری ہر بلوی صاحب کی کتاب' فیضان سنت' میں ہے۔ یادر ہے کہ جس طرح نبی اکرم ٹالیم کی ذات روئے زمین کے تمام ہزرگوں اور اماموں سے اعلیٰ و ارفع ہے، ای طرح آپ کی تعلیم وسنت روئے زمین کے تمام طریقوں سے اعلیٰ و ارفع ہے۔ لوگ جھوم جھوم کر نبی ٹالیم کے حسن و اخلاق، عفت و کردار اور امانت و صدافت کو توخوب بیان کرتے ہیں لیکن اتباع رسول ٹالیم میں وہ آپ کی بات کے مقابلے میں فقہ، قیاس اور بدعات بیان کرتے ہیں لیکن اتباع رسول ٹالیم میں وہ آپ کی بات کے مقابلے میں فقہ، قیاس اور بدعات

کو ترجیح دیتے ہیں۔ انھیں سوچنا چاہیے کہ بیکس کا کردار ہے جے انھوں نے اپنایا ہوا ہے، حالانکہ دین کممل ہو چکا ہے اور اس میں ایک لفظ کی بھی تبدیلی کرنا جائز نہیں ہے۔

یہ دنیا چندروزہ ہے بھرموت آنی ہے۔ قیامت کے بعد شروع ہونے والی زندگی بھی ختم نہ ہو گی، کیونکہ قیامت کے دن موت کو ذرج کر دیا جائے گا۔ اس لیے ہرانسان کو چاہیے کہ دین کے معاملہ میں مکمل تحقیق کرے اور اندھا دھند چال نہ چلے۔ دین کی اچھی طرح تحقیق کر کے اپنے عقیدہ کو درست کرے۔ عقیدے کی درستی کے بعد نیک اعمال کرے، کیونکہ جس کا عقیدہ درست نہیں اس کا کوئی عمل قابل قبول نہیں:

﴿ وَمَنْ يَكُفُرْ بِالْإِيْمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴿ وَهُوَ فِي الْأَخِرَةِ مِنَ الْخَيْدِيْنَ ﴾

[ المائدة : ٥ ]

''اور جوکوئی ایمان کونہ مانے اس کے عمل را نگاں ہیں اور وہ آخرت میں نقصان اٹھانے والوں میں سے ہوگا۔''

اور قرآن مجید میں جگہ جگہ یہلے ایمان اور پھرعمل کا ذکر ہے، مثلاً:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ اَمَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّالِحَتِ لَهُمْ جَنَّتُ التَّعِيْمِرَةَ خَلِدِيْنَ فِيْهَا ۚ وَعْدَ اللَّهِ

حَقًّا ﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْتَكِيْمُ ﴾ [لقمان: ٨، ٩]

'' بے شک جولوگ ایمان لائے اور نیک کام کیے ان کے لیے نعمت کے باغ ہیں، جہال ہمیشہ رہیں گے، اللّٰہ کا سچا وعدہ ہو چکا اور وہ زبر دست حکمت والا ہے۔''

اور مقدمہ ہدا بیصفحۃ پر ہے کہ جب تک صحیح اعتقاد نہ ہوبدنی اعمال رائگاں ہیں اور یہی چیز قرآن مجید میں کئی عگہ ہے کہ پہلے ایمان اور پھرعمل :

﴿ إِنَّ الَّذِينَ امَّنُوْا وَعَبِلُوا الصَّلِحَتِ الْ وَلَلِّكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ٥ ﴾ [ البينة : ٧ ]

" بے شک جولوگ ایمان لائے اور نیک کام کیے، یہی لوگ بہترین مخلوق ہیں۔" (مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے: البقرہ: ۲۵\_التین: ۲\_آل عمران: ۵۱، ۵۵\_النساء: ۱۲۲ تا ۱۲۳)

زیر مطالعہ کتاب کی تالیف ہے کسی کی دل آزاری مقصود نہیں بلکہ بی عقیدے کی درتی کے متعلق لکھی گئی ہے۔ اصلاح احوال اور کلمہ گو بھائیوں کی جمدردی اور بھلائی مقصود ہے۔اسے آپ

حوالہ جات کی کتاب بھی کہہ سکتے ہیں۔ اس کتاب میں قرآن مجید، صحیح احادیث اور فقہ حنفی کی

کتابول کے حوالے دیے گئے ہیں۔ اس کتاب میں اہل سنت والجماعت کے تمام فریقوں لیعنی حنقی بریلوی، حنقی دیو بندی، اہل حدیث اور اس کے علاوہ شیعہ اور قادیانی حضرات کے عقائد کے متعلق بحث کی گئی ہے اور فرقہ ناجی کی نشاندہی کی گئی ہے یعنی وہ فرقہ جو اللہ کے دین کی روسے نجات پانے والا ہے۔

دین کو بیجھنے کے لیے بریلوی، دیوبندی اور اہل حدیث علاء سے پوچھ کر تحقیق کریں، جو مسئلہ آپ کے ذہن میں صاف نہ ہو وہ ان علاء سے قرآن و حدیث کی روشیٰ میں بار بار پوچیس، یہاں تک کہ آپ کے ذہن میں صاف نہ ہو وہ ان علاء سے قرآن و حدیث کی روشیٰ میں بار بار پوچیس، یہاں تک کہ آپ کے ذہن میں وہ معاملہ بالکل صاف ہو جائے، ہراختلافی مسئلہ میں ای طرح کریں۔ علائے سوء کی اس بات پر بالکل توجہ نہ دیں کہ فلال کے پاس جاؤ اور فلال کے پاس نہ جاؤ ، کیونکہ جو یہ بات کہتا ہے کہ فلال کے پاس نہ جاؤ ، ان کی بات نہ سنو۔ ہمیں بھی کہتے تھے کہ محمد ( منافیل کے پاس نہ جاؤ ، ان کی بات نہ سنو۔ ہمیں مسلمانوں والا طریقہ اختیار کرنا چاہیے۔ آپ شحقیق ضرور کریں پھراپی مرضی کریں، کیونکہ کی کواس معاملہ میں مجبور نہیں کیا جا سکتا اور قیامت کے دن بھی ہرکوئی اپنے اعمال کا خود ذمہ دار ہوگا۔

#### فهرست کتب:

كابول كى تفصيل جن كے زيادہ تر حوالے اس كتاب ميں ديے گئے ہيں:

- قرآن مجیدم ترجمه و جمله تفاسیر (۱) احمد رضا خان صاحب اور نعیم الدین مراد آبادی صاحب ( ) مودودی صاحب ( ) احمد عثمانی صاحب ( ) مودودی صاحب ( ) اشرف علی تفانوی صاحب ( س) حافظ نذراحمد صاحب ( بیبریلوی، دیوبندی اور اہل حدیث کا متفقہ ترجمہ ہے ) ( ص ) جناب نواب وحید الزماں صاحب حیدر آبادی ۔ ( ) احسن البیان مکتبه دارالسلام ۔
- ۲۔ اللؤلؤ والمرجان: اسلام کی بنیاد قرآن و حدیث پر ہے۔ احادیث طیبہ کا ذخیرہ علائے اسلام نے مختلف کتابول کی صورت میں مرتب و مدون کیا۔ ان کتب احادیث میں جو مقام صحح بخاری اور صحح مسلم کو حاصل ہوا ہے وہ کی دوسری کتاب کو حاصل نہیں ہوا۔ امت مسلمہ ان دونوں میں موجود احادیث کی صحت پر متفق ہے۔ اس لیے ان کو صححین کے نام سے یاد کیا جاتا دونوں میں موجود احادیث کی صحت پر متفق ہے۔ اس لیے ان کو صححین کے نام سے یاد کیا جاتا دونوں میں موجود احادیث کی صحت پر متفق ہے۔ اس لیے ان کو صححین کے نام سے یاد کیا جاتا دونوں میں موجود احادیث کی صحت پر متفق ہے۔ اس لیے ان کو صححین کے نام سے یاد کیا جاتا دونوں میں موجود احادیث کی صحت پر متفق ہے۔ اس لیے ان کو صححین کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔

ہے۔ ان کتب میں موجود ہر حدیث ہمارے لیے جست اور دلیل ہے۔ کتاب اللؤلؤ والمرجان ان ہر دو کتب مقدسہ میں موجود متفق علیہ احادیث کا مجموعہ ہے، لینی یہ کتاب ان احادیث کا مجموعہ ہے جن کی صحت پر امام بخاری اور امام مسلم متفق ہیں۔

۳۔ صیح بخاری وضیح مسلم: اجماع ہے کہ بعد قرآن کے بخاری ہے اور پھرمسلم۔ (مقدمہ ہدایہ: ار ۱۱۳۔شرح و قابیہ: ص ۵۔مقدمہ فناوی عالمگیری: ار۲ تا ۲۹)

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ کیا امام بخاری اور امام مسلم شافعی مسلک کے تھے؟ لیکن حقیقت بیہ ہے کہ امام بخاری وٹرائی اور امام مسلم وٹرائی مجتمد تھے، اللہ نے ان کو بڑے علم سے نوازا تھا، اپنے وقت کے بڑے محدث تھے۔ صحح اورضعیف روایات میں سے صحح ترین روایات کو انھوں نے چھانٹ کر علیحدہ کیا اور صحح بخاری اور صحح مسلم مرتب کیس اور اس کام میں امام بخاری وٹرائٹ نے ١٦ برس صرف کیے۔ کسی بھی امام کی کوئی بات ان دونوں کو غلط معلوم ہوئی تو اس کو انھوں نے روکیا ہے۔ کہیں امام شافعی وٹرائٹ کی بات کو غلط پایا ہے تو اس کا انکار کیا ہے۔ کہیں امام شافعی وٹرائٹ کی بات کو غلط پایا ہے تو اس کا انکار کیا ہے۔ کہیں امام شافعی وٹرائٹ کی بات کو غلط پایا ہے تو اس کا انکار کیا ہے۔ کہیں امام شافعی وٹرائٹ کی بات غلط بھی مضمور کتا ہوں میں صحح بخاری وصحح مسلم کو صحح مسلم کو صحح میں کہا گیا ہے۔

- الم مشکوۃ المصابح: یدمشکوۃ اردوتر جمہ مع فوائد از محمہ صادق خلیل بَیشیّ فیصل آبادی پانچ جلدوں پر مشتمل ہے، اس مشکوۃ میں جہاں جہاں ضرورت تھی وہاں حدیث کے پنچے اس کا فائدہ بھی کھا گیا ہے۔ لید کتاب ساٹھ کتابوں کا مطالعہ کر کے کھا گیا ہے۔ یہ کتاب ساٹھ کتابوں کا مطالعہ کر کے کھی گئی ہے جیسا کہ جلد ۵ کے آخر میں درج ہے۔
  - ۵۔ ابوداؤد، ترمذی، نسائی، ابن ماجه۔ یعنی کتب ستد کی باتی چار کتب احادیث۔
- ۲۔ حفی فقہ کی مندرجہ ذیل کتابوں سے بھی حوالے دیے گئے ہیں جو مکتبہ رحمانیہ اردو بازار الم ہورہے دستیاب ہیں، ان سب کتابوں کے اردو ترجے شائع ہو چکے ہیں، بیسب کتابیں بریلویوں اور دیوبندیوں دونوں کی ہیں، کیونکہ یہ دونوں امام ابو حنیفہ کو اپنا امام اعظم تسلیم کرتے ہیں:

قدوری: یه کتاب مکتبه شرکت علمیه بیرون بو بر گیث ملتان نے طبع کروائی ہے اور اس کی دو

جلدیں ہیں۔

- ہداریہ: فقد حنفی کی بیمشہور کتاب اردو ترجمہ میں چار جلدوں پرمشمل ہے اور اسے مکتبہ رحمانیہ
   اردو بازار لا ہور نے طبع کراہا ہے۔
- ج کنزالد قائق:اردوتر جمہ والی حنی فقہ کی پیرکتاب مکتبہ رحمانیہ اردو بازار لا ہور سے دستیاب ہے۔
- قایہ: اردو ترجمہ والی حنفی فقہ کی بی کتاب آج ایم سعید کمپنی ادب منزل پاکتان چوک
   کراچی نے طبع کرائی ہے، بی کتاب چار جلدوں پر مشتمل ہے۔
- ر در مختار: اردو ترجمہ والی حنفی فقہ کی ہید کتاب چار جلدوں پر مشتمل ہے اور ایکے ایم سعید کمپنی کراچی ہی نے طبع کی ہے۔
- ی فقادی عالمگیری : حنقی فقد کی بیه کتاب اردوتر جمه کے ساتھ دس جلدوں پرمشمل ہے اور اسے مکتبدر حمانیہ لاہور نے طبع کیا ہے۔ بیہ کتاب مغل بادشاہ اورنگ زیب عالمگیر نے پانچ سوحفی علاء سے تالیف کروائی۔ (مقدمہ عالمگیری: ۲۰۸۱)
- فئ ما لا بدمنہ: اصل کتاب فاری میں ہے، مکتبہ شرکت علمیہ بیرون بوہڑ گیٹ ملتان نے اس کا اردور جمہ طبع کیا ہے۔
- ع ہبنتی زیور جنفی فقہ کی بیہ کتاب جناب اشرف علی تھانوی کی تصنیف ہے اوریہ اردو زبان میں بارہ حصوں پرمشمل ہے۔
- بیسب کتابیں بریلویوں اور دیو بندیوں کی فقہ کی ہیں، کیونکہ بید دونوں امام ابوحنیفہ کو اپنا امام اعظم تسلیم کرتے ہیں۔

## دین علم کی اہمیت:

ہر کلمہ گوکے لیے دین کاعلم حاصل کرنا از بس ضروری ہے۔ جو اللہ کی آیات سے اور ان کا خیال نہ کرے وہ ظالم اور مجرم ہے، اللہ تعالیٰ اس سے انتقام لے گا :

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِنَّنْ ذُكِّر بِالْبِ رَبِّهِ ثُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا النَّا مِنَ الْمُجْدِمِينَ مُنْتَقِدُونَ ﴿ ﴾

[ السجدة : ٢٢ ]

"اوراس سے بڑھ کرکون ظالم ہوگا جس کواس کے مالک کی آیتیں سنائی جا کیں پھروہ

ان کا خیال نہ کرے، بے شک ہم مجرموں سے (اپنی نافرمانی کا) بدلالیں گے۔"

جس نے اللہ کی مدایت کا خیال نہ کہا وہ قیامت کے دن اندھا اٹھایا جائے گا:

﴿ قَالَ اهْبِطَا مِنْهَا جَيِيْعًا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ ۚ فَإِمَّا يَأْتِيَكُّمْ مِّنِّي هُدًى ۗ فَهَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلَا يَضِكُ وَلَا يَشْقَى ﴿ وَمَنْ آعُرَضَ عَنْ ذِكْرِيْ فَإِنَّ لَهُ مَعِيْشَةً ضَنْكًا وَّنَخَشُرُهُ يَوْمِ الْقِيْمَةِ أَعْلَى ﴾ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَكِنَّ أَعْلَى وَقَدْ كُنْتُ بَصِيْرًا ﴿ قَالَ كَذٰلِكَ أَتَتْكَ النُّنَا فَنَسْنَهُا ۚ وَكُذٰلِكَ الْيَوْمَ تُنْلِي ﴿ ﴾ [طه: ١٢٢ تا ١٢٦]

''فرمایاتم دونوں بہشت سے (زمین یر) اترو۔تم میں ہر کوئی ایک دوسرے کا رحمٰن رہے گا۔ پھراگر میری طرف سے تم پر ہدایت آئے تو جو کوئی میری ہدایت پر چلے، نہوہ بہکے گا اور نہ وہ بدنصیب ہو گا اور جس نے میری کتاب کا خیال نہ کیا اس کی زندگی تنگ اور قیامت کے دن ہم اس کو اندھا اٹھائیں گے۔ وہ کہے گا مالک تو نے مجھ کو اندھا كوں اٹھايا، ميں و كھتا بھالتا تھا۔ الله تعالى فرمائے گا تو نے ايسا بى كيا، جارى آ يتي تيرے ياس آئيں، تونے ان كا خيال ندكيا اور اى طرح تو بھى آج كے دن حیموڑ دیا جائے گا۔''

( مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے: الکہف: ۵۷ \_ البقرة: ۳۸ ، ۲۸۵،۲۲۱، ۱۲۵، ۱۸۷، ۱۸۸ \_ ۲۸۵،۲۲۲-۲۸۵ \_ الإعراف: ٣- الأنعام: ٥٥،٥٥ - الرعد: ٣٧ - النجم: ٥،٢)

اس طرح بخاری شریف،مسلم شریف اور مشکلوة المصائح کے علم کے باب میں یہی کچھ ہے کہ ہر مسلمان دین کاعلم حاصل کرے اور دوسروں تک پہنچائے اور یہ کہ دین کے عالم کی عام لوگوں پر بہت فضیلت ہے اور جوشخص دین کاعلم حاصل کرنے کے لیے نکلتا ہے، ساری مخلوق اس کی مغفرت کے لیے دعا مانگتی ہے۔

#### خلاصه:

اس بحث کا حاصل ہیہ ہے کہ ہرکلمہ گو کے لیے ضروری ہے کہ دین کاعلم حاصل کرے، ہرکلمہ گو كو اسلام كے عقائد، فرامين، اوامر ونوائى اور الله تعالى اور اس كے رسول عَلَيْظَ كى پينديده اور ناپندیدہ باتوں کاعلم ہونا جاہیے، تا کہ چے عمل کر کے قیامت کے دن سرخ رو ہو سکے اور غلط عقیدہ اور غلط عمل سے فی کر قیامت کے دن دوزخ کی سزاسے فی سکے اور یہ بھی ممکن ہے جب دین کا علم ہو۔ دین کا علم ہو۔ دین کا علم ماصل کرنے کے لیے گھر سے ایک فرد وقف کریں، کیونکہ دین کا معاملہ نہایت اہم ہے، اس پر ابدی زندگی کا انحصار ہے، اس معاملہ میں کوتا ہی بہت نقصان دہ ہے۔ کچھ لوگ کہتے ہیں کہ دین کا سمجھنا ہر شخص کے بس کی بات نہیں ہے، یہ بات بالکل غلط ہے، کیونکہ اگر دین سمجھنا ہی مشکل ہے تو دین کے اتارنے کا مقصد ہی فوت ہوجاتا ہے، دین بالکل آسان ہے۔ اللہ تعالی قرآن میں فرماتا ہے :

﴿ وَلَقَدُ يَتَدُنَا الْقُرْانَ لِلذِّكِرِ فَهَلُ مِنْ مُّدَّكِرِهِ ﴾ [القمر: ١٧]

"اور بے شک ہم نے قرآن کو سمجھنے کے لیے آسان کر دیا۔ پس کیا کوئی نصیحت حاصل کرنے والا ہے۔"

لینی اس کے مطالب و معانی کو سجھنا، اس سے عبرت و نصیحت حاصل کرنا اور اسے زبانی یا دکرنا ہم نے آسان کر دیا ہے۔ چنانچہ یہ واقعہ ہے کہ قرآن اعجاز و بلاغت کے اعتبار سے نہایت او نچے درجے کی کتاب ہونے کے باوجود اگر کوئی شخص تھوڑی می توجہ دے تو وہ عربی گرائمر اور معانی و بلاغت کی کتابیں پڑھے بغیر بھی اسے آسانی سے بھوشکتا ہے۔ اس طرح یہ دنیا کی واحد کتاب ہے جو لفظ بہ لفظ یاد کر لی جاتی ہے۔ ورنہ چھوٹی سے چھوٹی کتاب کو بھی اس طرح یاد کر لینا اور اسے یاد رکھنا نہایت مشکل ہے اور انسان اگر اپنے قلب و ذہن کے در سے وارکھ کرا سے عبرت کی آنکھوں سے پڑھے، نصیحت کے کانوں سے نے اور سجھنے والے دل سے اس پرغور کر ہے تو دنیا و آخرت کی سعادت کے دروازے اس کے لیے کھل جاتے ہیں اور یہ اس کے قلب و دماغ کی گہرائیوں میں ادر کر کفر ومعصیت کی تمام آلودگیوں کو صاف کر دیتی ہے۔ یاد رہے:

ا۔ قرآن کریم نے یہ بتایا کہ رسول اللہ ٹاٹیٹا اس لیے آئے کہ جاہلوں اور گمراہوں کو ہدایت پر لائیں۔

حرآن کریم کواللہ نے آسان و عام فہم بنایا تا کہ اس سے ہرشخص فائدہ اٹھائے۔

٣- رسول الله مَنْ اللَّهُ مَا يَعُمُ فِي مَا يَا كُهُ مَنْ مِينَ السَّانِ وين لِي كَرْآيا مول ـ "

ٹابت ہوا کہ اللہ اور اس کے رسول نکاٹیٹا نے جو کچھ فرمایا وہ حق ہے۔اگر کوئی شخص پیر کہتا ہے

کہ قرآن و حدیث کاسمجھنا مشکل ہے تو گویا وہ اللہ اور اس کے رسول ٹاٹٹیٹر کو چیلنے کر رہا ہے جس کا وہ بروز قیامت جواب دہ ہوگا۔

تفییر مراد آبادی میں التوبہ (۱۲۲، ف۲۹۳) میں ہے کہ علم دین حاصل کرنا فرض ہے، جو چیزیں بندے پر فرض و واجب ہیں اور جو اس کے لیے ممنوع وحرام ہیں اس کا سیکھنا فرض عین ہے۔ علم حاصل کرنا ہر مسلمان پر فرض ہے۔ رسول الله طَالِیْمَ نے فرمایا: ''میں دین کاعلم تقسیم کرنے والا ہوں اور الله تعالیٰ دین دینے والا ہے۔'' ( بخاری وسلم )

یہ حدیث دین کاعلم تقسیم کرنے کے بارے میں ہے لیکن کچھ کلمہ گو بھائیوں نے یہ کہنا شروع کر دیا ہے کہ بیہ حدیث بتاتی ہے کہ اللہ کے رسول طَالِّیْ کے پاس اللہ کے خزانے ہیں اور وہ ان خزانوں کو تقسیم کر رہے ہیں حالانکہ قرآن میں ہے کہ''(اے نی!) فرما دیجیے کہ میرے پاس اللہ کے خزانے نہیں ہیں۔'' (الاُنعام: ۵۰)

#### دین کے معاملہ میں ہمارا روبیہ:

دین کے معاملہ میں ہمارا رویہ ﴿ سَمِعْنَا وَ اَطَعْنَا اللهِ ''ہم نے سنا اور ہم نے اطاعت کی'' والا ہونا چاہیے نہ کہ نخالفانہ اور جدلی لعنی جھڑے والا انداز کہ ﴿ سَمِعْنَا وَعَصَيْناً ﴾ ''ہم نے سنا اور ہم نہیں مانتے'' والانہیں ہونا چاہیے:

﴿ إِنَّهَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذَا دُعُوٓا إِلَى اللهِ وَرَسُوْلِهِ لِيَحَكُمَ بَيْنَهُمْ أَنْ يَتُوْلُوْا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا \* وَأُولِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ ﴿ ﴾ [النور: ٥١]

''مومنوں کی بات تو یہی ہوتی ہے کہ جب انھیں اللہ اور اس کے رسول(ﷺ) کی طرف بلایا جاتا ہے تا کہ وہ ان کے درمیان فیصلہ کرے تو وہ کہتے ہیں کہ ہم نے سنا اور مان لیا اور وہی لوگ نجات پانے والے ہیں۔''

ہر کلمہ گوکو نازل شدہ دین پر ایمان لانا ضروری ہے، جیسا کہ سورۃ البقرہ (۲۸۵) میں ہے کہ رسول اللہ مٹائیڈ از شدہ دین پر ایمان لائے اور مومن بھی ایمان لائے اور انھوں نے اسموٹنا و اطفعنا کی کہا۔ میری ایک کلمہ گوشخص سے ملاقات ہوئی، وہ میرے گھر میری کتاب لینے آیا، میں نے اے کہا کہ تعیم مراد آبادی کی تفسیر میں کھا ہے کہ انبیاء کو بشرکہنا کافروں کا شیوہ

ہے۔ وہ آدی کہنے لگا کہ یہ بات ٹھیک کھی ہے۔ میں نے کہا کہ قرآن میں اللہ تعالیٰ نے گی جگہ فرمایا کہ انبیاء بشر سے اور قرآن میں اللہ تعالیٰ نے ہمارے رسول طالیٰ ہے گی جگہ اعلان کروایا کہ فرما دیجے کہ میں بشر ہوں، وہ کہنے لگا کہ یہ بات ٹھیک ہے کہ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ طالیٰ کو قرآن میں بشر کہا اور رسول اللہ طالیٰ نے بھی اپنے بشر ہونے کا اعلان فرمایا لیکن آپ مجھے یہ دکھا کیں کہ قرآن میں یہ کہاں کھا ہے کہتم بھی رسول اللہ طالیٰ کو بشر کہو اور اٹھ کر چلا گیا اور مزید بات نہ سی۔ قرآن میں یہ کہاں کھا ہے کہتم بھی رسول اللہ طالیٰ کو بشر کہو اور اٹھ کر چلا گیا اور مزید بات نہ سی۔ یہ بات من کر مجھے بہت افسوس ہوا، جو بچھ اللہ تعالیٰ نے نازل فرمایا ہر کلمہ گو کے لیے ضروری ہے اللہ تعالیٰ نے نازل فرمایا ہر کلمہ گو کے لیے ضروری کی اللہ تعالیٰ نے نازل فرمایا اس کو نا کہ اس کے اور اس کی بخشش ناممکن ہے۔ (الا عراف: ۲۳ تا ۱۳) اور جو بچھ اللہ تعالیٰ نے نازل فرمایا اس کو نا اور اس کی بخشش ناممکن ہے۔ (الا عراف: ۲۳ تا ۱۳) اور جو بچھ اللہ تعالیٰ نے نازل فرمایا اس کو نا بہ کہ کہ گوکو بہت نا اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ دین کی دل سے تھدین کرے اور زبان سے اقرار کرے، اقرار جا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ دین کی دل سے تھدین کرے اور زبان سے اقرار کرے، اقرار بیا ہی کہ کہ ملمان مود چا۔ (الاکرناب: ۲۳) باللہان و تھدین بالقلب، کیونکہ جب اللہ اور اس کے رسول طالیٰ کا کھم آ جائے تو کسی مسلمان مرد یا کسی مسلمان عورت کو بچھا ختیار نہیں رہنا اور جو تھم نہ مانے وہ صرت گھراہ ہو چکا۔ (الاکرناب: ۲۳)

## قرآن ڪيم مع ترجمه پڙهيں:

''اورہم نے اس قرآن کو آسان کر دیا ہے تو ہے کوئی اس سے نفیحت حاصل کرنے والا۔'' (القم: ١٤) قرآن حکیم کھول کر ترجمہ کے ساتھ پڑھیے۔

- ا کیا آپ نے قرآن کا مطالعہ کیا ہے؟
- اگرنہیں تواس سے زیادہ محرومی کی بات اور کیا ہوسکتی ہے!

لوگوں کا حال تو یہ ہے کہ صبح اُٹھتے ہی اخبار پڑھنے کے لیے بے چین رہتے ہیں، رسائل کا شوق سے مطالعہ کرتے ہیں، ونیا بھر کی کتابیں شوق سے مطالعہ کرتے ہیں، ونیا بھر کی کتابیں پڑھنے کے لیے ان کے پاس کوئی وقت پڑھنے کے لیے ان کے پاس کوئی وقت نکال لیتے ہیں، لیکن اللہ کی کتاب پڑھنے کے لیے ان کے پاس کوئی وقت نہیں ہے؟ حالانکہ نزول قرآن کا آغاز ہی اس کتاب کو پڑھنے کے تھم" اِفُراً "سے ہوا ہے۔ پھر نے تلاوت کے لیے نازل ہوئی ہے۔ پھر مرف تلاوت کے لیے نازل ہوئی ہے۔

ا پیمردوں کو بخشوانے کے لیے نہیں بلکہ زندوں پر نجات کی راہ کھولنے کے لیے آئی ہے۔

ا سیان کوغور وفکر کی دعوت دیتی ہے، تا کہ اس کے خیالات میں نکھار پیدا ہواور زندگی سنور

جائے۔

پیمطالبہ کرتی ہے کہ زندگی کا سفراس کی روشی میں طے کیا جائے۔

کیا یہ مقاصد دیواروں پر'' یہ جو کتاب ہے ..... درس انقلاب ہے'' کلھنے سے پورے ہوں گے؟ یا اس کتاب کو صرف' مکمل ضابطہ حیات' کہنے سے مسئلے حل ہوں گے؟ یا یہ مقاصد قرآن کے مطالعہ کے بغیر پورے ہو سکتے ہیں؟ ایسے کتنے لوگ ہیں جضوں نے زندگی میں کم از کم ایک مرتبہ ہی قرآن مجھ کر پڑھا ہو؟ آ ہے' اغفلت کے اس پردے کو چاک کریں اور قرآن فہمی کو عام کریں:

﴿ أَفَلَا يَتَكَرَّبُّونَ الْقُرْانَ آمْ عَلَى قُلُوبٍ آقْفَالُهَا ۞ ﴾ [ محمد: ٢٤]

'' متعصیں کیا ہو گیا ہے کہتم قرآن پرغور وفکر نہیں کرتے ، کیاتمھارے دلوں پر تالے پڑ

گئے ہیں؟''

## قرآن مجيد:

قرآن مجید کی جوخصوصیات الله تعالیٰ نے بیان فرمائی میں وہ یہ ہیں:

ا۔ قرآن میں کوئی شک نہیں، یہ مومنوں کے لیے راہ ہدایت ہے۔ (البقرة:۲)

٢\_ قرآن مجيد جبيها كلام كوئي نهيس سنا سكتا\_ (البقرة: ٢٣،٢٣)

m\_ قرآن مجید کی آیات صاف اور کھلی ہیں، ان کا انکار نافر مان ہی کرتے ہیں۔ (البقرة: ۹۹)

سم۔ آسانی ہدایت ہی ہدایت ہے، اس سے روگر دانی خطرناک ہے۔ (البقرۃ: ۱۲۰، ۱۳۵، ۱۳۵)

۵۔ آسانی ہدایت اتارنے کا مقصدیہ ہے کہ اللہ کی نعت مکمل ہو جائے ، لوگ ہدایت پر آجا کیں اور ان کوشریعت کی وہ باتیں بتا دی جائیں جن کا ان کوعلم نہیں۔ (البقرة: ۱۵۱،۱۵۰)

اور آن لوگوں کے لیے ہدایت اور حق و باطل کے درمیان پہچان ہے۔ (البقرة: ۱۸۵)

2۔ وجی پر پیغیبر اور مومنوں کا ایمان لانا ضروری ہے اور ﴿ سَمِعْنَا وَ اَطَعْنَا الله لیعن "مم نے سا

اور ہم نے اطاعت اختیار کی'' والا رویہ ضروری ہے۔(البقرۃ: ۲۸۵) ۸۔ قرآن سیجھنے میں آسان ہے۔(القمز:۳۰،۳۲،۲۲،۱۷)

9۔ اللہ تعالیٰ کی بات کی ہے۔ (النساء:١٢٢،٨٧)

الساء: ۸۲ الساء: ۸۲)

اا۔ قرآن باطل برحق کی چوٹ ہے۔ (الانبیاء:۱۸۔الفرقان:۳۳)

١٢۔ قرآن کی حفاظت کا ذمہ اللہ تعالیٰ نے خود اپنے ذمہ لیا۔ (الحجر: ٩)

١١٥ وحي كي مطابق فيصله نه كرنے والے كافر بير، ظالم بير، نافرمان بير - (المائدة: ٣٨، ٣٥، ٢٥)

۱۲ قرآن سے ہدایت یافتہ اور مجرموں کا پتا چلتا ہے۔ (القرة: ۳۹،۳۸،۵۲۳)

10\_ الله تعالى كے كام سے الله تعالى سے دُرنے والول كرو تكتے كور بهوجاتے ہيں۔(الزمر:٣٣)

#### حدیث مبارک:

حدیث کا جواز قرآن سے ثابت ہے، اس کے لیے صفح ۱۹۲۸ تا ۱۹۳۷ سوالات و جوابات دیکھیے ۔قرآن مجید میں دیکھیے ۔قرآن مجید کے ساتھ ساتھ حدیث مبارک پڑمل کرنا بھی ضروری ہے، کیونکہ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے نماز، روزہ، جج، زکوۃ، قربانی وغیرہ کا تھم دیا ہے اور رسول اللہ تنافیق نے ان پر پوری طرح عمل کر کے تفصیل کے ساتھ بتایا کہ ان احکام پر عمل در آمد اس طرح کرنا ہے۔ حدیث مبارک کے بغیر قرآن پر عمل ناممکن ہے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں اکتیس دفعہ اپنی اطاعت کے ساتھ رسول اللہ تنافیق کی اطاعت کے ساتھ رسول اللہ تنافیق کی اطاعت کا حکم بھی دیا ہے، جس کی تفصیل اس کتاب کو حید نی الحکم اور شرک نی الحکم کی بحث میں ہے۔ صبح احادیث آپ کو حجم بخاری صبح مسلم، الملؤلؤ والمرجان، مشکلوۃ شریف وغیرہم اور علامہ البانی کی کتاب السلسلة الصحیحة میں ماسکتی ہیں۔ الملؤلؤ والمرجان، مشکلوۃ شریف وغیرہم اور علامہ البانی کی کتاب السلسلة الصحیحة میں ماسکتی ہیں۔ احادیث مبارکہ کی اہمیت کے سلسلہ میں ہم صرف ایک حدیث بیان کرنے پر اکتفا کریں گے جومومنوں کے لیے کافی ہے:

سیدنا عبد الله بن مسعود و النظر سے روایت ہے: ''لعنت کی الله تعالیٰ نے گودنے والیوں اور گودوانے والیوں اور اکستادہ گودوانے والیوں اور دانتوں کو کشادہ کرنے والیوں پر۔'' پھر بی خبر بنی اسد کی کشادہ ایک عورت کو پنچی جس کا نام ام یعقوب تھا، وہ قرآن پڑھا کرتی تھی تو وہ سیدنا عبد الله والنظر کی کا باس آئی اور بولی:'' مجھے کیا خبر پنچی ہے کہتم نے لعنت کی گودنے اور گودوانے اور منہ کے بال

اکھاڑنے اور اکھڑوانے اور دانتوں کو کشادہ کرنے اور اللہ تعالیٰ کی خلقت کو بدلنے والیوں پر۔''
سیدناعبراللہ ڈٹاٹیؤ نے کہا:''میں کیوں لعنت نہ کروں اس پرجس پررسول اللہ ٹٹاٹیؤ نے لیا: ''میں کورت بولی: ''میں نے تو دوگتوں میں جس قدر قرآن تھا
یہ تو اللہ کی کتاب میں موجود ہے۔'' وہ عورت بولی: ''میں نے تو دوگتوں میں جس قدر قرآن تھا
پڑھ ڈالا، مجھے یہ نہیں ملا۔'' سیدنا عبد اللہ ڈٹاٹیؤ نے کہا:''اگر تو پڑھتی تو تجھ کو ملتا، اللہ تعالیٰ فرما تا
ہے:''جورسول تم کو دے اس کو تھا ہے رکھو اور جس سے منع کرے اس سے باز رہو۔'' (الحشر: ک)
وہ عورت بولی:''ان میں سے تو بعض کام تمھاری ہیوی بھی کرتی ہے۔'' سیدنا عبداللہ ڈٹاٹیؤ نے کہا:
''با و کھے تو سہی۔'' وہ ان کی ہیوی کے پاس گئی تو بچھ نہ پایا، پھر لوٹ آئی اور کہنے گئی:''ان
میں سے کوئی بات میں نے ان میں نہیں دیکھی۔'' سیدنا عبداللہ ڈٹاٹیؤ نے کہا:''اگر وہ الیا کرتی تو ہم
میں سے کوئی بات میں نے ان میں نہیں دیکھی۔'' سیدنا عبداللہ ڈٹاٹیؤ نے کہا:''اگر وہ الیا کرتی تو ہم
میں سے کوئی بات میں نے ان میں نہیں دیکھی۔'' سیدنا عبداللہ ڈٹاٹیؤ نے کہا:''اگر وہ الیا کرتی تو ہم
میں سے کوئی بات میں نے ان میں نہیں دیکھی۔'' سیدنا عبداللہ ڈٹاٹیؤ نے کہا:''اگر وہ الیا کرتی تو ہم
میں سے کوئی بات میں نے ان میں نہیں دیکھی۔'' سیدنا عبداللہ ڈٹاٹیؤ نے کہا:''اگر وہ الیا کرتے نہ والدستو شمة والدستو شمة والدستو شمة الدہ ستو شمة والدستو شمة والدستو شمة الدہ ستو شمة والدستو شمة والدستو شمة الدہ ستو شمة والدستو شمة الدہ سیدنا عبداللہ کیا تا ۱۳۲۷ سے سوالات و

#### احاديث موضوعه وضعيفه كالمجموعه اورامت كا خسارهُ عظيم:

ذیل میں ہم ان احادیث کا تذکرہ کر رہے ہیں جن کو احادیث موضوعہ وضعیفہ کہا جا تا ہے،ان احادیث کی وجہ سے امت کو نا قابل تلافی نقصان پہنچا۔

اب ہم ملاعلی قاری حنفی کی کتاب موضوعات کیر کے پچھ حوالہ جات درج کریں گے۔ یاد رہے کہ یہ کتاب موضوع احادیث کے بارے میں ہے، یہ کتاب اردو ترجمہ کے ساتھ محمد سعید اینڈ سنز کراچی نے شائع کی ہے:

ا۔ ابوحنیفہ میری امت کے چراغ ہیں۔(بیرحدیث باتفاق محدثین موضوع ہے۔ ص ۹۱) ۲۔ خصر ملیٹھ اور الیاس ملیٹھ ہر سال جج کے موسم میں جمع ہوتے ہیں۔(حافظ عسقلانی فرماتے ہیں اس بارے میں کوئی شیے ثابت نہیں۔ ص ۹۹)

س۔ رسول الله مَاثِیْنِمُ کے والدین کا زندہ ہونا۔ (بیر حدیث موضوع ہے۔ ص ۹۸)

۴۔ میری امت کا اختلاف بھی رحمت ہے۔ (اس حدیث کی کوئی اصل نہیں۔ص ۹۸)

۵۔ جب محبت سی ہوجائے تو شرائط ادب ختم ہوجاتی ہیں۔ (بدحدیث نہیں ہے۔ ص ۱۰۷)

۲۔ چار چیزوں کا چار چیزوں سے پیٹ نہیں جرتا: زمین کا بارش سے،عورت کا مرد سے، آگھ کا دیکھنے سے اور عالم کاعلم سے۔ (بیصدیث موضوع ہے۔ ص ۱۰۹)

کے تم میں سب ہے اچھا فیصلہ کرنے والا علی ٹھاٹھئا ہے۔ (پیرحدیث مرفوعاً ثابت نہیں ۔ ص۱۱۲)

۸۔ اے اللہ! اسلام کی دوعمروں میں ہے ایک عمر کے ساتھ تائید فرما۔(ان الفاظ کے ساتھ اس
 کی کوئی اصل نہیں میں ۱۲۸)

9۔ شہد کی مکھیوں کے امیر جناب علی ڈٹاٹیڈ میں۔ (اس کی کوئی اصل نہیں۔ ص۱۳۳)

۱۰ میں علم کا شہر ہوں اور علی اس کا وروازہ ہیں۔(بیرحدیث منکر ہے۔ ص ۱۳۳۷)

اا۔ میں اللہ سے ہول اور مومن مجھ سے ہیں۔ (بیصدیث نہیں۔ ص ١٣٦)

۱۲۔ بلال اذان میں''ش' کو''س' سے بدل دیا کرتے تھے۔( کتب حدیث میں اس کا کہیں وجود نہیں۔صے ۱۳۷)

١٣- مرده ايخ گھر ميں لوگوں كو سات دن تك ديكھا ہے۔ (بير باطل ہے۔ ص ١٣٩)

۱۴ دنیا کی محبت ہر گناہ کی جڑ ہے۔ (بعض محدثین کا خیال ہے کہ بیموضوع ہے۔ ص ١٩١)

10 عالم کی مجلس میں حاضر ہونا ایک ہزار رکعت نماز سے افضل ہے۔ (بیموضوع ہے۔ ٢٠٢٥)

الحل مال من الثين في خيبر كے درواز بے كو اٹھاليا۔ (بي غلط ہے۔ ٣٠٣)

۱۷۔ عرب کے سردار سیدناعلی ڈائٹھ ہیں۔ (بیضعیف ہے۔ ص ۲۳۸)

١٨ ـ ( صَدَقَ رَسُولُ اللهِ ) (اس كى كوئى اصل نهيس عص ٢٥١)

۱۹۔ عالم کے چیھیے نماز پڑھنے سے چالیس ہزار جارسو جالیس نمازوں کا اجر ملتا ہے۔(یہ باطل ہے۔ص۲۵۳)

۲۰۔ مسواک کر کے نماز پڑھنا بغیر مسواک کے ستر نمازوں سے بہتر ہے۔( یہ حدیث باطل ہے۔ص۲۵۵)

۲۱۔ میری امت کے علماء بنی اسرائیل کے انبیاء کی طرح ہیں۔(اس کی کوئی اصل نہیں۔ یص۲۶۸)

۲۲۔ غرباء انبیاء کے دارث ہیں۔(بیر حدیث باطل ہے۔ص۲۲)

۲۳۔ دل اللہ کا گھر ہے۔ (اس کی مرفوعاً کوئی اصل نہیں ص ۲۸ م)

- ۲۴۔ میں اس وفت بھی نبی تھا جب آ دم مٹی اور پانی کے درمیان تھے۔(ان الفاظ کے ساتھ پیہ حدیث نہیں مے ۲۹۷)
- ۲۵۔ جب رسول اللہ مُنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلْمَ عَلَى اللّٰهِ عَلْمَا عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰه
  - ۲۶۔ حیاول کے متعلق تمام احادیث موضوع ہیں۔( ص۳۲۴)
  - ۲۲ جھنڈے کو قیامت کے دن سیدناعلی ڈاٹھٹا اٹھائیں گے۔ (بیموضوع ہے۔ ص ۳۲۷)
- ۲۸۔ کوئی پستہ قد حکمت سے اور کوئی لمبا قد حماقت سے خالی نہیں ہوتا۔ (سخاوی کہتے ہیں میں اس سے واقف نہیں۔ص۳۳۸)
  - ۲۹۔ جوبھی نبی بنایا گیا وہ چالیس سال کی عمر میں بنایا گیا۔ (یہ حدیث موضوع ہے۔ ص ۳۴۱) ۔
    - ·۳- گردن کامسے کرنا طوق سے امان ہے۔ (بیرحدیث موضوع ہے۔ص ۳۲۷)
- ۳۱۔ اذان کے وقت رسول اللہ مُنَافِیْزُم کے نام پر دونوں شہادت کی انگلیوں کے پوروں سے آنھیں چومنے کے بعد آنکھوں پرمسح کرنا۔ (میصیح نہیں ص ۳۲۸)
- ۳۲۔ جو بازار میں داخل ہوتے وقت لاالہ الا اللہ کے اللہ تعالیٰ اس کے لیے ایک لا کھ نیکیاں لکھ دیتا ہے، ایک لا کھ گناہ مٹا تا ہے۔(بیرمنکر ہے۔ص۳۵)
- ۳۳۔ میرا وصی، میرے بھید کی جگہ، میرے گھر والوں میں میرا خلیفداور میرے بعد کے لوگوں میں سب سے بہتر سیدناعلی خلافۂ میں۔ (پیرحدیث موضوع ہے۔ص۲۵)
- ۳۴۔ سیدنا علی ڈلٹٹؤ کے علاوہ کوئی جوان نہیں اور ذوالفقار کے علاوہ کوئی تلوار نہیں۔(اس کی کوئی اصل نہیں۔ص ۴۳۴
- ۳۵۔ ائمہ کی ایک دوسرے سے ملاقات کے بارے میں ادر ایسی ہی وہ تصانیف جو بڑے بڑے لوگوں کی قبروں کے بارے میں کامھی گئیں، بیسب کی سب باطل ہیں۔ (ص۵۴۳)
- ۳۷۔ ایسی ہی وہ سب روایات جن میں تھوڑا سا نیک عمل کرنے کا بہت زیادہ ثواب لکھا ہے، ان کی بھی کوئی اصل نہیں ہے۔

۳۷۔ جو شخص بعد مغرب کے چھ رکعات نماز پڑھے اسے بارہ سال کی عبادت کے برابر ثواب ملتا ہے۔ (بیر حدیث منکر ہے۔ ص ۴۸۶)

۳۸ عقل کے بارے میں جتنی بھی روایات ہیں، وہ صحیح نہیں \_(ص۵۱۵)

۳۹۔ سیدنا خضر علیا کے بارے میں جن احادیث میں ان کی زندگی کا تذکرہ ہو وہ سب جھوٹ ہے۔ (ص۵۱۵)

۳۰۔ ایک اہم اصول میہ بھی ہے کہ جو حدیث صریحاً قرآن کے مخالف ہے، وہ صیح نہیں۔ (۵۲۵)

۳۱۔ جوحدیث عقیدہ نصاریٰ کے مشابہ ہو، وہ صحیح نہیں۔(ص۵۲۵)

۳۲۔ دن رات کی جتنی نمازیں ہیں مثلاً اتوار، پیر، منگل وغیرہ اور ان راتوں کی نمازیں حتیٰ کہ یورے ہفتہ کی نمازیں، بہسب موضوع ہیں۔(ص۵۴۱)

پروت بهتری مارین، مید شب در دری بین منبور در این این

۳۳ میبان کی پندر هویں شب کی نمازیں ثابت نہیں۔( ۲۵۰ م)

۸۲۰ کبوتر کی روایات میں ہے کوئی بھی صحیح نہیں۔ (۵۵۲۵)

۲۷۔ ای طرح کی وہ روایات جو سورتوں کے فضائل اور ثواب کو بیان کرتی ہیں وہ صحیح نہیں، سوائے بخاری، مسلم، تر مذی وغیرہ کے۔(ص۵۲۲)

چند مزید موضوع اورضعیف احادیث پرتبمره و حقیق (ابوطا ہر حافظ زبیرعلی زئی حضروا نک):

الحمد للله رب العلمين و الصلوة و السلام على رسوله الأمين أما بعد!

بعض لوگ اپن باطل نظريات كے ليے قرآن وسنت ميں لفظى ومعنوى تحريفات كے ساتھ
ساتھ بعض موضوع اورضعيف روايات بھى پيش كرتے ہيں۔ لہذا اس مختصر مضمون ميں چند ايى ہى
روايات پر تبره و محقیق پیش خدمت ہے جن سے عامة الناس كے شبہ ميں پڑنے كا خطره ہے۔
وما توفيقى الاباللہ!

۔ ﴿ مَنُ صَلَّى عَلَى عِنْدَ قَبُرِى سَمِعُتُهُ .....الخ ﴾ " " ( مَنُ صَلَّى عَلَى عِنْدَ قَبُرِ عُ سَمِعُتُهُ ....الخ

(شعب الایمان، بیهی : ۲۱۸٫۲، ح : ۱۵۸۳، فضائل حج : ص ۹۰۱ حنی بهتی زیور، از عالم نقری بریلوی ص ۴۹۰ وغیرهم)

اس روایت کا مرکزی راوی محمد بن مروان السدی ہے۔ (بیہی میزان الاعتدال وغیرہ) عبدالله ابن نمیر دشلقہ اور جریر بن عبدالحمید دشلقہ نے کہا: '' کذاب (بین میہ جموٹا ہے)۔' امام صالح جزرة نے کہا: '' کان ضعیف تھا (بلکہ) میہ جموئی حدیثیں انے کہا: '' کَانَ ضَعیف تھا (بلکہ) میہ جموئی حدیثیں گھڑتا تھا۔' (تہذیب التہذیب: ۳۸۷۹) حافظ برہان الدین الحلی نے اس کا تذکرہ '' الکشف الحدیث عمل رمی بوضع الحدیث میں کیا ہے۔ (۲۰۹۳)

بعض لوگوں نے اس روایت کی ایک اور سند ابو الشیخ الاصبانی کی کسی کتاب سے تلاش کی ہے۔ (دیکھیے آئیز سکین الصدور: ۳۲۷، ۳۲۷) حالانکہ بیروایت بھی باطل ہے۔ اس میں ابوالشیخ کے استاد عبدالرحن بن احمد الاعرج کی عدالت نامعلوم ہے۔ (دیکھیے آئیز تسکین الصدور: ۱۱۳) ان دونوں سندوں میں الاعمش ہیں جو بالاتفاق مدلس ہیں۔ (آئیز تسکین الصدور: ۱۲۱)

مدلس کی عن والی روایت ضعیف ہوتی ہے۔ ( کتاب الرسالة للشافعی۔ عام کتب اصول حدیث۔ خزائن السنن: ا۔ فآویٰ رضویہ:۲۲۲،۲۳۵ وغیرهم )

٢ ( إِخُتِلَافُ أُمَّتِيُ رَحُمَةً ))

''میری امت کا اختلاف رحمت ہے۔'' (الجامع الصغیروغیرہ)

ہمارے علم کے مطابق کسی کتاب میں بھی اس کی کوئی سند موجود نہیں۔علامہ بکی اُٹلٹے، فرماتے ہیں: '' مجھے اس کی نہ صحیح سند ملی اور نہ ضعیف اور نہ موضوع۔'' (فیض القدیر للمناوی) علامہ ابن حزم اِٹلٹے؛ فرماتے ہیں:'' باطل مکذوب'' یعنی'' پیروایت باطل اور جموئی ہے۔'' (الا حکام)

٣ . (( لَوُلَاكَ لَمَا خَلَقُتُ الْأَفُلَاكَ ))

''اگرآپ نه هوتے تو میں کا ئنات پیدا نه کرتا۔'' (موضوعات صنعالی )

اس کی کوئی سند بھی ہمارے علم میں نہیں ہے۔ امام صنعائی رات نے اسے موضوع قرار دیا ہے۔ امام دیلی رات کے اسے موضوع قرار دیا ہے۔ امام دیلی رات کی گفینی موضوعات ''کتاب الفردوس'' میں بھی بیر روایت (لفظاً ومعناً) نہیں ملی۔ ابن عساکر رات والی روایت کو ابن جوزی رات اللہ اور سیوطی رات دونوں نے موضوع قرار دیا ہے۔ ملی۔ (دیا سارِیَةَ! الْحَبَلَ)

"اے ساریہ! پہاڑ کے پیچیے ہو جاؤ۔" (الاصابہ وغیرہ)

سیدنا ابن عمر را النظامی روایت ہے کہ سیدنا عمر رفائی نے ایک اشکر بھیجا اور اس پر ایک شخص کو امیر بنایا جس کا نام ساریہ تھا۔ آپ خطبہ وے رہے سے کہ آپ نے پکار کر کہا: ''ساریہ! پہاڑ کو لازم پکڑے'' لشکر سے ایک قاصد آیا، کہنے لگا: ''اے امیر المونین! جب ہم دشمن سے ملے تو ہماری فکست ہوئی تو ایک پکار نے والے نے پکارا: ''اے ساریہ! پہاڑ کو لازم پکڑے'' ہم نے اپنی پیٹھیں پہاڑ کی طرف کر لیس تو اللہ نے ان کو فکست دی۔''اس کو پہتی نے دلائل الدو ق میں روایت کیا۔ اس روایت کی مرکزی سند کا راوی محمد بن مجلان مدلس ہے (طبقات المدلسین لابن حجر را الله وغیرہ) اور عن سے روایت کر رہا ہے۔ اس کے دیگر جینے شواہد ہیں سب ضعیف ہیں۔تفصیلی بحث کے لیے دیکھیے (قبر پرسی ایک حقیقت پیندانہ جائزہ ، طبع دوئم ص ۱۵ از راقم الحروف)

٥ ( ٱلْأَبُدَالُ يَكُونُونَ بِالشَّامِ )

"ابدال شام میں ہوں گے۔" (منداحمہ: ۱۲۱۱)

شرت بن عبید سے روایت ہے کہ اہل شام کا سیدنا علی ڈھٹٹ کے پاس ذکر کیا گیا اور کہا گیا:

"اے امیر المومنین! ان پرلعنت کریں۔" آپ ڈھٹٹ نے فرمایا: "دنہیں، میں نے رسول اللہ ٹھٹٹ کے سے ساہے، آپ فرماتے تھے ابدال اہل شام میں سے ہوں گے، وہ چالیس آدمی ہیں، جب بھی ان میں سے کوئی آدمی فوت ہو جاتا ہے، اس کی جگہ اور آدمی اللہ تعالیٰ بدل دیتا ہے، ان کی برکت سے بارش برتی ہے، ان کی دعاؤں سے دشمنوں پر فتح ہوتی ہے اور اہل شام سے ان کی وجہ سے عذاب بلٹا دیا جاتا ہے۔"

اس کی سندانقطاع کی وجہ سے ضعیف ہے۔ (منداحمہ بحقیق احمہ محمد شاکر :۲ را ۱۵، ح ۸۹۲) اور شرح بن عبید کی جناب علی ڈاٹٹؤ سے ملاقات ثابت نہیں ہے۔

۲\_ ایک روایت ہے کہ سیدنا عبد اللہ بن عمر رہائٹا کا پاؤں من ہو گیا تو آپ نے کہا (یا)
 محمد!۔۔۔۔۔الخے (الأدب المفرد للبخاری: ۲۵۰:۹۶۲، فی نسخہ: ۲۵۲:۹۶۷)

اس روایت میں دو راوی سفیان (الثوری رُطِّنیُه) اور ابو اسحاق (اسبیعی) عن سے روایت کر رہے ہیں اور دونوں مدلس ہیں۔(کتب المدلسین) ۷۔ ﴿ یَا جَابِرُ ! اَوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ نُورَ نَبِیِّكَ﴾ ''اے جابر!اللہ نے سب سے پہلے تیرے نبی کا نور پیدا کیا۔' (ررقائی۔نشر الطیب وغیرہ)

یہ روایت نہ تو مصنف عبدالرزاق میں موجود ہے اور نہ تغییر عبدالرزاق میں، بلکہ تلاش بسیار

کے باوجود اس کی کوئی بھی سند نہیں ملی۔ بہ صحح روایت کے بھی خلاف ہے۔ ویکھیے محرّم ڈاکٹر
ابوجابر عبد اللہ دامانوی حفظ اللہ کی کتاب''عقیدہ نور من نور اللہ کی شرع حیثیت' (قرآن و حدیث
کی روثنی میں) ص ۴۰ تا ۲۸۔ اس مفہوم کی ایک مخضر روایت رافضیوں کی اصول کافی (۱۲۲۲)
نبروا میں ابوجعفر (حمد بن علی بن الحسین الباقر) سے منقول ہے لیکن بیسند اہل الب اور الروافض
دونوں کے نزدیک موضوع ہے۔ محمد بن سنان اور جابر الجعفی کے علاوہ اس کی سند میں المفصل بن
صالح ابوجیلہ الاسدی ہے، جے ابن الفھائری (رافضی) وغیرہ نے ''کَذَّابٌ یَضَعُ الْحَدِیُث' قرار دیا ہے۔ ( ''نقیح المقال للما مقانی الرافضی: ۳۲۸،۲۳۷) بلکہ ہاشم معروف (رافضی) نے قرار دیا ہے۔ ( ''تقیق الْمُوَّلِفُونَ فِی اَحُوالِ الرِّجَالِ اللَّهُ کَانَ کَذَّابًا یَضَعُ الْحَدِیُث' کُلُا اللہ عَلَی المُحدِیُث' (رافضی) مصنفین کا اتفاق ہے کہ بی شخص جمونا تھا اور احادیث گھڑتا تھا۔''

۸۔ سعید بن عبدالعزیز سے روایت ہے کہ جب حرہ کا واقعہ پیش آیا تو نبی رحمت تا اللہ کی معجد میں تین دن اذان اور اقامت نہ کہی گئی اور سعید بن مسیتب کو نماز کا وقت معلوم نہیں ہوتا تھا مگر خفی آ واز سے کہ اس کو حجرہ کے اندر سے سنتے تھے کہ نبی اکرم تا اللہ کی قبر مبارک وہاں تھی۔ (سنن الداری: ۱۸۲۱)، ح۹۴)

اس روایت کے ایک راوی سعید بن عبد العزیز ثقه بین مگر آخر عربین اختلاط کا شکار ہو گئے تھے۔ (تھذیب التقریب و عام کتب الرجال، کتب المختلطین التلخیص الحبیر: ۱۸۰/۳) اس کا کوئی جُوت نہیں ملا کہ مروان بن محمد نے ان کے اختلاط سے پہلے روایت کی ہے۔ دوسرا یہ کہ سعید نے اس کی صراحت بھی بیان نہیں فرمائی کہ سعید بن المسیب کا یہ واقعہ انھیں کس سند سے معلوم ہوا تھا؟

9۔ ابوالجوزاء سے روایت ہے کہ مدینہ میں سخت قحط پڑ گیا تو انھوں نے سیدہ عائشہ صدیقہ وہ ان اس کے درمیان روش دان پاس شکایت کی۔ سیدہ عائشہ وہ ان فرمایا: ''تم قبر نبوی اور آسان کے درمیان روش دان بناؤ، یہاں تک کہ قبر اور آسان کے درمیان رکاوٹ نہ ہو۔'' لوگوں نے ایبا ہی کیا جیسا کہ

سیدہ عائشہ رہ ان اللہ نے فرمایا تھا۔ سو بہت زیادہ بارش برسائی گئی یہاں تک کہ گھاس اگ گئی،
اونٹ موٹے ہو گئے اور چربی سے پھٹ گئے تو اس سال کا نام فتق رکھا گیا۔'
عمرو بن مالک کی بعض محققین نے توثیق کی ہے مگر امام بخاری را اللہ نے اسے ضعیف قرار دیا
ہے۔ (تہذیب: ۱۳۳۱) ابو الجوزاء اوس بن عبد اللہ کی ام الموشین سیدہ عائشہ را اللہ سے ملاقات
میں اختلاف ہے۔ اس روایت میں بشرط صحت اس نے نہیں بتایا کہ اسے بیروایت کس ذریعہ سے معلوم ہوئی ہے؟ ایس مشکوک اور منقطع روایت پر قبر برستی کی بنیاد رکھنا انتہائی ندموم حرکت ہے۔ اعاد نا اللہ منہ!

۱۰۔ ایک روایت کا خلاصہ ریہ ہے کہ آدم علیاً نے نبی کریم ٹاٹیاؤ کے وسلے سے دعا کی تھی۔ (المستدرک الحائم:۲۰۸۲)

اسے حافظ ذہبی نے موضوع اور باطل قرار دیا۔ (المیزان وغیرہ) اس کے ایک رادی عبرالرحمٰن ابن زید بن اسلم کے بارے میں صاحب مشدرک امام حاکم فرماتے ہیں: " رَوَی عَنُ اَبِیهِ اَحْدِیْتَ مَوُضُوعَةً .....الخ" (المدخل الی الصحیح: ۱۰۶) یعنی اس نے اپنے باپ سے موضوع روایات بیان کی ہیں (جن میں ملامت اسی پر ہے)۔ اس کا شاگر دعبداللہ مجمول یا مجم الصغیر میں مجمول راویوں کے ساتھ اس کی دوسری سند موجود ہے، جس کا موضوع ہونا ظاہر ہے۔ (دیکھیے مجمع الزوائد: ۲۵۳/۸ وغیرہ)

الله تبارك و تعالى جميل كتاب وسنت ير ثابت قدم ركھ اور جارا خاتمه (( مَنُ اَحَبَّ لِللهِ وَ اَبْعَضَ لِللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَ مَنعَ لِللهِ فَ مَنعَ لِللهِ فَقَدِ اسْتَكْمَلَ الْإِيْمَانَ )) كه مطابق جور آمين!

#### سب ہے ضروری گزارش:

جوانسان کلمہ طیبہ پڑھ لیتا ہے اس پر واجب ہے: ا۔ توحید کا عقیدہ رکھے اور شرک نہ کرے۔ ۲۔ ایمان کا عقیدہ رکھے اور کفر سے نیچ۔ ۳۔ خلوص والاعقیدہ رکھے اور نفاق سے بیچ۔ ۳۔ سنت کا عقیدہ رکھے اور برعت سے نیچ۔ کیونکہ تو حیر، ایمان، خلوص اور سنت وہ چیزیں ہیں کہ ان پر عقیدہ رکھنے والا اور عمل کرنے والا کمہ گو انسان اللہ تعالیٰ کے وعدہ کے مطابق جنت میں جائے گا اور شرک ، کفر، نفاق اور بدعت ایسی خطرناک چیزیں ہیں کہ ان پر عقیدہ رکھنے والا اور عمل کرنے والا انسان قیامت کے دن شدید خطرے میں ہوگا اور اس کے ساتھ مجرموں والاسلوک ہوگا۔ یہ اللہ تعالیٰ کا وعدہ ہے کیونکہ پہلے ایمان یعنی عقیدہ ہے اور پھرعمل :

﴿ وَمَنْ يَكُفُرُ بِالْإِيْمَانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَفِي الْأَخِرَةِ مِنَ الْخَيِدِيْنَ أَ

[المائدة: ٥]

﴿ هَلْ ٱللَّكَ حَدِيْثُ الْغَاشِيكَةِ ۚ وُجُوهٌ يُومَ بِنِ خَاشِعَةٌ ۗ عَامِلَةٌ تَاصِبَةٌ ۗ تَصْلَى نَارًا

حَامِيَةً فَ ﴾ [الغاشية: ١تا٤]

''کیا آپ کے پاس جھا جانے والی (قیامت) کی خبر کینجی ہے؟اس دن بہت سے چہرے ذلیل ہول گئی موئی آگ میں داخل کر دیا ہو گئی ہوئی آگ میں داخل کر دیے جائیں گے۔''

مزید حوالہ جات التوبہ: ۱۸۰۷۔مقدمہ ہدا ہیر (۲/۱) میں ہے کہ جب تک سیح اعتقاد نہ ہو بدنی اعمال را نگال ہیں۔

مراد آبادی کی تغییر میں بھی یہی بات لکھی ہے کہ نیک اعمال کی قبولیت کے لیے عقائد کا درست ہونا ضروری ہے۔ دیکھیے احمد رضا صاحب کا ترجمہ مع تغییر (البقرة: ۷۷، ف ۳۱۱۔ انحل: ۹۷، ف ۲۳۰۔ بنی اسرائیل: ۱۹، ف۵۲ طه: ۱۱۲، ف ۱۷۰)



#### www.muhammadilibrary.com



www.muhammadilibrary.com

ارشاد باری تعالی ہے:

و إذا ذُكِر اللهُ وَحُدَهُ اللهُ مَا اللهُ وَعُونُ اللّذِينَ مِن لَا يُؤْمِنُونَ بِاللّاخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ اللّذِينَ مِن وَوُنِهِ إِذَا هُمُ يَسْتَبْشِرُونَ مِن وَوْنِهِ إِذَا هُمُ يَسْتَبْشِرُونَ وَكُونَ وَلَا مِن اللهِ مَا الله كَا ذَكُر كِما جَا تَا ہے توان لوگوں كے دل الله كا ذكر كهوتا ہے جواس كے علاوہ بين تو اچا تك وہ بہت فوش ہوجاتے ہيں۔'

فصل اول

## توحيد كابيان

### توحيد کی تعريف:

اللہ تعالیٰ کی ذات، صفات، اختیارات اور حقوق میں اللہ تعالیٰ کو ایک جاننا اور بیے عقیدہ رکھنا کہ ان چاروں چیزوں میں اللہ تعالیٰ کا کوئی شریک یعنی ساجھی یا جھے دار نہیں ہے، بیرتو حید ہے۔

#### خالص توحيد كابيان:

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿قُلْ هُوَاللَّهُ آحَدٌ ۚ أَللَّهُ الصَّمَدُ ۚ لَمُ يَكِنَ لا وَلَمْ يُؤلِّنُ ۗ وَلَمْ يَكُنُ لَّهُ كُفُوًّا آحَدٌ ۚ ﴾

[الأخلاص]

''(اے پیغیر! ان لوگوں سے جو اللہ کا حال پوچھتے ہیں) کہہ دے! اللہ ایک ہے، اللہ بے، اللہ بے نیاز ہے، نہ اس نے کسی کو جنا ( یعنی نہ کوئی اس کی اولاد ہے) نہ اس کو کسی نے جنا ہے ( یعنی نہ وہ کسی کی اولاد ہے ) اور اس کے برابر والا (جوڑ کا ) کوئی نہیں۔''

## الله تعالی کی تو حید کے آٹھ شوت:

#### الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ إِنَّ فِيْ خَلْقِ السَّمَاوَتِ وَالْآرْضِ وَاخْتِلَافِ النَّهَارِ وَالْقُلْكِ الَّتِيْ تَجْدِى فِى الْبَعْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا آنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَآءِ مِنْ مَّآءٍ فَأَخْيَا بِهِ الْآرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَكَّ فِيْهَا مِنْ كُلِّ دَآبَةٍ " وَتَصْرِيْفِ الرِّياحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَآءِ وَالْآرْضِ لَأَيْتِ يَقِهُم مِنْ عَلَيْ وَآبَةٍ " وَتَصْرِيْفِ الرِّياحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَآءِ وَالْآرْضِ لَأَيْتِ يَقَوْمٍ يَتَفَوْدُنَ ﴾ [البقرة: ١٦٤]

' تحقیق عقلمندوں کے لیے آسان اور زمین کی پیدائش میں اور رات اور دن کے اول بدل میں اور رات اور دن کے اول بدل میں اور کشتیوں میں جولوگوں کے فائدے کا سامان لے کرسمندر میں چلتی ہیں اور بارش میں جس کو اللہ نے آسان سے برسایا پھر مردہ زمین کو تر و تازہ کیا اور سب قتم کے جانوروں کو زمین میں پھیلایا اور ہواؤں کے پھیرنے میں اور بادل میں جو آسان اور مین کے درمیان علم کا تابع ہے، اللہ کی قدرت کی نشانیاں ہیں۔''

### توحير پرمزيد دلائل:

ارشادِربانی ہے:

﴿ اَفَكَا يَنْظُرُوْنَ إِلَى الْاِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ۞ وَ إِلَى السَّهَآءِكَيْفَ رُفِعَتْ۞ وَ إِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ۞ وَ إِلَى الْاَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ۞ ﴾ [ الغاشية : ١٧ تنا، ٢ ]

"كيا بدلوگ اونول كونبس و كيست كه وه كيس بنائ كئ بين اورآسان كو، وه كيسا اونچا ركها كيا ہے اور پهاڑول كو، وه كيول كرنصب كيے كئے بين اور زمين كو، وه كيسے ہموار بنائي كئي."

## اللہ کے برابر کوئی نہیں کیونکہ وہ خالق ہے، باقی سب مخلوق:

الله تعالیٰ نے فرمایا:

## دوسروں کواللہ کے برابر سمجھنے والا کافر:

سورۂ انعام میں ہے:

﴿ ٱلْحَمْدُ يِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاءِتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالتَّوْرَاةُ ثُمَّ الَّذِينَ

كَفَرُوْ البِرَبِهِمْ يَعْدِلُوْنَ۞ ﴾ [الأنعام: ١]

''سب تعریف الله تعالی ہی کو لائق ہے جس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا اور اندھیرے اور اجالا بنایا، پھر بھی کافراینے مالک کے ساتھ دوسروں کو برابر مانتے ہیں۔''

#### اصل ایمان عقیدہ توحید ہی ہے:

الله تعالی فرما تا ہے:

﴿ نَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُوَلِّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَاكِنَّ الْبِرَّ مَنْ أَمَنَ بِاللهِ وَالْبَوْمِ الْأَخِرِ وَالْمَلَهِكَةِ وَالْكِتْبِ وَالنَّبِيِّنَ ۚ ﴾ [البقرة: ١٧٧]

" بہی نیکی نہیں کہ آپ منہ مشرق اور مغرب کی طرف چھرو بلکہ اصل نیکی تو اس کی ہے جواللہ اور قیامت کے دن پر ایمان لائے۔" جواللہ اور کتابوں اور نبیوں پر ایمان لائے۔"

#### عقيدهٔ توحيد پرايمان:

الله كے رسول سَنَيْظُ اور تمام مومنوں كے ليے عقيدة توحيد پر ايمان لانا ضرورى ہے: ﴿ اَمَنَ الرَّسُولُ بِهَا ٱنْزِلَ اِلَيْهِ مِنْ رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ \* كُلُّ اَمَنَ بِاللّهِ وَمَلْيِكَتِه وَكُتُبُه وَرُسُلِه \* ﴾ [البقرة: ٢٨٥]

''رسول ایمان لایا جو کچھاس پراس کے رب کی طرف سے اترا ہے اور مومن بھی ایمان لائے، سب اللہ پر اور اس کے رسولوں پر ایکان لائے۔'' ایمان لائے۔''

#### عقيدهٔ توحيد کا انکار:

تمام مومنوں کے لیے عقیدہ توحید پر ایمان لانا ضروری ہے اور توحید کا انکاری کافر اور گراہ ہے: ﴿ يَا يَنْهَا الَّذِيْنَ اَمَنُوْ اَ اَمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتٰبِ الَّذِيْ نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتٰبِ الَّذِيْ اَنْزَلَ مِنْ قَبْلُ \* وَمَنْ يَكُفُرُ بِاللهِ وَمَلْبِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيُؤْمِ الْأَخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا بَعِيْدًا ﴾ [ النساء: ١٣٦]

''اے ایمان والو! اللہ تعالیٰ پر ایمان لاؤ اور اس کے رسول (مُثَلِّيمٌ) پر اور اس کتاب پر

جواس نے اپنے رسول (ﷺ) پراتاری اور ان کتابوں پر جو پہلے اس نے اتاریں اور جو کہا اس نے اتاریں اور جو کئی اللہ اور اس کے تغییروں اور قیامت کے دن کا انکار کرے وہ پر لے درجے کا گمراہ ہوگیا۔''

الله تعالیٰ پرایمان لانے کا مطلب ہے کہ اللہ کو اس کی ذات، صفات ،اختیارات اور حقوق میں ایک مانا جائے، ورنہ اللہ تعالیٰ کو تو مشرک بھی مانتے تھے۔

عقيدة توحيد يرايمان لانے والے بميشہ بميشہ جنت ميں رہيں گے، يدالله كا سي وعدہ ہے: ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ أَمَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ لَهُمْ جَلَّتُ التَّعِيْمِ ﴿ خَلِدِيْنَ فِيْهَا ۗ وَعُدَ اللهِ حَقًّا ۗ وَهُوَ الْعَزِيْرُ الْكَيْنِمُ ۞ ﴾ [لقمان: ٢٩٠٨]

" بشک جولوگ ایمان لائے اور نیک کام کیے ان کے لیے نعت کے باغ ہیں، جہاں میشدر ہیں گے۔اللہ کا سچا وعدہ ہو چکا اور وہ زبردست حکمت والا ہے۔"

#### دلائل توحيد:

قرآن میں اللہ تعالی نے جو دلائل تو حید بیان فرمائے ہیں ان میں سے پھھ کا ذکر یہاں کیا جاتا ہے۔ سورۃ النحل کوسورۃ النعم بھی کہتے ہیں، کیونکہ اس سورت میں خاص طور پر اللہ تعالی نے اپنی نعمتوں کا تفصیلی ذکر فرمایا ہے۔ سورۃ النحل کی دلائل تو حید والی آیات کا ترجمہ درج ذیل ہے: "اللہ کا تکم آ پہنچا، تم اس میں جلدی مت کرو، وہ لوگوں کے شرک سے پاک اور برتر ہے۔ وہ اپنے بندوں میں سے جس کے پاس چاہتا ہے فرشتوں کو وی دے کر بھیج دیتا ہے میے کہ فررار کردو کہ میرے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں، پس مجھ سے ڈرتے رہو۔ ہے یہ کہ خبردار کردو کہ میرے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں، پس مجھ سے ڈرتے رہو۔ اس نے آ دمی کو ایک بوند سے پیدا کیا پھر وہ یکا یک تھلم کھلا جھڑ نے لگا اور تمھارے اس خوار پر بنایا ہے، وہ ان کے شرک سے پاک ہے۔ اس خوار پایوں کو بھی اس نے بنایا۔ ان میں تمھارے جاڑے کی مواور تمھارے لیان ہے، اور داسطے چار پایوں کو بھی اس نے بنایا۔ ان میں تمھارے جس ہواور تمھارے لیان میں مواور تمھارے لیان میں وزینت بھی ہے، دب شام کو چرا کر لاتے ہو اور جب چرانے لے جاتے ہوں کو تکلیف میں تمھارے بوجھا ٹھا کر ان شہروں تک لے جاتے ہیں کہ جہاں تک تم جان کو تکلیف میں

ڈالنے کے سوانہیں پہنچ سکتے تھے۔ بے شک تمھارا رب بڑا شفقت کرنے والا، مهربان ہے اور گھوڑے اور خچر اور گدھے پیدا کیے کہ ان برسواری کرو اور زینت کے لیے اور وہ چزیں پیدا کرتا ہے جوتم نہیں جانتے۔اور اللہ تک سیدھی راہ پہنچتی ہے اور بعض ان میں میڑھی بھی ہیں اور اگر اللہ چاہتا تو تم سب کوسیدھی راہ بھی دکھا دیتا۔ وہی ہے جس نے آسان سے تمھارے لیے پانی نازل کیا، اس میں سے پیتے ہو اور اس سے درخت ہوتے ہیں جن میں چراتے ہو۔ وہتمھارے واسطےای سے کھیتی اور زیتون اور کھجوریں اور انگور اور ہر قتم کے میوے اگا تا ہے، بے شک اس میں ان لوگوں کے لیے نشانی ہے جوغور کرتے ہیں۔ اور رات اور دن اور سورج اور چاندکوتمھارے کام میں لگا دیا ہے اور اس کے حکم سے ستارے بھی کام میں لگے ہوئے ہیں، بے شک اس میں لوگوں کے لیے نشانیاں ہیں جو سمجھ رکھتے ہیں اور تمھارے واسطے جو چیزیں زمین میں رنگ برنگ کی چھیلائی میں ان میں ان لوگوں کے لیے نشانی ہے جوسوچتے ہیں۔ اور وہ وہی ہے جس نے دریا کو کام میں لگا دیا کہ اس میں ہے تازہ گوشت کھاؤ اور اس سے زیور نکالو جسے تم پہنتے ہواور تو اس میں جہازوں کو دیکھتا ہے کہ پانی کو چیرتے ہوئے چلے جاتے ہیں اور تا کہتم اس کے فضل کو تلاش کرو اور تا کہتم شکر کرو۔ اور زبین پر پہاڑوں کے بوجھ ڈال دیے تا کہ تعصیں لے کرنہ ڈ گمگائے اور تمھارے لیے نہریں اور راستے بنا دیے تا کہتم راہ یاؤ۔ اور نشانیاں بنائیں اور ستاروں سے لوگ راہ پاتے ہیں، پھر کیا وہ جو پیدا کرے اس کے برابر ہے جو کچھ بھی پیدا نہ کرے؟ کیاتم سوچتے نہیں۔ اور اگرتم اللہ کی تعمول کو گننے لگو تو ان کا شارنہیں کر سکو گے، بے شک اللہ بخشنے والا مہربان ہے اور اللہ جانتا ہے جوتم چھیاتے ہواور جوتم ظاہر کرتے ہو۔ اور جنھیں اللہ کے سوا یکارتے ہیں وہ کچھ بھی پیدانہیں کرتے اور وہ خود پیدا کیے ہوئے ہیں۔ وہ تو مردے ہیں جن میں جان نہیں اور وہ نہیں جانتے کہ لوگ کب اٹھائے جائیں گے۔تمھارا معبود اکیلا معبود ہے، پھر جو آخرت پر ایمان نہیں رکھتے ان کے دل نہیں مانتے اور وہ تکبر کرنے والے ہیں۔ ضرور الله جانتا ہے جو کچھ چھیاتے ہیں اور جو کچھ ظاہرکرتے ہیں۔ بے شک وہ غرور کرنے والوں کو پیندنہیں کرتا۔'' (انتحل: اتا ۲۳)

(مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے سورۃ النحل: ۲۵ تا ۱۹۳ در سورہ الرحمٰن مکمل اور سورۃ الملک مکمل اور سورۃ الحدید مکمل)

# اللہ کے برابر کوئی نہیں:

الله تعالى كے برابر، ہمسر يا شريك كسى بھى غير الله كو تھبرانا سخت منع ہے، كيونكه الله تعالى فرماتا ہے: ﴿ يَأْتُهَا النَّاسُ اعْبُدُوْا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُوْنَ ﴿ الَّذِيْ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَّالسَّمَاءَ بِنَاءً ۗ وَّانْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرُتِ رِزْقًا لَّكُمْ وَ فَلا تَجْعَلُوا لِللهِ اَنْدَادًا وَّانْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [ البقرة: ٢٢،٢١] "اے لوگو! اپنے مالک کی بندگی کروجس نے بنایاتم کو اورتم سے پہلے لوگوں کو،تم پیج جاؤ۔جس نے زمین کوتمھارے لیے بچھونا بنایااور آسان کو چھت اور آسان سے پانی برسا کرمیوے نکالے تمھارے کھانے کو، تو جان بوجھ کر اللہ تعالیٰ کے برابر کسی کومت بناؤ۔'' ''انداد'' کا واحد'' ند'' ہے۔جس کے معنی ہمسر اور شریک کے ہیں لیعنی جب تم جانتے ہو کہ اللہ تعالی ہر چیز کا خالق ہے اور نفع ونقصان بھی اس کے قبضہ وقدرت میں ہے تو پھر دوسروں کو اس کا ہمسر کیول سجھتے ہو؟ شرک کے بہت سے شعبے ہیں اور رسول الله مُنالِقائل نے اس کا سدباب کرنے کے لیے ہرایسے قول وفعل سے منع فرمایا ہے جس میں شرک کا شائبہ تک بھی پایا جاتا ہے۔ حدیث مين ب كدايك آدى نے رسول الله تَالِيْنَا سے كها: ﴿ مَا شَاءَ اللَّهُ وَمَا شِئْتَ ﴾ "جوالله عاب اور جو آپ چاہیں'' تو اس پر آپ نے فرمایا: ﴿ أَجَعَلْتَنِي لِلَّهِ نِدًّا ﴾ '' كيا تو نے مجھے الله كا شركك لهمبرا ويا؟' [عمل اليوم والليلة للنسائي : ٩٨٨\_ تاريخ بغداد : ١٠٥٧٨،ت ٤٢١٨\_ ابن ماجه، أبواب الكفارات، باب النهي أن يقال ما شاء الله و شئت: ٢١١٧]

ابن عباس ٹائٹہا سے روایت ہے کہ شرک بہت خفی ہے۔ ایک شخص کس کی جان کی قتم کھا تا ہے یا یہ کہتا ہے کہ فلال بطخ نہ ہوتی تو گھر میں چور آ جاتے وغیرہ کلمات بھی ایک طرح سے''ند'' کے تحت آ جاتے ہیں۔ [ ابن کٹیر، تحت الآیة: ۲۲ من السورة البقرة: ۷۱،۰۰]

یادرہے کہ اگر کوئی انسان کوئی بھی شرک کرتا ہے تو وہ انسان گویا غیر اللہ کو اللہ کے برابر مظہرا تا ہے۔ مزید حوالہ جات کے لیے: البقرة: ۱۲۵ تا ۱۲۷ الانعام: ۵۰۱۱ ابراہیم: ۳۰ الشعرآء: ۹۸،۹۷ سبا: ٣٣ ـ الزمر: ٨ ـ حم السجدة: ٩ ـ مريم: ١٥٠ ـ الاخلاص مكمل)

## الله تعالى كاكوئى شريك نهيس:

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَقُلِ الْمَهُدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمُ يَتَّخِذُ وَلَدًا وَّلَمْ يَكُنْ لَّهُ شَرِيْكٌ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ

وَكِّ قِنَ الذُّلِّ وَكَيِّرْهُ تَكْمِيْرًا ۞ ﴾ [ بني إسرائيل: ١١١]

"اور کہہ دوسب تعریفیں اللہ کے لیے ہیں جس کی نہ کوئی اولاد ہے اور نہ سلطنت میں اس کا کوئی شریک ہے اور نہ کمزوری کی وجہ سے اس کا کوئی مددگار ہے اور اس کی بڑائی، بان کرتے رہو۔"

ایک مقام پرارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَالِيِّ وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَتَّغِذُ وَلَدًا وَّلَمْ يَكُنْ لَّهُ شَرِيْكٌ فِي الْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلَّ ثَمَىءِ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا ۞ [ الفرقان: ٢]

"وہ جس کی آسانوں اور زمین میں سلطنت ہے اور اس نے نہکس کو بیٹا بنایا ہے اور نہ سلطنت ہی میں اس کا کوئی شریک ہے اور اس نے ہر چیز کو پیدا کر کے اندازے پر قائم کر دیا۔"

### الله تعالى جيسا كوئى نهيس:

الله تعالیٰ نے اپنی ذات کے متعلق فرمایا:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ ثَنَىٰ ءٌ عُ ﴾ [الشورى: ١١]

"اس جيسا كوئى نهيس (نه ذات، نه صفات، نه اختيارات اور نه حقوق ميس)."

## مخلوق خالق کی شریک نہیں ہو سکتی:

ارشادِر بانی ہے:

﴿ ٱيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ۞ ﴾ [ الأعراف: ١٩١]

"کیاالیول کو شریک بناتے ہیں جو کچھ بھی پیدائہیں کر سکتے اور وہ خود پیدا کیے ہوئے ہیں۔" (مزید حوالہ جات کے لیے: الرعد: ۱۶\_النحل: ۱۷\_الفرقان: ۲\_القمان: ۲قاا) مراد آبادی کی تفسیر میں بھی یہی باتیں کھی ہیں، دیکھیے احمد رضا خان کا ترجمہ مع تفسیر:

ا۔ توحید۔ (بنی اسرائیل: ۳۹،ف۸۷) ان آیات کی ابتدا توحید کے شم سے ہوئی اورانتہا شرک کی ممانعت پر، اس سے معلوم ہوا کہ ہر حکمت کی اصل توحید و ایمان ہے اور کو ئی قول وعمل بغیر اس کے قابل بذیرائی نہیں۔ (مزید حوالے لیز فاطرن والی سرائر سرائی نہیں۔ (مزید حوالے لیز فاطرن والی سرائر سرائر نہیں۔

بغیراس کے قابل پذیرائی نہیں۔ (مزید حوالے: فاطر: ۱۰، ف۲۱۔ الاکھاف: ۱۳، ف۳۳)

۱- الله پرایمان کا مطلب۔ (البقرة: ۱۹۳، ف ۲۹۱) معبود صرف ایک ہے، نه وه متجزی ہوتا ہے نه منقسم، نه اس کے لیے مثل نه نظیر، الوہیت وربوبیت میں کوئی اس کا شریک نہیں، وه یکتا ہے این افعال میں، مصنوعات کو تنہا اس نے بنایا، وه اپنی ذات میں اکیلا ہے، کوئی اس کا قسیم نہیں، اپنی صفات میں یگانہ ہے، کوئی اس کا شبیہ نہیں۔ (مزید حوالہ جات: البقرة: ۱۲۷، ف ۱۳۸۔ التوبہ: ۲۹، ف ۱۲۔ وربر ۱۲۔ وربر ۱۳۲۰)

س۔ اللہ کا کوئی شریک نہیں۔ (بنی اسرئیل: ۱۱۱، ف ۲۳۳۔ الروم: ۲۸ تا ۳۰، ف ۵۳ تا ۱۲۰۔ الموسمنون ۹۰، ف ۱۴۲۔ الکہف: ۱۱ف ۲۲۳۔ طلا: ۲۱، ف ۷۹) ہماری شریعت میں کسی بھی قتم کا سجدہ غیراللہ کے لیے جائز نہیں۔ (مراد آبادی۔ البقرة: ۳۳، ف ۲۱)

۳- کوئی چیز الله کی شریک نہیں۔ (النساء: ۳۶، ف ۱۰۹) نه جاندار کو نه بے جان کو، نه اس کی ربوبیت میں نه اس کی عبادت میں (شریک بناؤ)۔ (الممتحنة: ۱۲، ف ۴۵)



فصل دوم

# شرك كابيان

الله تعالیٰ کی ذات یا صفات یا اختیارات یا حقوق میں غیر الله کو شریک یعنی ساجھی یا جھے دار سمجھنے والا انسان مشرک ہے۔قرآن میں شرک یعنی ساجھی اور جھے دار کا لفظ کی مقامات پرآیا ہے۔ (النساء:۱۲۔الروم: ۲۸۔الصافات:۳۳۔الزخرف: ۳۹۔طہ:۳۲)

الله تعالى مشرك كوكبهي نهيس بخشے گا:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُتُمْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَتُمَآعُ ۚ وَمَنْ يَثُفُرِكُ بِاللّهِ فَقَد افْتَزَى إِنْهًا عَظِيمًا ﴾ [ النساء: ٤٨]

'' بے شک اللہ شرک کو تو بخشنے والا نہیں اور شرک کے سواجس کو جا ہے بخش دے اور جس نے اللہ کے ساتھ شرک کیا لیس اس نے (اللہ تعالیٰ یر) بڑا گناہ باندھا۔''

﴿ هَلْ لَكُمْ مِيَّا مَلَكَ أَيْهَا نُكُمْ مِنْ شُرَكَاءَ فِيهَا رَزَقْنَكُمْ فَأَنْتُمْ فِيهِ سَوَاءٌ تَخَافُونَهُمْ

كَخِيْفَتِكُمُ ٱنْفُسَكُمُ "كَذَٰلِكَ نُفَصِّلُ الْأَلِتِ لِقَوْمِ تَعْقِلُونَ ﴿ ﴾ [ الروم: ٢٨]

"کیا جن کے تم مالک ہو وہ اس میں سے جو ہم نے شمصیں دیا ہے تمھارے شریک ہیں؟ پھر اس میں تم برابر ہو؟ تم ان سے اس طرح ڈرتے ہوجس طرح اپنول سے

ڈرتے ہو، ای طرح ہم عقل والوں کے لیے آیتیں کھول کر بیان کرتے ہیں۔''

جییا کہ مندرجہ بالا آیت سے صاف ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ جھے دارمقرر کرنا شرک ہے اور اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ میرا کوئی جھے دار اور کوئی شریک نہیں ہے۔

اٹھارہ نبیوں کا نام کے کراللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں فرمایا اگریہ بھی شرک کرتے تو ان کے اعمال بھی ہریاد ہوجاتے:

﴿ وَتِلْكَ مُجَّتُنَا الْتَنْهَا الْبِرْهِيهُمْ عَلَى قَوْمِهُ \* نَرْفَعُ دَرَجْتٍ مَّنْ تَشَاءُ \* إِنَّ رَبَّكَ حَكِيْمُ عَلِيْمُ وَوَهَبْنَا لَهُ اِسْحُقَ وَيَعْقُوْبَ \* كُلَّ هَدَيْنَا \* وَنُوْعًا هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُرِيَّتِهِ عَلِيْمُ وَوَهَبْنَا لَهُ اِسْحُقَ وَيَعْقُوْبَ \* كُلَّ هَدَيْنَا \* وَنُوعًا هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُرِيَّتِهِ وَاوْدَ وَسُلَيْلُنَ وَايُوسُقَ وَمُوسَى وَهُرُونَ \* وَكُلْلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِيْنَ فَ وَمُوسَى وَهُرُونَ \* وَكُلْلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِيْنَ فَ وَرَكُونَا وَالْمَاعِيْلُ وَالْمَسْتَقِيْمِ وَلَا يَعْمُونَ فَ وَاللَّهِ مَهُ وَاللَّهُ مِهُ وَاللَّهُ مِنْ يَتَنَاءُ مِنْ عَبَاوِم \* وَلَوْ لَكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي فِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَاوِم \* وَلَوْ اللَّهِ يَهُ مِنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَاوِم \* وَلُولَ مَنْ اللَّهِ يَهُدِي فِي إِلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَاوِم \* وَلُولُ اللَّهُ يَهُدُونَ فَي إِلَيْكُونَ فَي إِلَى اللَّهُ يَهُدِي فَا اللَّهُ يَهُدُونَ فَي إِلَيْكُونَ فَي إِلَى اللَّهُ يَهُدُونَ فَي الْعَلْمُ وَالْمَاعِلُكُ وَالْمَاعِ مُنْ يَشَاءُ مِنْ عَالْمُ وَلَوْلُونَ فَى إِلَيْعُ مِنْ يَعْلَمُ وَلَوْلُونَ فَي الْعَلَى وَكُولُونَ فَي الْعُلْمُ وَلَوْلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَاللَّهُ مَنْ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنْ مِنْ يَعْمُونَ عَبَاوِم \* وَلُولُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

"اوریہ ہماری دلیل تھی جوہم نے ابراہیم (علیلہ) کواس کی قوم کے مقابلے میں بتائی،ہم جس كو حيامين اس كے درج بلند كر ديتے مين، بے شك تيرا مالك حكمت والا، جانے والا ہے۔ اور ہم نے ابراجیم (علیلا) کو اسحاق (علیلا) اور یعقوب (علیلا) دیے اور ہر ایک کو ہدایت دی اور نوح (ملیلہ) کو تو ہم ہدایت دے چکے تھے اور ان کی اولاد میں سے داؤد (عَلَيْهَا) اور سليمان (عَلِيْهَ) اور اليوب (عَلِيْهَا) اور يوسف (عَلِيْهَا) اور موى (عَلِيْهَا) اور بارون (عليها) كو بدايت دى اور نكول كو جم ايها بى بدلا دية بين اور زكريا (عليها) اوريكي (عليها) اورعیسٹی (ملیقا) اور الیاس (ملیقا) بیسب نیک بختوں میں سے تھے اور اساعیل (ملیقا) اور یع (غایظ) اور یوس (غایظ) اور لوط (غایظ) ان سب کو ہم نے بزرگ دی سارے جہان یر، ان کے بعض باپ دادوں کو اور اولاد کو اور بھائیوں کو بھی ہم نے چن لیا اور ان کو سیدھی راہ کی طرف ہدایت دی۔ بیاللہ تعالیٰ کی ہدایت ہے، وہ اینے بندول میں سے جس کو حیاہے ہدایت دے اور اگر وہ لوگ شرک کرتے تو ان کا کیا کرایا ہرباد ہو جاتا۔'' اٹھارہ انبیاء ﷺ کے اسائے گرامی کا ذکر کر کے اللہ تعالیٰ فرما رہا ہے اگر ریبھی شرک کا ارتکاب كر ليتے توان كے سارے اعمال برباد ہو جاتے۔جس طرح دوسرے مقام پر نبي مَالَّيْمُ سے خطاب كرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ لَبِنَ اَشُرَكَتَ لَيَخَبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٦٥]

''(اے پیغیر!)اگر تونے بھی شرک کیا تو تیرے سارے عمل برباد ہوجائیں گے۔''

حالانکہ پغیبروں سے شرک کا صدور ممکن نہیں، مقصد امتوں کو شرک کی خطرنا کی اور ہلاکت خیزی سے آگاہ کرنا ہے۔ اکثر لوگ اللہ تعالی کو مانتے بھی ہیں اور شرک بھی کرتے ہیں۔ اس بات کی دلیل قرآن کی بیآ یت ہے:

﴿ وَمَا يُؤْمِنُ ٱكْثَرُ هُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُّثْمِرِكُونَ ۞ ﴾ [ يوسف: ١٠٦]

''اکثرلوگ ایسے ہیں جواللہ کو مانتے ہیں اور شرک بھی کرتے ہیں۔''

الله تعالیٰ نے شرک کوحرا م قرار دیا۔ (الاعراف: ۳۳) الله کا کو ئی شریک نہیں۔ (بی اسرائیل: ۱۱۱)

### مشرک کی پہیان:

مشرک کی پیچان ہیہ ہے کہ وہ ایک اللہ کے مذکرے سے ناراض ہو جا تا ہے:

﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَخُدَهُ الثَّمَاَّزَّتُ قُلُونُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْاخِرَةِ ۚ وَإِذَا ذُكِرَ

الَّذِيْنَ مِنْ دُوْنِهَ إِذَا هُمْ يُسْتَبْشِرُوْنَ ﴿ ﴾ [ الزمر: ٥٠]

''اور جب ایک الله کا ذکر کیا جاتا ہے تو جو لوگ آخرت پر یقین نہیں رکھتے ان کے دل نفرت کرتے ہیں اور جب اس کے سوا اوروں کا ذکر کیا جاتا ہے تو وہ فوراً خوش ہو جاتے ہیں۔''

مخرفین کا آج بھی یہی حال ہے، جب ان سے کہا جاتا ہے کہ صرف ''یا الله مدد' کہو، کیونکہ اس کے سواکوئی مدد کرنے پر قادر نہیں ہے تو سے پا ہوجاتے ہیں۔ یہ جملہ ان کے لیے خت نا گوار ہوتا ہے۔

لیکن جب ''یارسول الله مدو' "یَا رَسُولَ الله ! اُنظُرُ حَالَنَا " "یَا رَسُولَ الله ! اِسُمَعُ قَالَنَا " ''یا علی مدو' کہا جائے، اس طرح دیگر مردول سے استمد او واستغاش کیا جائے مثلاً: "یَا شَیُخُ عَبُدَ الْقَادِدِ! شَیْعًا لله " وغیرو تو پھران کے ول کی کلمال کھل اٹھتی ہیں۔ ﴿ تَشَابِهَتْ قُلُونُهُمُونُ ﴾ (البقرة: ۱۸۸)

#### دوسری پہچان:

مشرک اللہ کی بجائے غیراللہ سے زیادہ محبت کرتا ہے۔ (القرة: ١٦٥ تا ١٦٧)

سمی نبی نے اللہ تعالیٰ کے سوا اپنی پاکسی دوسرے کی بندگی کی دعوت نہیں دی لیتنی شرک کی دعوت نہیں دی:

﴿ مَا كَانَ لِبَهَرٍ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللهُ الْكِتْبَ وَالْكُلُمْ وَالنَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِّي

مِنْ دُوْنِ اللهِ وَلَٰكِنْ كُوْنُوا رَبِّيقِنَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُوْنَ الْكِتْبَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدُرُّسُوْنَ ﴿ وَلَا يَامُوَكُذِ آنْ تَنَّغِذُوا الْمَلْبَكَةَ وَالنَّبِينَ آزِياً بَالْمُوكُذُ يِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُو مُسْلِمُونَ ﴿ يَا

[ آل عمران : ۸۰،۷۹

''کسی آ دمی کے لیے ایسا کرنا مناسب نہیں کہ اللہ اس کو کتاب اور حکمت اور پیفمبری سے سرفراز کرے پھروہ لوگوں ہے کہنے لگے اللہ کو چھوڑ کرمیرے بندے بن جاؤ، بلکہ (اس کو پہ کہنا سزادار ہے کہ اے اہل کتاب) تم ربانی ہو جاؤ۔'' کیونکہ تم کتاب (اللہ) پڑھتے پڑھاتے رہتے ہواور نہ بیرمناسب ہے کہ مصیں حکم دے کہ فرشتوں یا پنجبروں کواپنارپ (داتا) بنالو۔ بھلا یہ کوئی بات ہے کہ مسلمان ہو جانے کے بعد وہ کھے کہ کافر ہو جاؤ۔'' شرک تمام نیک اعمال ضائع کر دیتا ہے خواہ نبی ہی کیوں نہ ہوجیسا کہ اوپر ذکر ہو چکا۔ پیہ بات بھی یا در ہے کہ مشرک کے لیے جنت حرام ہے اور وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے جہنم میں رہے گا: ﴿ إِنَّهُ مَنْ يُشُرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجِنَّةَ وَمَأْوِيهُ النَّارُ \* وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ

اَنْصَارِهِ ﴾ [المائدة: ٧٢]

''جوکوئی الله تعالیٰ کے ساتھ شرک کرے تو الله تعالیٰ جنت کواس پرحرام کر چکا اور اس کا ٹھکانا دوزخ ہے اور ظالموں کا کوئی مدد گار نہ ہوگا۔''

قر آن مجید میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے کہ کسی چیز کواللہ تعالیٰ کا شریک نہ کھبراؤ (صرف بتوں کی بات نہیں جسیا کہ بعض لوگ کہتے ہیں ):

﴿ ٱلَّا تُشْرِكُوْ اللَّهِ شَيْئًا ﴾ [الأنعام: ١٥١]

''الله تعالیٰ کے ساتھ کسی چیز کو شریک نه بناؤ۔''

الله تعالى چونكه خالق ہے باقی سب مخلوق،اس ليے كوئي اس كاشر كي نہيں:

﴿ قُلْ هَلْ مِنْ شُرَكَا لِكُمْ مِّنْ تَنْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ بِعُنْدُهُ \* قُلِ اللَّهُ يَنْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّة

نُعِنْدُةُ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ ﴿ ﴾ [يونس: ٣٤]

'' کہہ دو! آیا تمھارے شریکوں میں کوئی ایبا ہے جو مخلوقات کو پیدا کرے، پھراسے دوبارہ زندہ کرے؟ کہدوو! اللہ پیدا کرتا ہے، پھراسے لوٹائے گا، سوتم کہاں پھرے جاتے ہو'' لوگوں نے خود ہی نام رکھ لیے ہیں، اللہ تعالی نے ان ناموں کی کوئی سندنہیں اتاری، اس لیے بینام بے اصل ہیں:

﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا ٱسْمَاءٌ سَمَّيْتُهُوْهَا ٱنْتُمْ وَالْإِقْلُمْ مَّا ٱنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطُنِ ﴿ ﴾

[ النجم: ٢٣ ]

''یرتو نرے نام ہی ہیں جوتم نے اور تمھارے باپ دادانے رکھ لیے، اللہ نے ان کی کوئی سندنہیں اتاری''

یہ لوگ بس اٹکل پر چلتے ہیں اور جوان کے دل میں آتا ہے کرتے ہیں، حالانکہ ان کے مالک کی طرف سے ان کا راستہ بھی بتایا جا چکا تھا۔ (مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیں: یوسف: ۴۰۰۔ الاعراف: 21)

#### حاصل بحث:

توحیداور شرک کی بحث میں جو گفتگو ہوئی اس کا حاصل ہے ہے کہ ایک کلمہ گو کا سب سے برا امر ماہی عقیدہ توحید ہے اور قیامت کے روز انسان کی نجات کا انتصار عقیدہ توحید پر ہوگا اور جو مشرک ہوگا اس کے سارے عمل برباد ہو جا ئیں گے اور وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے دوزخ میں ڈال دیا جائے گا اور مشرک کی پہچان بھی اللہ تعالی نے بتا دی ہے (جیسا کہ مذکور ہو چکا) اور لوگوں نے پچھ نام اپنی طرف سے بنا رکھے ہیں، مثلا داتا، مشکل کشا، دشگیر، غریب نواز، غوث، شخ بخش، طوفانوں سے نجات دینے والا، کھوٹی قسمت کھری کرنے والا، اولاد دینے والا، ڈوبتی کو کنارے لگانے والا، وغیرہ وغیرہ ۔ یہ نام لوگوں نے اپنی طرف سے گھڑ لیے ہیں، اللہ تعالی نے ان کی کوئی سند نہیں اتاری اور اس طرح بیا کو گوں نے اپنی طرف سے گھڑ لیے ہیں، اللہ تعالی نے ان کی کوئی خواز اللہ تعالی کے سامنے پیش نہ کرسکیس گے۔ ان کے پاس خود ساختہ ناموں اور اس شرک کا کوئی جواز اللہ تعالی کے سامنے پیش نہ کرسکیس گے۔ ان کے پاس اس چیز کا کوئی جواب نہ ہوگا کہ شمیس کس نے کہا بغداد والے تمارے غوث الاعظم ہیں؟ کس نے کہا لاہور والے تمارے فوث الاعظم ہیں؟ کس نے کہا لاہور والے تمارے داتا ہیں؟ بغداد والے پر جیلانی پڑھ الا کہ ہجری میں فوت ہوئے۔ لاہور والے علی ہجوری پڑھٹ ۲۵ ہوگی عنر ویامت کے دن قبول نہ ہوگا۔

دیکھیے صفحہ ۵۹۸،۵۹۷ اور ۲۱۹ تا ۲۲۲ سے سوالات و جوابات۔ اور مراد آبادی صاحب نے بھی اپنی تفسیر میں یہی لکھا ہے۔ (البقرة: مرک سے مسلمان مرتد ہوجاتا ہے۔ (البقرة: ۸۸) شرک سے مسلمان مرتد ہوجاتا ہے۔ (البقرة: ۸۸۲) نے ۲۱۵۔ النماء: ۱۱۱، فد ۳۰۵)

## کیا امت مسلمہ شرک میں مبتلا ہوسکتی ہے؟:

یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا امت مسلمہ شرک میں مبتلا ہو سکتی ہے؟ اس کا جواب ہاں میں ہے کیونکہ رسول الله سُلِقَیْم کی بہت می احادیث آس بات کی طرف اشارہ کرتی ہیں:

ا۔ سیدنا ابوہررہ ٹاٹیؤ نے بیان کیا کہ رسول اللہ طُاٹیؤ نے فر مایا: ''قیامت قائم نہیں ہوگی یہاں تک کہ قبیلہ دوس کی عورتوں کے سرین ذوالخلصہ کے گرد ہلیں گے (یعنی وہ اس کا طواف کریں گی)۔'' ذوالخلصہ قبیلہ دوس کا بت تھا جس کو وہ زمانہ جاہلیت میں پوجا کرتے تھے۔ [ بخاری، کتاب الفتن، باب تغیر الزمان حتی تعبد الأوثان: ۲۱۱۹۔ مسلم، کتاب الفتن، باب لا تقوم الساعة حتی تعبد دوس ذا الخلصة: ۲۹۰٦]

۲ ( لاَ تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَلْحَقَ قَبَائِلُ مِّنُ أُمَّتِى بِالْمُشْرِ كِيُنَ وَ حَتَّى يَعُبُدُوا الْاَوْثَانَ )
 [ صحیح ترمذی، کتاب الفتن، باب ما جاء لا تقوم الساعة حتی یخرج کذابون: ۲۲۱۹ ]
 " قیامت قائم نہیں ہوگی یہاں تک کہ میری امت کے پچھ قبیلے مشرکوں سے جا ملیس
 گاور بتوں کی عمادت کر س گے۔"

س۔ ''تم الگلے لوگوں کے طور طریقوں پر چلو گے بالشت برابر بالشت اور ہاتھ برابر ہاتھ یہاں تک کہ اگر وہ گور پھوڑ (سانڈے) کے سوراخ میں تھیں گے تو تم بھی تھس جاؤ گے۔' صحابہ ڈٹائٹیم نے عرض کی:''اے اللہ کے بیارے رسول! کیا الگلے لوگوں سے یہود و نصار کی مراد ہیں؟'' تو آپ میں تھیں نے عرض کی:''اورکون؟''

[ بخاری، کتاب الاعتصام بالکتاب والسنة، باب قول النبی ﷺ: لتتبعن سنن من کان قبلکم: ۳۹۰۱ مسلم، کتاب العلم، باب اتباع سنن الیهود و النصاری: ۲۹۹۹] اور قرآن میں جگہ جگہ ہے کہ یہود اور نصاری مشرک ہیں۔ قرآن کی مندرجہ ذیل آیات سے صاف ظاہر ہے کہ اہل کتاب یہود و نصاری شرک کے مرتکب ہوتے ہیں۔ وہ شرک فی الحکم کررہے ہیں:

﴿ قَاتِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْاخِدِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِيْنُوْنَ دِيْنَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِيْنَ ٱوْتُوا الْكِتْبَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَيْرِ وَّهُمْر صْغِرُوْنَ ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُوْدُ عُزَيْرُ إِنْنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَرَى الْسَيْحُ ابْنُ اللَّهِ \* ذٰلِكَ قَوْلُهُمْ بِٱفْوَاهِهِمْ ۚ يُضَاهِئُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ ۗ فَتَلَهُمُ اللَّهُ ۚ انَّى يُؤْفَكُوْنَ۞ إِنَّخَذُ وَٓا اَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ اَرْبَابًا مِّنْ دُوْنِ اللَّهِ وَالْسِيْمَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوٓ الزَّلَ لِيَعْبُدُوۤ اللَّهَا وَاحِدًا ۚ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُو ۖ سُبْعَتُهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ ﴾ [التوبة: ٢٩٠ ـ ٣١] ''ان لوگول سے لڑو جواللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان نہیں لاتے اور نہ اسے حرام جانتے ہیں جے اللہ اور اس کے رسول (مَنْ اللهُمُ ) نے حرام کیا ہے اور سیا دین قبول نہیں كرتے، ان لوگوں ميں سے جواہل كتاب ہيں، يہاں تك كه ذليل موكراينے ہاتھ سے جزیروی اور یبود کہتے میں عزیر (علیما) الله كا بیٹا ہے اور عیسائی کہتے میں كہتے (علیما) الله كابينا ہے، بيان كے منه كى باتيں ہيں، وہ كافروں كى سى باتيں بنانے لگے ہيں، جو ان سے سیلے گزرے ہیں، اللہ انھیں ہلاک کرے یہ کدھرا لئے جا رہے ہیں۔انھوں نے اپنے عالموں اور درویثوں کو اللہ کے سوا داتا بنالیا ہے اور مسیح (غلیلہ) مریم کے بیٹے کو بھی حالانکہ انھیں تھم یہی ہوا تھا کہ ایک اللہ کے سوائسی کی عبادت نہ کریں ، اس کے سوا کوئی معبود نہیں، وہ اس سے یاک ہے جو وہ شریک بناتے ہیں۔'' مندرجه بالا آیات سے درج ذیل باتیں سامنے آتی ہیں:

ا۔ اہل کتاب کا اللہ اور قیامت پر ایمان نہیں کیونکہ وہ مشرک ہیں۔

٢۔ اہل كتاب نے شرك في الذات كيا\_

۳۔ ایبا کرنا کفروشرک ہے۔

۳۔ انھوں نے اللہ کے احکامات ماننے کے بجائے اپنے مولو یوں اور درویشوں (پیروں) کے احکامات مانے۔

۵۔ انھوں نے عیسیٰ علیاً کو اپنا رب یعنی داتا بنالیا۔

٢- انھول نے شرک فی العبادۃ کیا۔

۲۔ وہ شرک فی الذات کررہے ہیں۔جیبا کہ اوپر بیان ہو چکا ہے۔

(مزيد حواله جات: المائدة: ١٨ ٢٦ تا ٧٤ البقرة: ١١١، ١١١ النساء: ١١ تا ٣٧ العالم الونس: ١٨ تا ٥٠ ٢

الكيف: ٢٠،٣٥ ـ مريم : ٣٦،٣٥ اور ٨٨ تا ٩٥)

س<sub>۔ وہ</sub>شرک فی العبادت کررہے ہیں جیسا کہاوپر بیان ہو چکا۔

(مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے: المائدة: ۱۱۱، ۱۱۱۔ البقرة: ۳۳،۸۳ تا ۱۳۸۔ آل عمران: ۲۲ تا ۸۲، وی، ۸۔ النساء: ۱۷:۱۷ المائدة: ۷۲ تا ۷۷)

ہ۔ وہ شرک فی التصرف کررہے ہیں:

﴿ لَقَدُ كَفَرَ اللَّهِ رَبِّى وَرَبَكُمُ أُ إِنَّ اللَّهِ هُو الْسِينُ ابْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ الْسِينُ يَبَنِي إِسْرَاءِيْلَ اعْبُدُوا اللّهَ رَبِّى وَرَبَكُمُ أُ إِنَّهُ مَنْ يُشْوِكَ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْبُنَّةَ وَمَا وْنهُ النّارُ وَمَا لِللّهُ وَمَا لِللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ الْبُنّةَ وَمَا مِن النّارُ وَمَا لِللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ الْبَنْ فَالِكُ ثَلْتَةٍ وَمَا مِن اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَفُورٌ وَيَعْرُ هِ مَا الْسَينُ وَاللّهُ عَذَال اللهِ وَاللّهُ عَفُورٌ وَوَيْرُهُ مَا الْسَينُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَفُورٌ وَ وَيُعْرُهُ مَا الْسَينُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَفُورٌ وَ وَيَعْرُهُ مَا الْسَينُ اللّهُ عَامَ الْمُسَاعُ اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ مَا الْسَينُ اللّهُ مَا لا اللّهُ مَا لا يَعْبُدُونَ مِن فَوْلِ اللّهُ مَا لا يَعْبُدُونَ مِن فَرْلُ وَاصَلّوا اللّهُ عَلَيْمُ الْلِيْتِ لَكُمْ مَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا لا يَعْبُدُونَ مِن اللّهُ مَا لا اللّهُ مَا لا يَعْبُدُ مَن مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لا يَعْبُدُ وَاللّهُ مَا لا اللّهُ عَلَيْمُ وَقُلُوا مِنْ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

''یقیناً وہ لوگ کافر ہوئے جنھوں نے کہا بے شک اللہ وہ مین مریم کا بیٹا ہی ہے۔ حالانکہ مین نے کہا اے بنی اسرائیل! اس اللہ کی بندگی کرو جو میرا اور تمھارا رب ہے۔ بیشک جس نے اللہ کا شریک شہرایا سواللہ تعالی نے اس پر جنت حرام کی اور اس کا شھکانا دوزخ ہے اور ظالموں کا کوئی مددگار نہیں ہوگا۔ جنھوں نے کہا کہ اللہ تین میں سے ایک ہے، بے شک وہ (بھی) کافر ہوئے، حالانکہ سوائے ایک معبود کے اور کوئی معبود نہیں ہے اور اگر وہ اس بات سے باز نہ آئیں گے جو وہ کہتے ہیں تو ان میں سے کفر پر قائم رہنے والوں کو درد ناک عذاب بہنچ گا۔ اللہ کے آگے کیول تو بہنیں کرتے اور گناہ نہیں بخشواتے اور اللہ بخشے والا مہربان ہے، مین مریم کا بیٹا تو صرف ایک پینمبر ہی

ہے، جس سے پہلے اور بھی پیغیر گزر چکے ہیں اور اس کی ماں صدیقہ (تی ہے۔ دونوں کھانا کھاتے تھے، دیکھ ہم انھیں کیسی دلیلیں بتلاتے ہیں، پھر دیکھ وہ کہاں اللے (پھرے) جاتے ہیں۔ کہد دو! تم اللہ کوچھوڑ کر الیلی چیز کی بندگی کرتے ہو جو تمھارے نقصان اور نفع کے مالک نہیں ہیں اور اللہ سننے والا، جانے والا ہے۔ کہد دو! اے اہل کتاب! تم ایخ دین میں ناحق زیادتی مت کرو اور ان لوگوں کی خواہشات کی پیروی نہ کرو جو ان سے پہلے گراہ ہو چکے ہیں اور انھوں نے بہت سے (لوگوں کو) گراہ کیا اور سیدھی راہ سے دور ہوگئے۔''

ان آیات سے درج ذیل باتیں سامنے آتی ہیں: اونی کے بارے میں بی عقیدہ رکھنا کہ وہ انسانی شکل میں اللہ ہی ہے، گفر ہے۔ ۲۔ اللہ تعالیٰ کے سواکسی کی عبادت جائز نہیں۔ ۳۔ اللہ نہیوں کا بھی رب یعنی داتا ہے اور باتی لوگوں کا بھی۔ ۸۔ عیسائی مشرک ہیں اور جو کوئی بھی شرک کرے کا بھی رب یعنی داتا ہے اور باتی لوگوں کا بھی۔ ۸۔ عیر اللہ کی عبادت کی جائے، غیر اللہ کو داتا مانا جائے۔ ۲۔ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، وہ اکیلا معبود ہے۔ ۷۔ مشرک اگر توبہ کرے اور اللہ تعالیٰ عباد کی مانے کے تو اللہ تعالیٰ معاف کر ویتا ہے۔ ۸۔ اللہ تعالیٰ نے کئی رسول بھیج ہیں، وہ کھانا کھاتے تھے، اس لیے وہ اللہ کی ذات میں سے نہ تھے۔ ۹۔ نہیوں کی عبادت منع ہے کہ وہ نفع و کھانا کھاتے تھے، اس لیے وہ اللہ کی ذات میں سے نہ تھے۔ ۹۔ نہیوں کی عبادت اور احوال کو صرف اللہ تعالیٰ ہی سنتا اور جانتا ہے۔ ۱۱۔ میں دون اللہ یعنی اللہ کے سواسے یہاں مراد سیدنا عیسیٰ علی اور سیدہ مریم علیٰ آئی ہیں۔ ۱۲۔ عیسائیوں نے سیدنا عیسیٰ علیہ علی غلو اور سیدہ مریم علیٰ آئی ہیں۔ ۱۲۔ عیسائیوں نے اللہ کے احکام مانے سے کام لیا یعنی جو اللہ کے حقوق تھے وہ ان کو دے دیے۔ ۱۳۔ عیسائیوں نے اللہ کے احکام مانے کے دوسروں کی خواہش کی بیروی کی۔ ۱۳۔ ایسا کرنے والے لوگ خود بھی گمراہ ہو گئے اور دوروں کو بھی گمراہ کر گئے۔

۵۔ چونکہ اہل کتاب مشرک ہیں لہذا ان کا اللہ اور قیامت کے دن پر ایمان نہیں، جیسا کہ او پر
 بیان ہو چکا۔ ہر مشرک کا یہی تھم ہے، جیسے مشرکین مکہ، حالانکہ بیسب ملت ابراہیم پر ہونے کا
 دعویٰ کرتے ہیں۔ (دیکھیے تغییر مراد آبادی: ۱۳۵۲)

۲- وہ شرک فی العلم کر رہے ہیں جیسا کہ سورۂ مائدہ (۱۱۱، ۱۱۷) میں ہے کہ قیامت کے دن اللہ

تعالیٰ سیدناعیسیٰ علیٰ سے پوچھے گا کہ اے عیسیٰ (علیٰ ا)! کیا تو نے اپنی امت کو حکم دیا تھا کہ میری اور میری ماں مریم (علیٰ ) کی پوجا کرو؟ تو سیدناعیسیٰ (علیٰ ) اللہ کے دربار میں قیامت والے دن عرض کریں گے کہ میں نے تو ان کو یہی حکم دیا تھا کہ اللہ کی عبادت کرو جو میرا اور تمحارا رب ہے لیکن جب تو نے مجھے اٹھا لیا تو اس کے بعد جو پچھ انھوں نے کیا وہ تو ہی بہتر جانتا ہے، مجھے علم نہیں۔

2۔ اہل کتاب غلو کررہے ہیں جیسا کہ اوپر بیان ہو چکا۔غلو کا مطلب ہے اعتدال کا راستہ چھوڑ دینا، بیا فراط و تفریط دونوں صورتوں میں ہے۔

غلو کے لیے دیکھیے (النساء: ۱۷۱ تا ۱۷۵۔ المائدة: ۲۷ تا ۷۷)

۸۔ نصاریٰ عیسٰی عَلِیْلاً کو بِکارتے ہیں۔ (بنی اسرائیل: ۵۷،۵۷۔ دیکھیے تفییر مراد آبادی و ترجمہ احمد رضا خان صاحب)

یادر ہے یہاں لفظ "یدعون" ہے، جس کے معنی پکارنا ہیں جیسا کہ مراد آبادی صاحب نے ان آیات کے تحت فائدہ ۱۱۸ میں لکھا۔ یہاں مراد آبادی صاحب کی تفسیر میں لکھا ہے کہ اہل کتاب عیسیٰ علیباً اور عزیر علیباً کو نکارتے ہیں۔ اور:

﴿ وَاَنَّ الْسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَنْعُواْ مَمَ اللهِ آحَدًاهُ وَآنَّهُ لَتَا قَامَ عَبْدُ اللهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدَّاهُ قُلْ إِنَّهَا آدْعُوا رَبِّنُ وَلَا أُشْرِكُ بِهَ آحَدًاهِ قُلْ إِنِّيْ لَا آمُلِكُ لَكُمْ ضَرَّا وَلَا رَشَدًاهِ ﴾ [الحن: ١٨ تا ٢١]

''اور بے شک معجدیں اللہ کے لیے ہیں، پس تم اللہ کے ساتھ کسی کو نہ پکارواور جب اللہ کا بندہ (نبی) اس کو پکارنے کھڑا ہوتا ہے تو لوگ اس پر جم گھٹا کرنے لگتے ہیں۔ کہہ دو! میں تو اپنے رب ہی کو پکارتا ہوں اور اس کے ساتھ کسی کو بھی شریک نہیں کرتا۔ کہددو کہ میں نہ تھارے کئی نقصان کا ختیار رکھتا ہوں اور نہ کسی بھلائی کا۔''

قرآن مجید کی ان آیات کے تحت احمد رضاخان صاحب کی تغییر میں لکھا ہے:'' جیسا کہ یہود و نصار کی کا طریقہ تھا کہ وہ اپنے گرجاؤں اور عبادت خانوں میں شرک کرتے تھے۔مطلب سے ہوا کہ وہ اپنے عبادت خانوں میں غیر اللہ کو پکارتے تھے، جیسا کہ آج کل امت مسلمہ کے کچھ لوگ

مبجدول میں غیراللہ کو بکاررہے ہیں۔''

امت مسلمہ کے بھی کچھ لوگ شرک کر رہے ہیں، ہم قرآن وضیح حدیث اور فقہ کی کتابوں سے ثابت کریں گے کہ امت مسلمہ کے کچھ لوگ بھی اہل کتاب کی طرح یہی کچھ کر رہے ہیں اور رسول عربی طلاح کی مندرجہ بالا حدیث کہتم بھی کہلی امت کی چال چلو گے، سوفیصد درست ثابت ہورہی ہے۔ یادرہے کہ عیسائی عیسیٰ علیا کو پکارتے ہیں جیسا کہ ہم تفصیل سے بیان کر چکے ہیں اور اللہ تعالیٰ نے اس وجہ سے ان کو قرآن میں مشرک اور کافر کہا ہے، اب جو کلمہ گو اللہ تعالیٰ کے ساتھ یا رسول اللہ مدد، یا علی مدو، یا غوث الاعظم کہتے ہیں، رہمی یقیناً قرآن کی روسے مشرک ہوئے۔

اب ہم کچھکمہ کو بھائیوں کے اشکال کا یہاں جواب دیں گے:

ا۔ بعض افراد نے ناسجی میں بیلکھ دیا کہ رسول اللہ تَالَیْمُ کا ارشاد ہے کہ میری امت کے رگ و
ریشہ میں توحیداس درجہ سرایت کر چکی ہے کہ مجھے ان کے دوبارہ شرک کی طرف لوٹ جانے
کامطلق اندیشہ نہیں۔ نیز پچھ اور ایسے ہی لوگ بخاری (کتاب الجنائز ۱۳۲۴) میں مروی عقبہ بن
عامر ٹالٹی کی بیان کر دہ حدیث کا بید حصہ کہ نبی تَالِیُمُ نے فرمایا: ''اللہ کی قتم! میں تحھارے
متعلق اس بات سے نہیں ڈرتا کہتم میرے بعد شرک کرو گے، لیکن مجھے ڈر ہے کہتم ایک
دوسرے کے مقابلے میں دنیا میں رغبت کرو گے، پیش کر کے کہتے ہیں کہ امت مسلمہ بھی
شرک نہیں کر سے مقابلے میں دنیا میں رغبت کرو گے، پیش کر تے ہیں۔

ازالہ: جب یہ احادیث اور ان احادیث کوجن میں رسول اللہ طُلِیْم نے فرمایا کہ میری امت شرک کرے گی، سامنے رکھ کر اور قرآن مجید کی ان آیات کو سامنے رکھ کر جن میں اہل کتاب کو مشرک اور کافر کہا گیا ہے، مجموعی جائزہ لیا جاتا ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ امت مسلمہ مجموعی طور پر مشرک نہیں ہوگی بلکہ بعض افراد امت مسلمہ میں سے ایسے ہوں گے جوشرک کے مرتکب ہوں گے اور بعض قبائل بت پوجنا شروع کر دیں گے۔ شارح بخاری حافظ ابن حجر عسقلانی بھلائے رقمطراز ہیں: ''نبی عَنَائِیْم کے اس فرمان'' مجھے تمھارے متعلق شرک کا ڈرنہیں' کا مطلب یہ ہے کہتم مجموعی طور پر شرک نہیں کرد گے، اس لیے کہ امت مسلمہ میں سے بعض افراد کا مطلب یہ ہے کہتم مجموعی طور پر شرک نہیں کرد گے، اس لیے کہ امت مسلمہ میں سے بعض افراد کی جانب سے شرک کا وقوع ہوا ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اپنی پناہ میں رکھے۔'' (فتح الباری: ۱۳۷۳) اور علامہ علامہ بدر اللہ ین عینی حفی نے بھی یہی لکھا ہے۔ (عمدۃ القاری شرح صبح بخاری: ۱۹۷۸) اور علامہ علامہ بدر اللہ ین عینی حفی نے بھی یہی لکھا ہے۔ (عمدۃ القاری شرح صبح بخاری: ۱۹۷۸) اور علامہ

ابوالعباس احمد بن محمد القسطان في ني بهي كها بها رارشادالسارى لشرح سيح البخارى: ٢٠٠٨)

ائمه ومحد ثين كى تشريح سے معلوم ہوا كه امت مسلمه مجموع طور پرمشرك نہيں ہوگى، البتہ بعض
افراد و قبائل شرك كريں گے جيسا كه آج كل بہت سے لوگ اہل قبور سے استغاث، فريادرى، نذر و
نياز وغيره كے شرك ميں مبتلا ہيں اور بالكل وہى كام كر رہے ہيں جن كى وجہ سے مشركين مكه اور
يہود و نصار كى كوقر آن ميں اللہ تعالى نے مشرك كہا، حالاتكہ وہ سب ملت ابرائيم پر ہونے كا وحوكل
كرتے تھے (ديكھيے ترجمہ مح تفير احمد رضا خان صاحب: انعام: ١٢١ ـ البقرة: ١٣٥٤ ـ آل عمران: ١٢٥ ـ النا احاديث كا مفہوم ہے ہمى ہوسكتا ہے كہ آپ كے بعد صحابہ كرام شائين شرك نہيں كريں گے كيونكه اس
بات كے اولين مخاطب وہى تھے ـ





# توحید وشرک کی اقسام

شرک کی سات قسمیں ہیں ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم شرک کی ان سات قسموں کو سمجھیں اور ان سات قسموں کے شرک کی بجائے سات قسموں کی تو حید کا عقیدہ رکھیں ۔ تو حید اور شرک کی سیہ سات قسمیں مندرجہ ذیل ہیں:

| شرک کی اقسام    | توحيد کی اقسام   |      |
|-----------------|------------------|------|
| شرک فی الحکم    | توحيد فى الحكم   | _1   |
| شرك في الذات    | توحيد في الذات   | _٢   |
| شرك في الصفات   | توحيد في الصفات  | ٣    |
| شرك في العلم    | توحيد فى العلم   | ما _ |
| تشرك فى العبادت | توحيد فى العبادت | ۵    |
| شرك في التصرف   | توحيد فى التصرف  | _4   |
| شرك فى العادت   | توحيد فى العادت  | _4   |

یادرہے کہ شرک دوعنوان کے تحت آتا ہے:

## ا\_شرك اكبر:

اں میں اوپر بیان کی گئی شرک کی ساتوں اقسام شامل ہیں۔

### ۲۔ شرک اصغر

اس میں ریا کاری اور غیراللّٰہ کی قشم اٹھانا وغیرہ شامل ہیں۔

## توحيد في الحكم اورشرك في الحكم:

توحید فی الحکم یہ ہے کہ دین کے معاملے میں اللہ کے سواکس کا حکم نہ مانا جائے اور چونکہ رسول مَالَیْظِ کی اللہ ہی مانا جائے اور چونکہ رسول مَالِیْظِ کی اللہ ہی کا حکم بھی اللہ ہی کا حکم ہے (النساء: ۸۰)اس لیے دین میں اللہ اور اس کے رسول مَالِیْظِ کی است اطاعت ہی کا حکم ہے اور یہ بھی حکم دیا گیا ہے کہ رسول مَالِیْظِ کا راستہ اختیار کرو اور مومنوں کا راستہ اختیار کرویعنی اہل سنت و الجماعت بنو۔ (النساء: ۱۱۵) اور اسی آیت میں ہے کہ اس راستے سے منے کا انجام دوز خ ہے:

﴿ وَمَنْ يَّنْكَافِقِ الرَّسُوْلَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ فُولَلِهِ مَا تَوَكَّى وَنَفْيلِهِ جَهَلَّة وَسَاءَتُ مَصِيْرًا ﴿ النساء : ١١٥]

''اور جوكوئى رسول ( مَنْ اللهُ ) كى مخالفت كرے، بعد اس كے كه اس پرسيرهى راه كھل چكى مواور سب مسلمانوں كے رائے كے خلاف چلى تو ہم اے اس طرف چلائيں گے جدهروہ خود پھر گيا ہے اور اسے دوزخ ميں ڈاليس گے اور وہ بہت برا ٹھكانا ہے۔'' جدهروہ خود پھر گيا ہے اور اسے دوزخ ميں ڈاليس گے اور وہ بہت برا ٹھكانا ہے۔''

﴿ إِنِ الْخُكُمُ إِلَّا لِللَّهِ ﴾ [الأنعام: ٥٧ \_ يوسف: ٤٠]

''اللہ کے سواکسی کا حکم نہیں۔''

﴿ إِلَّا لَهُ الْحَلُّقُ وَالْآمُوا ﴾ [الأعراف: ٥٥]

''یادرکھو! وہی خالق ہے اور اس کا حکم ہے۔''

﴿ ٱلَّالَّهُ الْعُكُمُ ﴾ [الأنعام: ٦٢]

"حکم اس کا ہے۔"

﴿ إِنَّةِهُمْ مَمَّا أُوْحِيَ إِلَيْكَ مِنْ رَّبِّكَ ﴾ [الأنعام: ١٠٦]

''جو تیرے مالک نے تجھ کو حکم بھیجا اس پر چل''

﴿ فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِي ٓ أُوْحِيَ إِلَيْكَ ۚ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ ۞ [ الزحرف: ٤٣]

'' پھر آپ مضبوطی سے پکڑیں اسے جو آپ کی طرف وحی کیا گیا ہے، بے شک آپ

سيدهے رائے پر ہيں۔"

#### الله ورسول كي اطاعت كاحكم:

﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّوْنَ اللَّهَ فَالَّبِعُوْ لِيُ يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوْبِكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيْمٌ ۚ قُلْ اَطِيْعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ ۚ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكَفِرِيْنَ ۞

[آل عمران: ۳۲،۳۱]

''کہدوے! اگرتم اللہ سے محبت رکھتے ہوتو میری راہ پر چلواللہ بھی تم سے محبت رکھے گا اور تمھارے گناہ بخش دے گا، اللہ بخشنے والا مہر بان ہے۔ کہد دیجے اللہ اور اس کے رسول ( عَلَیْمُ ) کی اطاعت کرو۔ پھراگروہ نہ ما نیں تو اللہ متکروں سے محبت نہیں کرتا۔'' اللہ اور اس کے رسول ( عَلَیْمُ ) کی اطاعت کرنے والوں پر اللہ رحم کرتا ہے، جو اللہ اور ا ی کے رسول ( عَلَیْمُ ) کی اطاعت کرنے والوں جو نافر مانی کرے گا دہ دوزخ میں رسول ( عَلَیْمُ ) کی اطاعت کرنے والے وہ ہیں جو اللہ پراور نیامت کے جائے گا۔ اللہ اور اس کے رسول ( عَلَیْمُ ) کی اطاعت کرنے وہ منافق ہیں۔ وہ مومن نہیں جو رسول ( عَلَیْمُ ) کا ون پر ایمان رکھتے ہیں، جو اطاعت نہیں کرتے وہ منافق ہیں۔ وہ مومن نہیں جو رسول ( عَلَیْمُ ) کا فیصلہ دل و جان سے قبول نہیں کرتا۔ اللہ اور اس کے رسول ( عَلَیْمُ ) کی اطاعت کرنے والے نہیوں، صدیقوں، شہیدوں اور نیک لوگوں کے ساتھ ہوں گے۔ (النہاء: ۲۲ تا ۲۹) جس نے نہیوں، صدیقوں، شہیدوں اور نیک لوگوں کے ساتھ ہوں گے۔ (النہاء: ۲۲ تا ۲۹) جس نے رسول نگائیمُ کی اس نے اللہ کی اطاعت کی ۔ (النہاء: ۲۷ تا ۲۹)

جس نے رسول مُنَافِیْمُ اور صحابہ کرام کا راستہ چھوڑ دیا وہ دوزخی ہے۔ (النساء: ۱۱۵) قرآن اور سنت کی پیروی کرواوراگر ایبانہ کروگے تو رسول مُنَافِیْمُ پرتو صرف پہنچا دینا ہے۔ (المائدة: ۹۲) رسول مُنَافِیْمُ کی پیروی کرنے والے مراد پانے والے ہیں۔ (الاُئراف: ۱۵۸،۱۵۷) اللہ اور اللہ میں کوئی اختیار نہیں رہتا اور اللہ افرمانی کی وہ کھلا گراہ ہو چکا۔ (الاُئزاب: ۳۲)

مومنوں کو چاہیے کہ اللہ اور اس کے رسول مُناتِیناً کی اطاعت کریں اور اپنے اعمال باطل نہ کریں۔(محمہ:۳۳)

قرآن میں کم از کم ۳۱ جگداللہ اور اس کے رسول ٹاٹیٹی کی اطاعت کا حکم دیا گیا۔

(آل عمران: ۱۳۲۱، ۱۳۲۱ الأنفال: ۳۲ النساء: ۱۳۱۰، ۲۵، ۲۸، ۲۲، ۲۸، ۲۹، ۲۸، ۲۹، ۲۸، ۲۸، ۲۵،

١١٥،٨٠ \_ الممائدة : ٩٢ \_ الاعراف : ١٥٨،١٥٧ \_ الأنفال: ٣٦،٢٣،٢١،٢٠ ـ التوبة : ٣٣ \_ النور: ٥٣،٥٢ ، ٥٣ ـ النور: ٥٣،٥٢ ـ النفاين : ١٢ \_ ١٥٣،٥٢ ـ النفاين : ١٢ \_ النفاين : ١٢ \_ النفاين : ٢١ \_ النفاين : ٢١ \_ النفاين : ٢٢ \_ النفاين : ٢٢ \_ النفاين : ٢٢ \_ النفاين : ٢٢ \_ النفاين : ٢٣ \_ النفاين : ٢٣ \_ النفاين : ٢٣ \_ النفاين : ٢٣ \_ النفاين : ٢٠ \_

الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاقتداء لسنن رسول الله وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ : ٧٢٨٠]

اماموں کی امامت بے شک بجا ہے گر اطاعت کے لائق صرف مصطف<sup>ق</sup> ہے

جب الله تعالی نے آ دم طیک کوز مین پر اتارا تو فرمایا که میری طرف سے تم تک میری ہدایت آئے گی تو اس پر چلنا، جو میری ہدایت پر چلیں گے ندان کو ڈر ہوگا نظم۔ (البقرة: ٣٨) یعنی وہ ولی ہول گ۔ (پنس: ١٣٢ ت١٣٢) کیونکہ ان دونوں مقامات پر ہے ﴿ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْوُنُونَ ﴾ کہ ندان پر خوف ہوگا نظم لیعنی جو اللہ کی ہدایت پر چلتا ہے نداس پر خوف ہے نظم اور اللہ کے ولی پر بھی ندخوف ہے نئا می اللہ کی ہدایت پر چلتے والا ہی اللہ کا ولی ہے۔ لیکن جس نے اللہ کی ہدایت سے منہ پھیرا اس کو قیامت کے دن اندھا اٹھایا جائے گا۔ (ط: ١٢٦ تا ٢١٦) ہر نبی نے اپنی امت کو یہی تھم دیا کہ اللہ کی عبادت کرو، اللہ سے ڈرواور میری اطاعت کرو۔ (الائحراف: ١٨٥٠ ٢٥٠ عرد، ١٨٥٥)

اور مجمد تالیکی کی امت کو حکم ہوا: ''لوگو! جو تمھارے مالک کی طرف ہے تم پر اترا (قرآن و حدیث) اس کی بیروی کرو اور اس کے سوا دوسرے دوستوں کی پیروی مت کرو، تم بہت کم نصیحت لیتے ہو'' (الاعراف: ۳)

اور فرمایا: ''اور نہ خواہش سے وہ (رسول مَنْ اللهُ اللهِ ابت کرتا ہے، اس (رسول مَنْ اللهُ اللهُ ) کی جو بات ہے وہ اس پر وحی کی جاتی ہے، اس کو بہت زور والے فرشتے (جرائیل ) نے سکھائی ہے۔'' (النجم: ٣٥٥) اور فرمایا: ''آج میں نے تمھارا دین مکمل کر دیا اور تم پر اپنی نعمت پوری کر

دی۔' (المائدة: ۳) دین مکمل ہونے کا مطلب یہ ہے کہ اس کے تمام ارکان، فرائض، سنن، حدود، احکام، کفر، شرک بیان کر دیے گئے ہیں۔مندرجہ بالانتیوں آیات سے صاف ظاہر ہے کہ رسول الله سَالَیْمَ نِیْمَ نِیْمَ وَیْنِ کی جو بھی بات بتائی خواہ وہ قرآن ہے یا حدیث، وہ بات وحی کے مطابق ہے۔

## دين قرآن وحديث مين مكمل هو چكا:

ہمیں نازل کردہ دین (قرآن و صدیث) پر چلنے کا حکم دیا گیا ہے اور اس کے علاوہ کسی اور کی بات نہ ماننے کا حکم دیا گیا ہے۔ (الأعراف: ٣) اگر کوئی آسانی ہدایت (قرآن وصدیث) کے علاوہ دوسروں کی پیروی کرتا ہے تو اسے اللہ سے بچانے والا کوئی نہیں۔ (البقرة: ١٢٠، الرعد: ٣٧) اگر کوئی آسانی ہدایت کے علاوہ دوسروں کی پیروی کرتا ہے تو وہ ظالم ہے۔ (البقرة: ١٢٥) جولوگ اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ دین کے مطابق حکم نہ دیں، وہ کافر ہیں، ظالم ہیں، نافر مان ہیں۔ (المائدة: ٣٨، ٣٥) اللہ کی طرف سے اتی ہوئی وی کی پیروی کرو۔ (الاعراف: ٣) اللہ کی طرف سے اتی ہوئی وی کی پیروی کرو۔ (الاعراف: ٣) اللہ کی طرف سے اتی ہوئی وی کی پیروی کرو۔ (القرة: ٣٥، ٣٩، ٢١) آسانی ہدایت ہی اصل ہدایت ہی اول کو نہ خوف ہوگا نہ می البقرة: ٣٨، ٣٩) آسانی ہدایت ہی اصل ہدایت ہی اولان علی سے۔ (البقرة: ٣٨، ٣٩) آسانی ہدایت ہی اصل ہدایت ہی اصل ہدایت ہی اولان علی اللہ کی اللہ کی البقرة: ٣٨، ٣٩) آسانی ہدایت ہی اصل ہدایت ہی۔ (البقرة: ٣٨، ٣٩) آسانی ہدایت ہی اصل ہدایت ہی۔ (البقرة: ٣٨، ٣٩) آسانی ہدایت ہی اصل ہدایت ہی۔ (البقرة: ٣٨، ٣٩) آسانی ہدایت ہی اصل ہدایت ہی۔ (البقرة: ٣٨، ٣٩) آسانی ہدایت ہی اصل ہدایت ہی۔ (البقرة: ٣٨، ٣٩) آسانی ہدایت ہی اصل ہدایت ہی۔ (البقرة: ٣٨) آسانی ہدایت ہی اصل ہدایت ہوئی ہدایت ہی۔ (البقرة: ٣٨) آسانی ہدایت ہی اصل ہدایت ہی۔ (البقرة: ٣٨) آسانی ہدایت ہی اصل ہدایت ہی۔ (البقرة: ٣٨) آسانی ہدایت ہی۔ (البقرة: ٣٠) آسانی ہدایت ہدایت ہی۔ (البقرة: ٣٠) آسانی ہدایت ہدایت ہی۔ (البقرة: ٣٠) آسانی ہدایت ہی۔ (البقرة: ٣٠) آسانی ہدایت ہ

آسانی ہدایت کے ذریعے اللہ محص اگلے نیک لوگوں کی راہ پر چلانا چاہتا ہے۔ (النساء:٢١) لیکن افسوں در افسوں کہ امت مسلمہ کی اکثریت نے قرآن و حدیث پر عمل کرنے کے واضح احکامات کے باوجود شرک فی الحکم کیا اور اس سلسلہ میں پہلی امتوں کی پیروی کی اور ان باتوں پر عقیدہ رکھا جن کا قرآن و حدیث میں کوئی وجود تک نہیں، یہی وجہ ہے کہ آج امت مسلمہ کئ فرقوں میں تقسیم ہو چکی ہے اور ان میں سے جو بھی اللہ اور اس کے رسول منافیظ کی اطاعت سے منہ پھیر چکا ہے وہ شرک فی الحکم کا مرتکب ہو چکا ہے، کیونکہ اس نے اللہ اور اس کے رسول منافیظ کی بجائے دوسروں کے احکامات مانے۔

اللہ کے سوااور کسی کا فیصلہ نہ تلاش کرو، زمین کے اکثر لوگ شخصیں گمراہ کر دیں گے۔ (الانعام:١١٦٢)۱۱) اہل کتاب (یہود ونصاریٰ) نے مولویوں اور درویشوں کو اپنے رب بنا لیا لیعنی انھوں نے شرک فی الحکم کیا، فرمایا: ﴿ إِنَّخَذُوْٓ اَ اَحْبَارَهُمْ وَرُهُبَانَهُمْ اَرْبَابًا مِّنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ [ النوبة : ٣١ ]

''ان لوگوں نے اپنے مولو یوں اور درویشوں (علماء اور مشائخ ) کو اللہ کے سوا اپنے رب بنالیا۔''

﴿ أَمْرَلَهُمْ مُرْكُوُّا اللَّهِ عُوْالْهَمْ مِنَ اللَّهِ بَنِي مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللهُ ﴾ [شورى: ٢١] ''كيا ان لوگوں نے ایسے اللہ کے شریک مقرر کر رکھے ہیں جضوں نے ایسے احکام دین مقرر کر دیے ہیں جواللہ کے فرمائے ہوئے نہیں ہیں۔''

﴿ وَإِنْ أَ رَكَعْتُمُوهُمُ إِنَّكُمُ لَهُ أَلَهُ لَكُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢١]

جس میںتم راھتے ہو؟"

(الله تعالى كے حكم كے خلاف) اگرتم في كسى كاكہا مانا تو تم يقيناً مشرك ہو گئے '' ﴿ مَا لَكُوْرُ اللَّهِ عَلَيْ مُكُونَ ﴿ اَمْ لَكُو كِتُكِ فِيهِ تَدُرُسُونَ ﴾ [ القلم: ٣٦، ٣٧ ] ''تم كوكيا ہو گيا ہے، كيسا حكم لگاتے ہو؟ كيا تمصارے پاس كوئى (آسانى) كتاب ہے

یاد رہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو بے شار تعمیں دی ہیں، اگر انسان اللہ تعالیٰ کی تعمیں گنا شروع کر دے تو وہ ان کو گن نہیں سکتا۔ (مثلاً انتحل: ۵۵،۳۵۳ ۵۵۔ ابراہیم: ۳۳۔ لقمان: ۲۰) لیکن سب سے بڑی اللہ کی نعمت آسانی ہدایت ہے جو قرآن و حدیث میں کلمل ہو چکی ہے۔ (الانحراف: ۳۰۔ المائدة: ۵،۳۰)

لیکن امت مسلمہ کی اکثریت نے پہلی امتوں کی طرح قرآن و حدیث جوحق ہے، میں باطل کو ملا دیا اور اس طرح کئی فرقوں میں نقسیم ہوگئی اور آسانی ہدایت یعنی نعت کو خلط ملط کر کے بدل دیا، جیسا کہ پہلی امتوں نے کیا۔ (البقرۃ: ۲۲، ۲۱۱) حالانکہ ان کو پہلی امتوں کے اس طریقہ کو اختیار کرنے سے منع کیا گیا ہے۔ (الحدید: ۱۲۔ البقرۃ: ۱۲۰، ۱۲۵)

آ سانی ہدایت ایک نعمت ہے ، آ سانی ہدایت کو بدلنا جرم ہے ، ایسا کرنے والوں کے لیے سخت عذاب ہے۔ (البقرة:۲۱۱)

حق کے ساتھ باطل کومت ملاؤ، حالانکہ حق کا شمصیں بتا ہے۔ (البقرۃ: ۴۲) لیعنی قرآن اور حدیث میں اور چیزیں نہیں ملانی چاہمیں ۔

الله تعالى في مسلمانون كوامل كتاب كاروبياختيار كرنے سے منع فرمايا۔ (الحديد: ١٦)

### تاریخ انسانی کا بھیا نک ترین المیہ:

انسانی تاریخ سے یا چاتا ہے، جیسا کہ قرآن مجید بھی ہمیں بتاتا ہے کہ آدم علیا کو الله تعالی نے جب دنیا میں بھیجا تو ان کو حکم دیا کہ آسانی مدایت پر چلنا اور جولوگ آسانی مدایت پر نہ چلیں وہ دوزخ میں جائیں گے۔ (طہ:۱۲۳ تا ۱۲۷) جناب آ دم علیلاً کے دنیا سے تشریف لے جانے کے بعد جب کافی عرصہ گزر گیا تو جناب نوح ملیِّھا کے وقت انسانوں کی غالب اکثریت مشرک تھی کیونکہ انھوں نے آسانی ہدایت (نعمت) سے منہ پھیرلیا تھا۔ (نوح: اتا ۲۸) پھراللہ تعالیٰ نے ساری دنیا غرق کر دی، وہی بیجے جومومن تھے، پھر دنیا ان مومنوں کی اولاد سے آباد ہوئی۔ پھر جناب ابراہیم علیظا کے وقت انسانوں کی غالب اکثریت مشرک تھی، انھوں نے پھر آ سانی ہدایت (نعمت) سے منہ چیر لیا تھا۔ پھر جناب ابراہیم علیہ نے اپنی مومنہ بیوی اور بیٹے جناب اساعیل علیہ کو مکہ میں آباد کیا اور ان کی نسل سے مکہ آباد ہوا اور قر آن ہمیں بتاتا ہے کہ ہمارے پیارے نبی مناتیم کے وقت ملہ والوں کی غالب اکثریت مشرک تھی، کیونکہ انھوں نے آسانی ہدایت (نعمت) سے منہ پھیرلیا تھا۔ یہی کچھ جناب موی علیہ اور جناب عیسی علیہ کی امتوں نے کیا۔ انھوں نے بھی آسانی ہدایت (نعت) سے منہ پھیرلیا، اس میں باطل کی آمیزش کی اور یہی کچھ امت مسلمہ کی غالب ا کثریت اس وقت کررہی ہے اور آسانی ہدایت ( نعمت ) میں باطل یعنی غیر آسانی ہدایت کی آمیزش كر چكى ہے اور كر رہى ہے، كيونكه يہ بھى قرآن اور صحيح حديث كے احكام سے آزاد ہو كيكے ہيں اور ا پنی من مانیاں کر رہے ہیں اور پھر بھی ہر فرقہ کہتا ہے کہ ہم ٹھیک ہیں، حالانکہ سارے فرقے کیسے ٹھک ہو سکتے ہیں؟ جماعت تو ایک ہی ٹھیک ہو گی اور ایک ہی جماعت کامیاب ہو گی، یہی اللہ اور اس کے رسول مَالِيْلِمُ کا فيصلہ ہے۔

## ناجی ( کامیاب ) گروه کون ؟:

اس وقت دنیا میں مسلمانوں کے جتنے فرقے ہیں ان میں سے صرف اہل سنت والجماعت ہی کامیاب ہوں گے۔ اہل سنت والجماعت کی تعریف سے سے کہ جولوگ عقیدہ اور عمل میں اس طریقہ پر چلتے ہیں جوطریقہ ہمارے پیارے رسول مُالِیْنِم نے اختیار کیا اور جوطریقہ صحابہ کرام نے اختیار کیا اور بیدرین ہمارے پیارے نبی مُالِیْنِم کی زندگی ہی میں کمل ہو گیا۔ جو کچھ بعد میں شامل کیا گیا ود شرک فی الحکم میں آئے گا، اس کی چند مثالیس ملاحظ فرمائیں۔ (نیز دیکھیے: صفح ۱۲۳، ۱۲۳)

ا۔ اللہ تعالیٰ نے غیر اللہ کو پگار نے سے قرآن مجید میں تخی سے منع فرمایا، رسول اللہ عُلَیْمُ نے بھی منع فرمایا اور صحابہ کرام ڈی گئی نے اس بات پر تخی سے عمل کیا لیکن پچھ کلمہ گو بلکہ بہت سے کلمہ گو اب غیر اللہ کو پکارتے ہیں۔ ان کا سیمقیدہ یقیناً شرک فی الحکم میں آتا ہے کیونکہ انھوں نے اللہ اور اس کے رسول عُلِیْمُ کا اس سلسلہ میں تھم نہ مانا بلکہ اپنے علماء اور مشارکن کا تھم مانا۔ اللہ اور اس کے رسول عُلِیْمُ کا اس سلسلہ میں تھم نہ مانا بلکہ اپنے علماء اور مشارکن کا تھم مانا۔ اللہ تعالیٰ نے الی صورت حال کے تحت اہل کتاب کے متعلق قرآن مجید میں فرمایا:

"ان لوگوں نے اپنے مولو یوں اور درویتوں (علماء و پیروں ) کو اللہ کے سوارب بنالیا ہے۔"

اللہ تعالیٰ نے سب انسانوں کو آدم علیہ کی اولاد بنایا اور فرمایا آدم علیہ بشر تنے اور مٹی سے بنائے گئے اور سب انبیاء عبہ انہ بھی بھارے بیارے نبی تاثیہ بھی شامل ہیں، بشر ہیں، یہ با تیں قرآن مجید میں بہت جگہ بیان ہوئی ہیں اور رسول تاثیہ نے بھی فرمایا: میں تو صرف بشر ہوں اور فرمایا میں قیامت کے دن سب انسانوں کا سردار ہوں۔ [بخاری، کتاب النفسیر، باب ﴿ وَدِرِية من حملنا مع نوح إنه کان عبدًا شکورا ﴾: ٢١٧٤۔ مسلم، کتاب الفضائل، باب وجوب امتئال ما قاله شر تحا ..... النے: ٢٣٦٢، و کتاب الإیمان، باب أدنی أهل الجنة من له فیھا: ١٩٤٤

اورسیدہ عائشہ ری ان نے فرمایا: ''رسول ( تا ای ایشر ہیں۔'' (ابن حبان: ۵۲۵۵) اور بیقر آن و صحیح حدیث کا متفقہ مسئلہ ہے لیکن آج کچھ کلمہ گواس بات سے انکاری ہیں، ان کا بیعقیدہ شرک فی الحکم میں آتا ہے کیونکہ ان لوگوں نے اللہ اور اس کے رسول تا ای کی نہ مانی بلکہ اپنے علماء اور دویشوں کی مانی اور بہی کچھ اہل کتاب نے کیا (التوبہ: ۲۱) اور اللہ تعالی نے ان کومشرک قرار دیا۔ یاد رہے علماء کی غیر مشروط اطاعت حرام ہے۔ اگر قرآن وصح حدیث کے مطابق ہوتو حلال ورنہ حرام ہے۔ اس طرح کچھ لوگوں نے کسی بزرگ کا نام داتا، مشکل کشا، دشکیر، غریب نواز، غوث الاعظم، کسی کا گئنج بخش، طوفانوں سے نجات بخشنے والا، کھوٹی قسمت کھری کرنے والا وغیرہ اپنی طرف سے نام رکھ لیے، اللہ تعالیٰ نے ان کی کوئی سند نہیں اتاری اور بیاعقیدے بعد کی طرف سے نام رکھ لیے، اللہ تعالیٰ نے ان کی کوئی سند نہیں اتاری اور بیاعقیدے بعد کی

پیدادار ہیں اور میعقیدے شرک فی الحکم میں آتے ہیں (الجم: ۲۳) جیسا کہ پہلے بیان کیا جا چکا ہے۔ یاد رہے شخ عبدالقادر جیلانی رشاشہ بغداد والے کی پیدائش ۵۰۰ جمری ہے اور علی جویری شاشہ کا من وفات ۲۹۵ جمری ہے اور ان کا مکمل شدہ دین اسلام میں کہیں ذکر نہیں ہے۔ان کے متعلق سب عقائد خود ساختہ ہیں۔اس کے علاوہ اور بھی بے شار باتیں ہیں جو بعد میں عقائد میں شامل کی گیکی، جن کا ذکر اپنی اپنی جگہ آئے گا۔

قرآن اور صحیح حدیث اور فقد حنی کی معتر کتابوں میں صاف صاف کھاہے کہ دین اسلام قرآن اور حدیث میں کمل ہو چکا ہے، اگر آج بھی سارے مسلمان اس بات پر متفق ہو جائیں کہ دین اسلام قرآن وحدیث میں کمل ہو چکا ہے اور باتی سب عقید ہے باطل ہیں تو سب فرقے ختم ہو کر ایک امت مسلمہ بن عتی ہے اور سب کلمہ گو تو حید فی الحکم پر عمل کر سکتے ہیں اور شرک فی الحکم ہو کر ایک امت مسلمہ بن عتی ہے اور سب کلمہ گو تو حید فی الحکم پر عمل کر سکتے ہیں اور فرقوں کی وجہ ہے تی ایر بار فرمت فرمائی اور فرقوں کی وجہ ضد بازی اور آسانی ہوایت سے روگر دانی بیان فرمائی اور رسول مُن الله علی خرمایا فرقہ بندوں سے تیرا کوئی تعلق نہیں۔اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَقَرَّقُوا وَاخْتَلَقُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْبَيِّنَتُ ۗ وَأُولَلِكَ لَهُمُ

عَذَابٌ عَظِيْمٌ ﴿ ﴾ [آل عمران: ١٠٥]

''اورتم ان جیسے نہ بنو جو فرقے فرقے ہو گئے اور واضح دلائل آنے کے بعد آپس میں پھوٹ ڈالی، یہی ہیں جن کے لیے بہت برداعذاب ہے۔''

نيز فرمايا:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ فَرَّقُوْا دِيْنَهُمُ وَكَانُوا شِيَعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ \* إِنَّهَا آمُرُهُمُ إِلَى اللهِ ثُمَّرَ يُنَبِّئُهُمْ بِهَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [الانعام: ١٥٩]

''بقینا جنھوں نے دین کو کمڑے کمڑے کر دیا اور آپس میں مختلف گروہ بن گئے، آپ کا ان سے کوئی تعلق نہیں، ان کا معاملہ اللہ کے سپر د ہے، پھر وہ ان کو ان کے کاموں کا متیحہ بتا دے گا (یعنی سزا دے گا)۔''اور فرمایا:

﴿ أَنْ أَقِيْمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوْا فِيهِ \* ﴾ [ الشورى: ١٣]

''تم لوگ دین کوسیدها رکھواوراس میں فرقے پیدا نہ کرو''

ان آیات میں ہروہ فرقہ سازی اور گروہ بندی ممنوع اور ندموم ہے جس سے اصول جدا ہول،
اخوت و محبت غیب ہو اور ایک دوسرے کے ساتھ عداوت و نفرت قائم ہو۔ ان آیتوں کو اہل کتاب
(یہود و نصاریٰ) کے ساتھ خاص کرنا ان کی تحریف ہے کیونکہ جوصفت یہود و نصاریٰ وغیرہ کے لیے
بری تھی وہی صفت اسلام کے دعوے داروں میں اگر پائی جائے تو بھی بری ہوگی۔اہل کتاب اور
دوسری قوموں کے حالات سے آگاہ کرنے کا مقصد وراصل ان کی بری صفات و عادات سے بیخنے
کا حکم ہوتا ہے، کیونکہ قرآن کے نزول کا مقصد صرف امتوں اور اشخاص کی تاریخ بیان کرنانہیں بلکہ
تاریخ کے واقعات سے عبرت ونصیحت پکڑنامقصود ہے۔

اللہ تعالی نے قرآن مجید میں بار بار فرمایا کہ وہ اختلافات کا فیصلہ قیامت کے دن فرمائے گا۔ فاہر ہے اللہ تعالی قیامت کے دن جب امت مسلمہ کے موجودہ اختلافات کا فیصلہ فرمائے گا تو فیصلہ ان کے حق میں ہوگا جنصوں نے آسانی ہدایت کی پیروی کی ہوگی اور ان کے خلاف فیصلہ ہوگا جنصوں نے قسلہ ہوگا جنصوں نے قسلہ ہوگا جنصوں نے قسلہ ہوگا ہوایت کی بجائے اپنے علاء اور مشائخ کی جنصوں نے فرتے بنائے ، جب دھرمی سے کام لیا، آسانی ہدایت کی بجائے اپنے آباؤ اجداد کے طریقے پر چلے، جس کی قرآن میں بار بار مرافعت آئی ہے:

﴿ وَإِذَاقِيْلَ لَهُمُ التَّبِعُواْ مَا آنْوَلَ اللهُ قَالُوْا بَلْ نَتَبَّعُ مَا آلْفَيْنَا عَلَيْهِ البَاءَنَا \* آوَلُوْ كَانَ الْمَا هُمُ لَا يَعْقَلُونَ شَنًّا وَلَا نَفْتَكُونَ ﴿ ﴾ [البقرة: ١٧٠]

"اور جب ان سے کہاجاتا ہے کہ اس کی پیروی کروجواللہ نے نازل کیا ہے تو کہتے ہیں کہ ہم تو اس کی پیروی کروجواللہ نے اس کی پیروی کریں گے جس پر ہم نے اپنے باپ دادا کو پایا۔ اگر چہ ان کے باپ دادا کچے بھی عقل ندر کھتے ہول اور نہ سیدھی راہ پر ہول۔"

یدائکل بچو پر چلے، ای لیے انکل بچو پر چلنے سے منع فر مایا گیا ہے، ایسے تمام لوگ شرک فی الحکم کے مرتکب ہوئے کیونکہ ان کے پاس کوئی ولیل نہیں اور بیسب کے سب خطرے میں ہیں: ﴿ قُلْ إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَى ﴿ وَلَينِ اتَّبَعْتَ آهُوَآءَهُمْ بَعْدَ الَّذِي جَآءَكَ مِنَ الْعِلْمِ الْمَالَكَ مِنَ اللهِ مِنْ وَّلِيَّ وَلَا نَصِيْرِهَ ﴾ [البقرة: ١٢١] ''بے شک ہدایت اللہ ہی کی ہدایت ہے اور اگرتم نے ان کی خواہشوں کی پیروی کی، اس کے بعد کہ تمھارے پاس علم آچکا تو تمھارے لیے اللہ کے ہاں کوئی دوست اور کوئی مددگار نہیں ہوگا۔''

کیونکہ انھوں نے اللہ تعالی پر جھوٹ باندھا اور اللہ تعالی پر جھوٹ باندھنے والے قیامت کے دن مجرم ہوں گے کیونکہ انھوں نے ان چیزوں کو دین کا حصہ قرار دیا جن کو اللہ اور اس کے رسول تالی نے دین کا حصہ قرار نہیں دیا اور یہی اللہ پر جھوٹ باندھنا ہے۔ (النہاء:۵۰۔القف: ۷) انھوں نے اللہ تعالی کی نعمت کو بدل یعن آسانی ہدایت کو بدل دیا۔انھوں نے خالق کا درجہ مخلوق کو دیا کیونکہ دین سازی کا حق خالق کو حید بین آسانی ہدایت کو بدل دیا۔انھوں نے خالق کا درجہ مخلوق کو دیا کیونکہ دین سازی کا حق خالق کو جے مخلوق کو نیا اور یہی شرک فی اٹکام ہے۔ (الا محراف:۵۸۔الشوری): ۱م) کیونکہ اللہ کی باتوں (قرآن و حدیث ) سے کسی کی بات زیادہ چے نہیں۔ (النہاء:۵۸) اللہ کی باتیں مومنوں اور مجرموں کے راستوں باتیں جق بیں۔ (الانہاء:۵۸) اللہ کی باتوں میں تضاد نہیں۔ (النہاء:۸۸) رسول شائی نے باتوں میں تضاد نہیں۔ (النہاء:۵۸) رسول شائی نے نے بارے میں جو کچھ بتایا (یعنی قرآن وحدیث) تو وہ وہی کے بغیر نہیں بتایا اور دین مکمل موسوک اور یہ اللہ کی طرف سے نعمت ہے۔قیامت کے دن اسلام کے علاوہ کوئی دین قابل قبول نہ ہوگا۔ (آل عمران:۵۸) جو مطابق نہیں۔

ﷺ سیدہ عائشہ رکھا کہتی ہیں کہ رسول اللہ ٹالٹیا نے فرمایا : ''جس نے دین میں کوئی ایسا کام کیا جس کی بنیادشریعت میں نہیں تو وہ کام مردود ہے۔''

[بخارى، كتاب الشهادات، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود: ٢٦٩٨-مسلم، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور: ١٧١٨]

ایک دوسری روایت میں ہے:

«مَنُ عَمِلَ عَمَلًا لَيُسَ عَلَيْهِ أَمُرُنَا فَهُوَ رَدٌّ » ... شخص من عَمَلًا لَيُسَ عَلَيْهِ أَمُرُنَا فَهُوَ رَدٌّ »

'' جو شخض ایسا کام کرے جس کے لیے ہماراتھم نہ ہوتو وہ مردود ہے۔''

[بخارى، تعليقا، كتاب البيوع، باب النجش، فوق الحديث : ٢١٤٢ـ مسلم، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور: ١٨/ ١٧١٨] لینی لغواور مردود ہے، اس سے بچنا چاہیے اور اس پڑمل نہیں کرنا چاہیے۔ یہ تینوں احادیث (تیسری حدیث کاحوالہ آ گے آرہا ہے) تمام بدعات اور نئی چیزوں کو جولوگوں نے دین میں داخل کی ہیں، جامع ہیں اور دوسری حدیث پہلی حدیث سے بھی زیادہ صاف ہے۔ ان تینوں احادیث نے بدعتوں کا سارا ڈھانچہ توڑ دیا اور ان کا گھر اجڑ گیا کیونکہ انھوں نے دین میں جو نئے کام نکالے یہ احادیث ان سب کورد کرتی ہیں۔

تيسري حديث جس كا ذكر ہوا وہ بيہ :

سیرنا علی، سیرنا عبداللہ بن عمر اور سیرنا عثمان بن مظعون بی گذیئم کے متعلق ہے کہ وہ رسول اللہ مُلَّا يُلِیَّا کی بیویوں کے گھر آئے اور آپ مُلِیِّئِم کی عبادت کا حال پوچھا، جب ان کو بتلایا گیا تو انھوں نے اس عبادت کو کم خیال کیا، کہنے گئے ہم کہاں! رسول اللہ (مُلِّیْکِم) کہاں! ہم لوگ تو گناہ گار ہیں۔ ایک کہنے لگا میں تو ساری عمر رات بھر نماز پڑھتا رہوں گا، دوسرا کہنے لگا میں ہمیشہ روزہ دار رہوں گا اور تیسرا کہنے لگا میں تو عمر بھر عورتوں سے الگ رہوں گا۔ استے میں رسول اللہ مُلِیْکِمُ تشریف لے آئے، فرمایا: ''میں روزہ بھی رکھتا ہوں، افطار بھی کرتا ہوں، رات کو نماز بھی پڑھتا ہوں، سوتا بھی ہوں اور عورتوں سے نکاح بھی کرتا ہوں، جو کوئی میرے طریقے کو ناپند کرے وہ میرا نہیں۔'' ہوں اور عورتوں سے نکاح بھی کرتا ہوں، جو کوئی میرے طریقے کو ناپند کرے وہ میرا نہیں۔''

یاد رہے کہ جس طرح نبی اکرم ٹائیٹی کی ذات سب بزرگوں اور اماموں سے اعلیٰ وارفع ہے ای طرح آپ ٹائیٹی کی تعلیم''سنت'' طریقہ بھی روئے زمین کے تمام طریقوں سے اعلیٰ وارفع ہے اور پیغمبر کی بات سب باتوں سے اعلیٰ ہے۔

#### خلاصه بحث توحيد في الحكم:

اس باب یعنی توحید فی الحکم اور شرک فی الحکم کے باب میں جو بحث ہوئی اس کا خلاصہ یہ ہے کہ ہر کلمہ گوکو دین میں ثابت شدہ عقائد کے مطابق اپنا عقیدہ رکھنا چاہیے اور جوعقیدہ دین سے ثابت نہیں وہ اس کلمہ گو کے لیے قیامت کے دن مصیبت بن جائے گا اور اس سے خود ساختہ عقائد کے متعلق سوال ہوگا۔ مثلاً تسمیں کس نے کہا علی ڈاٹٹو تمھارے مشکل کشا ہیں، بغداد والے کے متعلق سوقل ہوگا۔ مثل کشا جیں، بغداد والے کے متعلق میں تقلید کرنا محمد شکل کشا ہیں، کو جھوڑ

کراور قبرول پرغیر شرعی کام کرنا۔

تفییر مراد آبادی میں بھی یہی لکھا ہے (الاُنعام: ۵۱ ـ فاکدہ ۱۲۴) یعنی تمھارا طریقہ اتباع نفس و خواہش ہوا ہے نہ کہ اتباع ولیل، اس لیے اختیار کرنے کے قابل نہیں۔ (الاُنعام: ۱۲۱، ف۲۳۱) خواہش ہوا ہے نہ کہ اتباع ولیل، اس لیے اختیار کرنے کے قابل نہیں۔ (الاُنعام: ۱۲۱، ف۲۰۱، فرار دینا شرک کے خلاف ہو وہ ضرور مردود ہوتے ہوئے اس کے مقابل قیاس کرنا جو قیاس کہ نص کے خلاف ہو وہ ضرور مردود ہے ۔



فصل چہارم

# توحيد في الذات اورشرك في الذات

توحید فی الذات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو اس کی ذات میں اکیلا، بے مثل اور لا شریک لہ مانا جائے، اس کی نہ بیوی ہے نہ اولاد، نہ ماں ہے نہ باپ، نہ وہ کسی کی ذات کا جزو، نہ کوئی اس کی ذات کا جزو ہے۔شرک فی الذات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات میں کسی اور کو شریک سمجھنا یعنی فلاں اس کی اولاد ہے یا فلاں اس کی ذات کا جزو ہے۔

اہل کتاب کے شرک فی الذات کی قرآن میں تر دیدآئی ہے اور ان کو اس عقیدہ کی وجہ سے کافر اورمشرک قرار دیا گیا ہے :

﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرُ إِنِنَ اللهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمَسِيْمُ ابْنُ اللهِ ﴿ فَلِكَ قَوْلُهُمُ اللّهِ ﴾ فَا اللّهِ عَلَيْهُمُ اللّهُ ﴾ اللّه وَلَهُمُ اللهُ ﴾ الله وَلَهُمُ اللهُ وَالْسَيْمَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أَمِرُوْ اللهِ وَالْسَيْمَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أَمِرُونَ اللهِ وَالْسَيْمَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أَمِرُونَا اللهُ ال

#### الله کی اولا د اور جزو بنانا:

مشركين مكه فرشتوں كو الله كى بيٹياں قرار ديتے تھے، الله تعالى نے ان كے باطل عقيدہ كى ترديد فرمائى۔ (الانعام: ١٠١) بعض مشرك مخلوق ميں مثلاً فرشتوں، جنوں اور انسانوں ميں الله تعالى كى ذات كو مذم سجھتے تھے (اسے عقيدہ حلول كہا جاتا ہے) بعض مشرك كائنات كى ہر چيز ميں الله تعالى كو مذم سجھتے تھے (اسے عقيدہ وحدۃ الوجود كہا جاتا ہے) الله تعالى نے ان تمام باطل عقائد كى ترديد فرمائى: هرم كہتے تھے (اسے عقيدہ وحدۃ الوجود كہا جاتا ہے) الله تعالى نے ان تمام باطل عقائد كى ترديد فرمائى: ﴿ وَجَعَلُوْ اللهُ مِنْ عِبَادِم جُوْءً اللهِ النَّ الْإِنْسَانَ لَكُمُّوْدٌ مَّينِيْنٌ ﴿ ﴾ [ الزحرف: ١٥] ﴿ وَجَعَلُوْ اللهُ مِنْ عِبَادِم جُوْءً اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

(ف۱۷)اولاد صاحب اولاد کا جزو ہوتی ہے، ظالموں نے اللہ تبارک وتعالیٰ کے لیے جزوقرار دیا، کیساعظیم جرم ہے۔(ف2۱) جوالی باتوں کا قائل ہے۔ (ف۸۱) اس کا کفر ظاہر ہے۔(تفسیر مراد آبادی وترجمہ احمد رضا خال صاحب)

ان ساری آیات سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کا کوئی خاندان نہیں، اس کی ہیوی ہے نہ اولاد، مال ہے نہ باپ، نہ اللہ تعالیٰ کی ذات کا سُنات کی سی جاندار یا غیر جاندار چیز میں مرغم ہے، نہ سی چیز کا جزو ہے، نہ کا سُنات کی کوئی دوسری جاندار یا غیر جاندار چیز اللہ تعالیٰ کی ذات میں مرغم ہے، نہ ہی کوئی چیز اللہ تعالیٰ کی ذات کا جزو ہے، نہ ہی اللہ تعالیٰ کے نور سے کوئی مخلوق پیدا ہوئی ہے، نہ ہی کوئی مخلوق اس کے نور کا جزو ہے۔ اللہ تعالیٰ شرک فی الذات سے پاک ہے۔ (البقرة: ۱۱۱۔ ۱۱۷) سینمبروں کو انسانی جامہ میں اللہ سمجھنا کفر وشرک ہے، آج کل کے پھھکمہ گو بالکل عیسائیوں کی کی محملہ گو بالکل عیسائیوں کی طرح عقیدہ رکھتے ہیں اور کہتے ہیں۔

وہی جو مستوی عرش تھا خدا ہو کر اتر پڑا مدینہ میں مصطفیؓ ہو کر

بلکہ اپنے اوپر مزید ظلم کرتے ہیں کیونکہ عیسائیوں نے تو عیسیٰ علیا کو اللہ کہا (المائدۃ: ۲۷ تا ۷۷ ) لیکن انھوں نے چند قدم آگے بڑھ کر رسول مُلاثیاً کے علاوہ عام بزرگوں کو بھی اللہ کہا <sup>۔</sup> چاچڑ وانگ مدینہ جاتم تے کوٹ مٹھن بیت اللہ رنگ بنا ہے۔ رنگی آیا کیتم روپ بخل فاہر دے وچ اللہ فارک مکھڑا پیر فریدا سانوں ڈسڈا ہے وجہ اللہ

(حج فقير برآستانه پير:ص۴۵)

اور یہ جو کچھ کلمہ گو کہتے ہیں کہ رسول طُلِیْم اللہ کے نور میں سے نور ہیں یہ قرآن مجید کی ان آیات کا انکار کررہے ہیں جن میں رسول طُلِیْم کو اللہ کا بندہ اور بشر اور ان کے خاندان اور ان کی اولا دکا تذکرہ ہے (جس کا تفصیلی ذکر نور و بشر کی بحث میں آئے گا) اور اس کے علاوہ قرآن کی مندرجہ ذیل آیات کا بھی تھلم کھلا انکار کررہے ہیں، جن میں ہے کہ اللہ جیسا کوئی نہیں ہے (نہ ذات میں، نہ افتدارات میں اور نہ حقق میں ):

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ۗ ﴾ [الشورى: ١١]

''اللہ جیسی کوئی چیز بھی نہیں ہے۔''

انھوں نے اللہ کے بندوں کواللہ کا جزو بنا دیا، بے شک ایسے انسان کافر ہوگئے :

﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِم جُزْءًا ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لِكَفُوْرٌ مُّيِينٌ ﴿ ﴾ [ الزحرف: ١٠]

''ان لوگوں نے اللہ کے بندوں کواللہ کا جزو ( کمکڑا ) بنا دیا، بے شک انسان تھلم کھلا کا فر

ہو گیا ہے۔''

 نہیں جانتے کہ اللہ تعالیٰ پرآسان وزمین کی کوئی چیز پوشیدہ نہیں؟'' انھوں نے اقرار کیا۔ رسول اللہ منافیظ نے فرمایا: '' تو کیا عیسیٰ (طیف) بغیر تعلیم الہی اس میں سے پچھ جانتے ہیں؟'' انھوں نے کہا: '' دنہیں ۔'' رسول اللہ منافیظ نے فرمایا: '' کیا تم نہیں جانتے کہ عیسیٰ (طیف) حمل میں رہے، پیدا ہونے والوں کی طرح پیدا ہوئے تھے، عوارض بشری رکھتے تھے؟'' والوں کی طرح پیدا ہوئے ، بچوں کی طرح غذا دیے گئے، کھاتے پیتے تھے، عوارض بشری رکھتے تھے؟'' انسی کو اقرار کیا، رسول اللہ منافیظ نے فرمایا: '' پھر وہ کیسے اللہ ہو سکتے ہیں، جیسا کہ تمھارا گمان ہے؟'' اس پروہ سب ساکت رہ گئے اور ان سے کوئی جواب بن نہ آیا۔ اس پرسورہ آل عمران کی اول سے پچھاو پر ۱۸ آیات نازل ہوئیں۔ (تفیر نعیم الدین مراد آبادی، آل عمران :۳۲، فاکدہ) کی اول سے پچھاو پر ۱۸ آیات نازل ہوئیں۔ (تفیر نعیم الدین مراد آبادی، آل عمران :۳۲، فاکدہ) صفات الہیہ میں جی بمعنی وائم باقی ہے، لینی ایسی ہوگئی رکھنے والا جس کی موت ممکن نہ ہو۔ قیوم وہ ہے جو قائم بالذات ہو اور خلق اپنی دنیوی اور اخروی زندگی میں جو حاجتیں رکھتی ہے اس کی قیوم وہ ہے جو قائم بالذات ہو اور خلق اپنی دنیوی اور اخروی زندگی میں جو حاجتیں رکھتی ہے اس کی تدبہ فرمائے:

﴿ وَجَعَلُوْ اللَّهُ مِنْ عِبَادِم جُزْءًا ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَكَفُوْرٌ مُّبِينٌ أَ ﴾ [ الزحرف: ١٥]

اس آیت کا احدرضا صاحب ترجمه کرتے ہیں:

"اور اس کے لیے اس کے بندول میں سے مکڑا تھہرایا۔ (ف١٦) بے شک (ف٤١) آدمی کھلا ناشکرا ہے۔ (ف١٨)"

تفسیر میں ککھا ہے (ف ۱۶) ظالموں نے اللہ تبارک وتعالیٰ کے لیے جزوقرار دیا، کیساعظیم جرم ہے۔ (ف2۱) جوالی باتوں کا قائل ہے۔ (ف۱۸) اس کا کفرظا ہر ہے۔

اوپر احد رضا خاں صاحب کا ترجمہ اور نعیم مراد آبادی کی تفییر میں آپ نے ملاحظہ فرمایا، جن باتوں کی احمد رضا خان صاحب کے مطابق قر آن تر دید کر رہا ہے کیا پھے کلمہ گو حضرات رسول الله عَلَيْمَا اللهُ عَلَيْمِ اللهُ عَلَيْمَا اللهُ اللهُ عَلَيْمِ اللهُ عَلَيْمَا عَلَيْمِ اللهُ عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمَا اللهُ عَلَيْمَا عَلَيْمِ عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمَ عَلَيْمَا عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمَا عَلَيْمِ ع

قرآن مجید میں بہت ی جگہ شرک فی الذات کی تردیدآئی ہے۔ (القرق: ١١١، ١١١- التوب: ٣٠، ١٣٠ بن اسرائيل: ١١١) اور ان مقامات پر شرک فی الذات کو شرک اور کفر قرار دیا گیا ہے اور فرمایا کہ جن کو یہ الله کی ذات کا حصہ قرار دیتے ہیں وہ کھانا کھاتے تھے اور دوسر سے بشری تقاضے ان میں موجود تھے۔ (المائدة: ٢٤ تا ٢٤ ٢٠ تا ٣١)

#### مسئلەنور وېشر:

[مسند أحمد: ١٣١/٤] أبو داؤد، كتاب السنة، باب في لزوم السنة: ٤٦٠٤]

آپ نَاتِیْلِ کے اخلاق عظیمہ قرآن کریم کی تعبیر ہی تھے۔ جیسا کہ سیدہ عائشہ رہانا : « کَانَ خُلُقُهُ الْقُرُ آنَ » '' آپ نَاتِیْلِ کا اخلاق قرآن ہے۔''

[ مسلم، كتاب صلاة المسافرين باب جامع صلاة الليل ..... الخ: ٧٤٦ مسند أحمد : ١٦٣/٦ نسائي، كتاب قيام الليل: ١٦٠٧]

لہذا آپ ناٹیکم کا اخلاق بھی نور۔ حدیث آپ ناٹیکم کے قول اور فعل کا نام ہے وہ بھی نور ہے،
لہذا آپ ناٹیکم اس نور نبوت و نور ہدایت کے لحاظ سے سراجاً منیراً اور نور ہیں۔ یہ ہے مسلمانوں
کے نزدیک سید البشر ناٹیکم کی نور انبیت کا تصور اور عقیدہ اور اس عقیدہ کا اظہار قرآن و حدیث اور
تمام صحابہ سے ثابت ہے اور یہ لوگ جو قرآنی آیت پیش کرتے ہیں اس آیت سے بھی زیادہ سے نیادہ اس قیم مواضح ہوتا ہے اور وہاں نور من نور اللہ کے الفاظ نہیں ہیں:

﴿ قَلْ جَأَءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورٌ وَكِتْبٌ مُّبِينٌ۞ يَهْدِى بِهِ اللهُ مَنِ النَّبَعَ رِضُوَانَهُ سُبُلَ السَّلِمِ وَيُغْرِجُهُمْ مِنَ الثَّلُهُ لِيَ إِلَى النُّوْرِياِذْنِهِ وَيَهْدِيْهِمْ اللهِ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ۞ ﴾ السَّلْمِ وَيُغْرِجُهُمْ اللهِ صَرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ۞ ﴾

[ المائدة : ١٦،١٥ ]

"بے شک تمھارے پاس اللہ کی طرف سے ایک نور آیا(ف۵۸)اور روش کتاب

(ف ۵۹) الله اس سے ہدایت دیتا ہے اسے جواللہ کی مرضی پر چلا، سلامتی کے راستے پر اور اندھیروں سے روشنی کی طرف لے جاتا ہے اپنے تکم سے اور انھیں سیدھی راہ دکھا تا ہے۔'' (ترجمہ از احمد رضا)

(ف۵۸) رسول الله طَالِيَّا كُونُور فرمايا كيا كيونكه آپ سے تاريكى كفر دور ہوكى اور راوحق واضح ہوكى \_(ف8) لينن قرآن شريف \_(تفسير از نعيم مراد آبادى)

احد رضا خال صاحب کا ترجمہ اور تفسیر مراد آبادی آپ نے ملاحظہ فرمائی لیکن در حقیقت نور اور کتاب میں دونوں سے مراد قرآن کریم ہے، ان کے درمیان ''واو''عطف تفسیری ہے جس کی واضح دلیل قرآن کی اگلی آیت ہے۔جس میں کہا جارہا ہے ﴿ يَقْدُوِی بِدِ اللّٰهُ ﴾ کہاس کے ذر یعے سے الله تعالیٰ ہدایت فرما تا ہے۔اگر نور اور کتاب دو الگ الگ چیزیں ہوتیں تو الفاظ ''یھیدی بھیما اللّٰهُ'' ہوتے یعنی الله تعالیٰ ان دونوں کے ذر یعے سے ہدایت فرما تا ہے۔قرآن کریم کی اس نص سے واضح ہوگیا کہ نور اور کتاب مین دونوں سے مراد ایک ہی چیزیعنی قرآن کریم ہی اس کے کہ نور سے درسول الله تائیم اور کتاب سے قرآن مجید مراد ہے، جیسا کہ اہل بدعت باور کرواتے ہیں جضوں نے نبی کریم تائیم کی بابت نور من نور الله کا عقیدہ گھڑ رکھا ہے اور آپ تائیم کی بین جضوں نے نبی کریم تائیم کی بابت نور من نور الله کا عقیدہ گھڑ رکھا ہے اور آپ تائیم کی بین کہ دورت ہیں ۔ اس طرح اس خانہ ساز عقیدے کے اثبات کے لیے ایک حدیث بھی کا نات بیدا کی 'ور بیدا کیا اور پھر اس نور سے ساری کا کتات بیدا کی' طلاف ہے جس میں نبی اکرم تائیم کی متند مجموعے میں موجود نہیں ہے۔علاوہ ازیں بیاس کا کتات بیدا کی' طلاف ہے جس میں نبی اکرم تائیم کے خدیث کے بھی خلاف ہے جس میں نبی اکرم تائیم کے خدیث کے بھی خلاف ہے جس میں نبی اکرم تائیم کی خرایا یا

﴿ إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْقَلَمَ ﴾ "سب سے پہلے الله تعالى في قلم پيدا فرمايا-"

[ترمذى، كتاب القدر، باب إعظام أمر الإيمان بالقدر: ٢١٥٥ . أبو داؤد، كتاب السنة، باب في القدر: ٢٤٧٠]

اوراس حدیث کے بارے میں علامہ البانی بڑاللہ، فرماتے ہیں:

"فَالُحَدِيُثُ صَحِيُحٌ بِلا رَيْبٍ، وَ هُوَ مِنَ الْاَدِّلَةِ الظَّاهِرَةِ عَلَى بُطُلاَنِ الْحَدِيْثِ الْمَشْهُورِ (( أَوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ نُورَ نَبِيِّكَ يَا جَابِرُ! )) "(تعليقات

للالباني على المشكوة : ٣٤/١)

'' یہ حدیث سیح ہے اور یہ اس مشہور حدیث جابر کو کہ''اللہ تعالی نے سب سے پہلے سیرے نبی طاقع کا نور پیدا کیا'' باطل قرار دیتی ہے۔''

مسئلہ دراصل نبی اکرم طَالِیْم کی بشریت ونورانیت کانہیں، مسئلہ دراصل بیہ ہے کہ آپ مُنالِیْم کی جرح ہے کہ آپ مُنالِیْم کی تخلیق مٹی سے ہوئی یا نور سے؟ دلائل سے ثابت ہے کہ آپ کی تخلیق عام انسانوں کی طرح مٹی سے ہوئی، قرآن و حدیث سے ثابت ہے کہ آ دم علیا بشر سے (سورہ ص: اے) اور آ دم علیا مٹی سے بنائے گئے۔ (الحجر: ۲۱۔الرحمٰن: ۱۲ ) اور پھر پانی لیعنی نطقہ سے انسان کی نسل چلی اور سب انسان تر میں:

﴿ وَمِنْ الْيَيْهَ أَنْ خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابِ ثُمَّ إِذَآ أَنْتُمْ بَشَرٌ تَنْتَشِرُونَ ﴾ [الروم: ٢٠]

"اوراس کی نشانیوں میں سے ریجھی ہے کہ اس نے شخصیں مٹی سے پیدا کیا چرتم انسان ہو گئے جوزمین میں چیل رہے ہو۔"

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَالُمْ مِّنْ تَفْسِ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ النَّهَا \* ﴾

[الأعراف: ١٨٩]

''وہی ہے جس نے شمصیں ایک جان سے پیدا کیا اور اس سے اس کا جوڑا بنایا، تا کہ اس سے سکون حاصل کرے۔''

اوراس معاملے میں انبیاء مِینام بھی شال ہیں، لہذا ثابت ہواسب انبیائے کرام مِینام جھی بشر ہیں: ﴿ لِیَنِیۡ اَدۡمَرَ اِمّنَا یَاْتِینَکُکُهُ رُسُلٌ مِیۡنَکُهُ یَقُصُّوٰنَ عَلَیْکُهُ الْیَیْ اِ فَمَنِ اتّفَی وَاصْلَحَ فَلَا

خَوْنٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزِنُونَ۞ ﴾ [الأعراف: ٣٥]

''اے آ دم کی اولا د! اگرتھھی میں سے تمھارے پاس رسول آئیں جوشھیں میری آیتیں شائیں کچر جوشخص ڈرے گا اور اصلاح کرے گا ان پر کوئی خوف نہ ہو گا اور نہ وہ ممگین ہول گے۔''

مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے (آل عمران: 24۔ الزمر: 21) کیونکہ تمام انبیائے کرام میہاللہ ایک دوسرے کی اولاد، بھائی اور باپ دادا تھے اور انسانوں ہی میں سے تھے، مزید برال مرد تھے۔

ارشادر ہانی ہے:

﴿ وَلَقَدُ ٱرْسَلْنَا نُوْحًا وَ إِبْرُهِيهُمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِمَا النُّبُوَّةَ وَالْكِتْبَ فَمِنْهُمْ مُّهُتَّدٍ \* وَكَثَيْرٌ مِنْهُمْ وَلَيْكُونَ مِنْهُمْ مُهُتَدٍ \* وَكَثِيْرٌ مِنْهُمْ وَلِيقُونَ ۞ ﴾ [ الحديد: ٢٦]

''اور ہم نے نوح (طیطً) اور ابراہیم (طیطً) کو رسول بنایا اور ان کی اولا دہیں نبوت اور کتاب اتاری،سوان میں ہے بعض ہدایت یافتہ تھے اور زیادہ فاسق تھے۔''

اورابراہیم علیاً کے بعدسب نبی اولاد ابراہیم ہیں:

﴿ وَوَهَبْنَا ۚ لَهُ السَّحٰقَ وَيَعْقُوْبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ النُّبُوَّةَ وَالْكِتٰبَ وَالَّيْنَاهُ آجْرَةُ فِي

الدُّنْيَا ۚ وَإِنَّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِينَ ۞ ﴾ [ العنكبوت: ٢٧ ]

"اور ہم نے اسے اسحاق اور لیعقوب عطاکیے اور اس کی نسل میں نبوت اور کتاب مقرر کر دی اور ہم نے اسے اس کا بدلا دنیا میں دیا اور وہ آخرت میں بھی نیکوں میں سے ہوگا۔"

یہ عجیب اتفاق ہے کہ پہلی قوموں نے (جومنکر ہوئے) انبیائے کرام عظم کو کہا کہتم بشر ہو،
ہم شمصین نی نہیں مانتے اوراس زمانہ کے منکرین نے کہا کہ ہم نبی کو بشر نہیں مانتے جبکہ قرآن کہتا
ہم شمصین نی نہیں مانتے اوراس زمانہ کے منکرین نے کہا کہ ہم نبی کو بشر نہیں مانتے جبکہ قرآن کہتا
ہم کہ سب انبیائے کرام (عیم ) بشر تھے اور نبی تھے۔ جولوگ یہ کہتے تھے کہ بشر نبییں ہو سکتے وہ
بھی وی کے منکر ہوئے اور اب جو کہتے ہیں کہ ہمارا نبی بشر نبییں ہے وہ بھی قرآن کی بے شارآیات
کے منکر ہوئے، جونہایت خطرناک بات ہے اور بڑی دیدہ دلیری اور جرائت کا کام ہے،ان لوگوں کو
قیامت کا دن یا دنہیں۔

پہلےمنکروں نے کہاتم بشر ہو نبی نہیں حالانکہ وہ نبی بھی تھے اور بشر بھی تھے۔ (الشعراء: ۱۵۴ تا ۱۸۲) اور نبیوں نے کہا کہ ہم بشر ہیں:

﴿ قَالُوْ النَّ انْتُمْ اللَّا بَشَرٌ مِّفْلُنَا اللَّهِ مَنْ يَدُدُنَ انْ تَصُدُّونَا عَبّا كَانَ يَعْبُدُ الْآَوْنَا فِي اللَّهُ عَلَى مَنْ فِي اللَّهِ مَنْ عَلَى اللهِ فَلْيَتُوكُمْ لِللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ فَلْيَتُوكُمْ لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمْ عَلَا عَلْمُ اللّهُ عَلَمْ عَلَا اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَا عَلْمُ عَلَّ ا

'' انھول نے کہاتم بھی تو ہمارے جیسے انسان ہو،تم چاہتے ہو کہ ہمیں ان چیزوں سے

روک دوجنھیں ہمارے باپ دادا بوجتے رہے،سوکوئی کھلا ہوامعجزہ لاؤ۔ان سے ان کے رسولوں نے کہا ضرور ہم بھی تمھارے جیسے ہی آ دمی ہیں، کیکن اللہ اینے بندوں میں سے جس ير جا بتا ہے احسان كرتا ہے اور جمارا كام نہيں كہ ہم الله كى اجازت كے سوالتمصيل کوئی معجزه لا کر دکھا ئیں اور ایمان والوں کا مجروسا اللہ ہی پر ہونا جا ہے۔'' ﴿ سُبْلِحَنَ رَبِّنَ هَلْ كُنْتُ إِلَّا بَشَرًا رَّسُولًا ﴿ وَمَا مَنَعَ النَّاسَ اَنْ يُؤْمِنُوۤا إِذْ جَآءَهُمُ الْهُذَى إِلَّا أَنْ قَالُوْا آبِعَتَ اللهُ بَشَرًا رَّسُولًا ﴿ قُلْ لَّوْ كَانَ فِي الْأَرْضِ مَلْيَكَ " يَتَشُونَ مُطْبَيِّتِينَ لَنَوْلُنَا عَلَيْهِمْ مِّنَ السَّمَأَءِ مَلَكًا رَّسُولًا ﴾ [ بني إسرائيل: ٩٣ تا ٩٥ ] ''تم فرماؤ! یاک ہے میرے رب کو، میں کون ہول مگر آ دمی اللہ کا بھیجا ہوا (ف19۲)اور کس بات نے لوگوں کو ایمان لانے سے روکا جب ان کے باس ہدایت آئی مگر اس نے كه بولے كيا اللہ نے آ دمى كورسول بنا كر جھيجا (ف194) يتم فرماؤ! اگر زمين ميں فرشتے ہوتے۔ (ف ۱۹۸) چین سے چلتے تو ان پر ہم رسول بھی فرشتہ اتارتے۔' (ف19۹) (ف 199) کیونکہ وہ ان کی جنس سے ہوتا لیکن جب زمین میں آ دمی بستے ہیں تو ان کا ملائکہ میں سے رسول طلب کرنا نہایت ہی بے جا ہے۔ (ترجمہ از احمد رضاخان صاحب، تغییر از مراد آبادی) نبیوں کے لیے قرآن میں جگہ جگہ ہے کہ وہ اپنی اپنی قوم میں سے تھے اور ان کے بھائی تھے۔ (الشعراء: ١٨٠ ،١٣٢ ،١٢١ ، الاحقاف: ٢١) يهال سب جلد بهائي كالفظ بـ (هود: ٢٥ ، ٢٥ ، ٢٨ ، ٢٠ ، ٢٣،١١،٥٠،٣٨) يرسب والي قوم كري يعنى انبياع كرام ييه إني قوم ميس سے تھے: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوْحًا إِلَى قَوْمِهَ لِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ۗ ﴾ [ هود: ٢٥] ''اورہم نے نوح (ملیّلا) کواس کی قوم کی طرف بھیجا، بے شک میں شمصیں صاف ڈرانے والا ہول''

آپ مَنَالِينَا مِنْ بِينِ

﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبِهَيْرِ شِنْ قَبْلِكَ الْخُلْدَ الْخُلْدَ الْفَلْدَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّالِلَّاللَّا الللَّلْمُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالل

مزيد حواله (بنی اسرائيل: ٩٣ تا ٩٥) جس كا ترجمه او پر ديا جا چكا ہے۔

آپ ٹاپٹی عبد ہیں، اولاد آدم ہیں۔ آپ ٹاپٹی کے خاندان کا قرآن میں ذکر ہے:

﴿ ٱلنَّايِيُّ ٱوْلَى بِالْمُؤْمِينِينَ مِنْ ٱنْفُسِهِمْ وَٱزْوَاجُكَّ أُمَّهَاتُهُمْ ﴾ [الأحزاب: ٦]

''نبی (مَنْ اللَّهِمُّ) مسلمانوں کے معاملہ میں ان سے بھی زیادہ دخل دینے کے حق دار ہیں اور اس کی بیویاں ان کی مائیں ہیں۔''

مزیدحوالہ جات کے لیے دیکھیے (الاحزاب: ۲۸ تا۳۳ ـ ۵۹)

نبی مُلَیْم کے بشر ہونے کے مزید شوت:

(: آپ مُلْقِيمُ اہل مکہ میں سے تھے:

﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَتَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنْفُيهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمُ أَيْتِهِ ﴾

[آل عمران: ١٦٤]

''الله تعالیٰ نے ایمان والوں پر احسان کیا ہے جوان میں اٹھی میں سے رسول بھیجا، وہ ان براس کی آئیتیں پڑھتا ہے۔''

مزيد حواله جات كے ليے ديكھيے (التوبہ: ١٢٨)

ب: آپ عَلَيْمُ مرد سے اور سب نبی مرد سے اور ان کی بیویاں اور اولاد تھی، وہ کھانا کھاتے سے اور سب کوموت آئی۔ (یون :۲۔ الاعراف: ۲۳۔ ۲۹۔ یوسف: ۱۰۹۔ الانبیاء: ۲۳) اور (الفرقان: ۲۰،۰۲۔ الانبیاء: ۲۰،۲) کور (الفرقان: ۲۰،۰۲۰ الانبیاء: ۲۰،۲) کی مسلم اور مشکوۃ المصابیح میں آپ عَلَیْمُ کے والدین، آپ عَلَیْمُ کی بیدائش، آپ عَلیْمُ کی مصافے بینی، آپ عَلیْمُ کی سونے، آپ عَلیْمُ کی رفع حاجات، آپ عَلیْمُ کے بیوی بچوں، آپ عَلیْمُ کے بیار ہونے اور فوت ہونے اور آپ عَلیم کے تھک کر آرام فرمانے اور دیگر بشری تقاضوں کا تفصیلی ذکر موجود ہے اور بخاری [کتاب مناقب کر آرام فرمانے اور دیگر بشری تقاضوں کا تفصیلی ذکر موجود ہے اور بخاری [کتاب مناقب الانصار، باب مبعث النبی ﷺ، تحت ح: ۲۸۰۰ ] میں رسول اللہ عَلیمُ کے خاندان کی بیکس سلوں تک کے نام میں اور یہاں ہم بخاری کی ایک حدیث کا حوالہ دینا چاہتے ہیں۔ بیکس سلوں تک کے نام میں اور یہاں ہم بخاری کی ایک حدیث کا حوالہ دینا چاہتے ہیں۔ کہ رسول اللہ عَلیْمُ اس بیاری میں وفات یا جا میں گے، کوئکہ میں بنوعبدالمطلب کے مرنے کے دسول اللہ عَلَیْمُ اس بیاری میں وفات یا جا میں گے، کوئکہ میں بنوعبدالمطلب کے مرنے

والول کے چیرے پہچانتا ہمول'' [بخاری، کتاب المغازی، باب مرض النبی ﷺ و وفاته: ٤٤٤٧] اور الله كا قانون ہے كه بشر سے بشر بى پيدا فرما تا ہے۔ ( آل عمران : ٣٥) اور بشر سے نوری (تخلیق کے لحاظ سے) نہیں پیدا فرماتا۔ الفرقان (۵۴) میں ہے: " اور وہی ذات ہے جس نے بشر کو یانی (نطفہ) ہے بنایا اور پھراس کے رشتے اورسسرال مقرر کیے اور تمھارا رب قدرت والا ہے۔'' بشر کی بی قرآنی تفسیر افضل البشر ٹاٹیٹی پر صادق آتی ہے۔ جو لوگ آپ مَالِّيَّا کواللہ کے نور میں سے نور کہتے ہیں وہ قرآن کی ایک آپت اور مصنف عبد الرزاق والی روایت کا حوالہ دیتے ہیں، اس صمن میں عرض ہے کہ قر آن کی مذکورہ آیت میں''نور من نور اللهٰ'' کے الفاظ نہیں ہیں، زیادہ سے زیادہ آپ بیر ثابت کر سکتے ہیں کہ آپ مُلَّیْمُ صفت کے لحاظ سے نور ہیں، جس کا کوئی بھی مسلمان منکر نہیں ہے۔مصنف عبد الرزاق والی روایت کی سندمطلوب ہے تا کہ اس کے متعلق معلوم کیا جائے کہ صحیح بھی ہے یانہیں کیونکہ سند کے بغیر کوئی حديث قبول نهيس كي جاسكتي جبيها كه مقدمة صحيح مسلم [باب بيان أن الإسناد من الدين .... الخ: ٣٢،٢٦ میں ہے۔ اس روایت اور قرآن و حدیث کے دوسرے دلائل کے درمیان تطبیق کی صورت کیا ہو گی کہ جن میں نبی اکرم ٹالٹیا کے بشر اور مٹی سے پیدا ہونے کا ثبوت موجو د ہے، ان میں سے کچھ دلائل ہم نے ذکر بھی کیے ہیں۔ (بریلوی حضرات کی طرف سے''الجزء المفقو ذ' کے نام سے مصنف عبدالرزاق كا ايك جعلى نسخه پيش كيا گيا ہے، جس ميں نور والى روایت کی سند پیش کی گئی ہے، اس کی مکمل تحقیق ''جعلی جزء کی کہانی اور علائے ربانی'' میں دیکھی جاسکتی ہے، جے مکتبہ اسلامیہ نے شائع کیا ہے)۔

اگرنی منافظ اللہ کے نور سے پیدا ہوتے تو آپ منافظ کو نیند، موت اور دوسری چیزیں جو اللہ تعالی کی طرح کھانے پینے اللہ تعالی کی طرح کھانے پینے اللہ تعالی کی طرح کھانے پینے اور شادی بیاہ سے پاک ہونا چاہیے تھا۔معلوم ہوا کہ آپ منافظ اللہ کے نور سے پیدانہیں ہوئے، ورنہ آپ منافظ میں اللہ تعالیٰ کی صفات موجود ہوتیں۔

خفی فقہ کی مشہور کتاب ہدامیہ مترجم کے مقدمہ میں کتب احادیث کی درجہ بندی کی گئی ہے، درجہ اول میں بخاری اورمسلم اور مؤطاامام ما لک کو رکھا گیا ہے۔ درجہ دوئم میں تر ندی، نسائی اور ابوداؤد وغیرہ کو رکھا گیا ہے۔ درجہ سوم میں مند شافعی، مصنف عبدالرزاق وغیرہ کو رکھا گیا ہے اور کھا ہے کہ ان کتابوں کی احادیث بغیر تقید اعتبار کے قابل نہیں ہیں۔ (مقدمہ ہدایہ: ۱۳۸۱) اس طرح نہ کورہ کتاب درجہ سوم کی ہے۔ اللہ تعالی اپنی ذات کے ساتھ آسانوں کے اوپر عرش عظیم پر جلوہ افروز ہے۔ (الاعراف: ۵۴۔ یونس: ۳)

## بریلوی حضرات کی دو رخی:

سور ہُ بقرہ کی آیت (۹) کے فائدہ (۱۳) کے تحت نعیم مراد آبادی دوسرا مسئلہ لکھتے ہیں:

"اس سے معلوم ہوا کہ کسی کو بشر کہنے میں اس کے فضائل و کمالات کے انکار کا پہلو ڈکلٹا
ہے۔ اس لیے قرآن پاک میں جا بجا انبیائے کرام کے بشر کہنے والوں کو کافر فرمایا گیا
اور درحقیقت انبیاء کی شان میں ایبالفظ ادب سے دور اور کفار کا دستور ہے۔''
اور سور ہُ بقرہ کی ایک قیت (۳۰) کے فائدہ (۵۵) کے تحت ککھتے ہیں:

'دلیعنی میری حکمتیں تم پر ظاہر نہیں۔ بات سے ہے کہ انسانوں میں انبیاء بھی ہوں گے، اولیاء بھی، علاء بھی اور وہ علمی وعملی دونوں فضیلتوں کے جامع ہوں گے۔'' (یعنی یہاں سب انباء کوخود مراد آبادی صاحب نے انسان کہا)

آل عمران کی آیت (۲) کے فائدہ (۲) کے تحت لکھتے ہیں:

''حضور مَالِيَّةُ نِهِ فرمايا كياتم نهيں جانتے حضرت عيسىٰ علي حمل ميں رہے، پيدا ہونے والوں كى طرح پيدا ہونے والوں كى طرح غذا دیے گئے، كھاتے پيتے تھے، عوارض بشرى ركھتے تھے، انھوں نے اس كا اقرار كيا۔'' ( يعنى يہاں عيسیٰ عليہ كومراد آبادى صاحب نے خود بشركما )

آل عمران کی آیات (۳۲ تا ۳۵) کے تحت فائدہ (۷۷) میں لکھتے ہیں کہ آدم، نوح، ابراہیم اور عمران ایک دوسرے کی نسل سے تھے۔

آل عمران (29) میں اللہ تعالی نے سب انبیاء کو بشر فرمایا، الشوریٰ (۵۲،۵۱) میں اللہ تعالیٰ نے سب انبیاء کو بشر فرمایا اور رسول اللہ مَنْ لِیْمُ کو بھی بشر فرمایا۔

بنی اسرائیل (۹۳ تا ۹۵) میں اللہ تعالی نے رسول الله تاہی کو بشر فرمایا اور آپ تاہی سے اعلان کروایا کہ کہہ دیجیے میں بشر ہوں۔ احمد رضا نے ترجمہ کیا ''متم فرماؤ! اگر زمین میں فرشتے

ہوتے چین سے چلتے تو ہم ان پر رسول بھی فرشتہ اتارتے۔'' مراد آبادی صاحب یہاں فائدہ (۱۹۹) کے تحت لکھتے ہیں:''کیونکہ وہ ان کی جنس سے ہوتا لیکن جب زمین میں آدمی بستے ہیں تو ان کا ملائکہ میں سے رسول طلب کرنا نہایت ہی بے جا ہے۔'' یعنی یہاں مراد آبادی صاحب نے رسول اللہ تالیج کی کہا۔

مندرجہ بالا تمام مقامات پر احمد رضا خان صاحب کا ترجمہ اور مراد آبادی صاحب کی تفسیر و کیھنے کے بعد یہ بات بالکل عیال ہے کہ انھوں نے قرآن میں جگہ جگہ انبیائے کرام بیلی اور خود ہمارے پیارے رسول میلی کو انسان، بشر اور آدمی لکھا۔ اس باب کے شروع میں مراد آبادی صاحب نے انبیائے کرام کو بشر کہنے والوں پر کفر کا جو فتو کی لگایا تھا وہ کس کس پر لگا؟ توبہ کی ضرورت ہے۔ صروت ہے۔ صروت ہے۔

احدرضا خان صاحب کے قرآنی ترجمہ وتفییر مراد آبادی کے مزید حوالہ جات ملاحظہ فرمائیں۔ رسول الله ظافیح کو النحل (۳۳، ف ۹۰،۸۹) میں بشر، انسان، مرد کہا اور النساء (۱، ف۳) میں لکھا کہ آدم علیم ابوالبشر میں جن کو بغیر ماں باپ کے مٹی سے پیدا کیا گیا اور سب انسان جن میں سیدعالم ظافیح اور سیدنا یعقوب علیم شامل ہیں سیدنا آدم علیم کی اولاد ہیں۔ الاکراف (۳۵، ف ۵۳ میں لکھا کہ تمام مرسلین آدم علیہ کی اولاد میں سے ہیں اور خاص سید عالم خاتم الانبیاء علیہ اور آپ اسیدنا عیلی ایس آپ علیہ اور آپ اور آپ اور آپ اسیدنا عیلی اور آپ اور آپ اسیدنا عیلی اور آپ اسیدنا عیلیہ آپ علیہ آپ علیہ آپ علیہ اور آپ اور آپ

كا بنده اور مخلوق معبود نبيس موسكتا جيسے عيسلى عليظا (مريم: ٣٨ ف٥٥) اور لكها الديعن معبود صرف ايك ب- (حم السجدة: ٢، ف ١١)

یاد رہے کہ قرآن اور حدیث کی رو سے انبیائے کرام پیٹل سب مخلوق سے افضل ہیں لیکن وہ انسان، بشر اور مرد تھے۔ یہاں رسول الله مُنائِیل کی ایک دعا کا ذکر بے جانہ ہوگا جو آپ مُنائِل منج کی نماز کے وقت مانگتے تھے:

(( اَللَّهُمَّ اَجُعَلُ فِي قَلْبِي نُوْرًا وَّ فِي بَصَرِى نُورًا وَّ فِي سَمُعِي نُورًا وَّ عَنُ يَّمِينِي نُوْرًا وَّعَنُ يَّسَارِى نُورًا وَّ فَوْقِى نُورًا وَّ تَحْتِى نُورًا وَّ أَمَامِي نُورًا وَّ خَلُفِى نُورًا وَّ اجْعَلُ لِّى نُورًا وَّ فِي لِسَانِى نُورًا وَّعَصَبِى وَلَحْمِى وَدَمِى وَشَعْرِى وَبَشَرِى وَ اجْعَلُ فِى نَفَسِى نُورًا وَّ اَعْظِمُ لِى نُورًا اللَّهُمَّ اَعُطِنِى نُورًا ﴾) [بحارى، كتاب الدعوات، باب الدعاء إذا انتبه من الليل: ٢ ١٣١ـ مسلم،

كتاب صلاة المسافرين، باب صلاة النبي عَلَيْهُ و دعائه بالليل: ٧٦٣]

''اے اللہ! میرے دل میں نور بنادے اور میری آئکھوں میں نور بنا دے اور میرے کا نول میں نور بنا دے اور میرے کا نول میں نور بنا دے اور میرے سامنے اور پیچھے نور بنا دے اور مجھے نور عطا فرما اور میری زبان میں نور بنا دے اور میرے پیٹھے میں اور میرے گوشت میں اور میرے چڑے میں نور بنا دے اور بڑا کر میرے گوشت میں اور میرے خون میں اور میرے چڑے میں نور بنا دے اور بڑا کر میرے لیے نور، یا الٰہی دے مجھے کونور۔''

جولوگ رسول الله مگالیا کم کونور من نور الله مانتے ہیں ان کا مندرجہ بالا دعا کے بارے میں کیا تصرہ ہوگا جو دعا آپ مگالیا ہر صبح کی نماز کے وقت مانگتے تھے، اگر آپ نور من نور الله تھے تو بید دعا مانگنے کی ضرورت نہتی ۔

### باقی انبیائے کرام میل کے بشر ہونے کے رضاخانی جوت:

البقره (۷۷۱، ف۳۱۳) مین لکھا کہ انبیاء مرد ہوتے ہیں ۔النساء (۱، ف۳) مین لکھا کہ تمام انبیاء بشر اور انسان تھے ۔یوسف (۱۰۹، ف ۲۳۲،۲۳۵) مین لکھا کہ تمام انبیاء مرد تھے۔ الج ف ۱۹۳) مین لکھا انبیاء بشر اور انسان میں ۔المؤمنون (۲۳، ف۳۳) میں لکھا کہ بشر کا رسول ہونا نہ تسليم كرنا كمال حمافت ہے ۔التغابن (٢، ف ١١) ميں كھ انھوں نے بشر كے رسول ہونے كا انكار كيا اور يه كمال بے عقلى و نافنجى ہے۔ مزيد حواله ضرور ملاحظہ فرمائيں (بنی اسرائيل:٩٣، ف ١٩٧)

جنھوں نے بشر کورسول تسلیم نہ کیا ان کی پیر کمال بے عقلی ونافہمی ہے لیکن جو آج انبیائے کرام عیظم کو بشر تسلیم نہیں کرتے کیا بیران کی کمال بے عقلی و نافہمی نہیں؟ کیونکہ وہ بھی وحی کے منکر ہوئے اور بیر بھی، کیونکہ قر آن تو بار بار انبیائے کرام عیظم کو بشر کہتا ہے۔

قرآن میں ہر نبی کو اس قوم کا بھائی کہا گیاہے۔ (الاعراف: ۸۵،۷۳،۹۵ صود: ۵۰، ۹۱، ۸۴) جس کا مطلب اسی قوم اور قبیلے کا فرد ہے، جس کوبعض جگد ﴿ رسولا منهم ﴾ یا ﴿ من اُنفسهم ﴾ یا ﴿منکم ﴾ سے بھی تعبیر کیا گیا ہے۔ (البقرة: ۱۲۹، ۵۱۔ آل عمران: ۱۲۴۔ الاعراف: ۳۵۔ الزمر: ۷۱) اور پیھی کہا گیا ہے کہ فلال نبی کی قوم۔

اور مطلب ان سب کا یہ ہے کہ رسول اور نبی انسانوں میں سے ہی ایک انسان ہوتاہے، جسے اللہ تعالیٰ لوگوں کی ہدایت کے لیے چن لیتاہے اور وحی کے ذریعے اس پر اپنی کتاب اور احکام نازل فرما تاہے اور اس طرح وہ رسول اور نبی تمام عام انسانوں سے افضل ہوجا تاہے۔

اس باب میں عرض کہ ہے کہ سب سے پہلے نعیم مراد آبادی تغییر میں کہا گیا کہ قرآن پاک میں جا بجا انبیائے کرام ﷺ کے بشر کہنے والوں کو کا فر فرمایا گیا۔ (البقرة: ف۱ مئلہ) اس کے بعد دو رخی اختیار کرتے ہوئے انبیائے کرام ﷺ کو جا بجا اپنی تغییر میں بشر، انسان ادر مرد لکھا، جس کا ہم بہت تفصیل کے ساتھ ذکر کر چکے ہیں اور پھر سہرخی اختیار کرتے ہوئے لکھا کہ رسولوں کو بشر ہی جانتے رہے اوران کے منصب نبوت اور اللہ تعالیٰ کے عطا فرمائے ہوئے کمالات کے مقر اور معترف نہ ہوئے، یہی ان کے کفر کی اصل تھی لیعنی مراد آبادی صاحب نے یہاں اصل بات لکھ دی۔ (بنی اِسرائیل: ۹۴، ف ۱۹۷)

## انبیائے کرام ﷺ کے بشر ہونے کے متعلق مزید دلائل:

سورہُ یوسف کی آیت (۳۱) میں ہے:

''ان عورتوں نے جب اسے دیکھا تو بہت بڑا جانا اوراپنے ہاتھ کاٹ لیے اور زبان سے نکل گیا کہ ما شاءاللہ ہے ہرگز انسان نہیں، یہ تو یقیناً کوئی بزرگ فرشتہ ہے۔'' اس سے بیمعلوم ہوا کہ انبیاء پیٹھ کی غیر معمولی خصوصیات وامتیازات کی بنا پرانھیں انسانیت سے نکال کرنورانی مخلوق قرار دینا ہر دور کے ایسے لوگوں کا شیوہ رہا ہے جونبوت اور اس کے مقام ے نا آشنا ہوتے ہیں۔سورہُ حجر کی آیت (۳۳) میں ہے:

''وہ بولا میں ایبانہیں کہاس انسان کو سجدہ کروں جسے تو نے کالی اور سڑی ہو کی کھنکھناتی مٹی سے بنایا۔''

شیطان نے انکار کی وجہ آ دم کا خاکی اور بشر ہونا بتلایا، جس کا مطلب یہ ہوا کہ انسان اور بشر کو اس کی بشریت کی بنا پر حقیر اور کمتر سمجھنا یہ شیطان کا فلسفہ ہے، جو اہل حق کا عقیدہ نہیں ہوسکتا، اس کے بشریت کی بشریت کے مشر نہیں، اس لیے کہ ان کی بشریت کوخود قرآن نے وضاحت سے بیان کیا ہے۔

### توحید فی الذات کے بارے میں شرکیہ امور:

کی فرضے یا نبی یا کسی دوسری مخلوق کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا یا بیٹی سجھنا یا اللہ کا برزو سجھنا یا اللہ کو بارے میں نور سے نور سے نور سے خوا نا گلہ نور کا اللہ خود خالق ہے۔ (الا نعام: ۱) اللہ تعالیٰ کے بارے میں تین میں سے تین کا عقیدہ رکھنا شرک ہے۔ اللہ تعالیٰ کی ذات با برکات کو کا نئات کی ہر چیز میں موجود سجھنا وحدت الوجود کہلاتا ہے، اس پر ایمان رکھنا شرک ہے۔ بندے کا اللہ کی ذات میں مرغم ہوجانے کا عقیدہ وحدت الشہو و کہلاتا ہے، اس پر ایمان رکھنا شرک ہے۔ اللہ تعالیٰ کی ذات میں مرغم ہوجانے کا عقیدہ طلول کہلاتا ہے، اس پر ایمان رکھنا شرک ہے۔ توحید کی ذات میں مرغم ہوجانے کا عقیدہ طلول کہلاتا ہے، اس پر ایمان رکھنا شرک ہے۔ توحید فی اللہ ات ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ سب سے الگ آسانوں کے اوپر عرش عظیم پر جلوہ افروز ہے اور وہ خالق ہے اور اس کے سوا ہر چیز مخلوق ہے، اللہ تعالیٰ جیسا کوئی نہیں لیکن رسول اللہ تاہیٰ کے متعلق فرمایا: '' کہہ و بجیے میں تمھاری طرح بشری تقاضے فرمایا: '' کہہ و بجیے میں تمھاری طرح بشر ہول۔'' (الکہف: ۱۰۱) میں تمھاری طرح بشری تقاضے بیدائش، موت، کھانا، بینا، نیند، بھولنا، تھکنا، شادی، اولاد وغیرہ رکھتا ہوں، یہ آپ تاہیٰ کی ذات ہوں، موت، کھانا، بینا، نیند، بھولنا، تھکنا، شادی، اولاد وغیرہ رکھتا ہوں، یہ آپ تاہوں سے افضل ہیں، ہی سے لیکن اس کے ساتھ ہی یہ بات ثابت شدہ ہے کہ رسول اللہ تاہیٰ شرک فی الذات کی وجہ سے بغیر ہیاب و کتاب الإیمان، باب إثبات رؤیة میں وال دیے جا کمیں گے۔ [مسلم، کتاب الإیمان، باب إثبات رؤیة حساب و کتاب دوزخ میں ڈال دیے جا کمیں گے۔ [مسلم، کتاب الإیمان، باب إثبات رویة

المؤمنين ....الخ: ١٨٣]

اورامت محمریہ کے ایسے لوگوں کا انجام خودسوچ لیں کیا ہوگا؟

## فصل پنجم

## توحيد في الصفات اورشرك في الصفات

الله تعالی این صفات میں واحداور بے مثل ہے، ان میں اس کا کوئی ہمسرنہیں، اس عقیدہ کو توحید فی الصفات کہتے ہیں۔اللہ تعالٰی کی صفات میں کسی اور کوشر یک کرنا شرک فی الصفات کہلاتا ہے۔اللہ تعالیٰ کے بےشار نام ہیں،ان میں سے اللہ اس کا ذاتی نام ہے، ننانو بے صفاتی نام تو تر مذی کی ایک روایت میں بھی مذکور ہیں، بیرسب صفاتی نام ہیں اور بیصفات کسی مخلوق میں نہیں ہیں۔ آیت الکری میں الله تعالی کی جو صفات بیان ہوئی ہیں وہ کسی مخلوق میں نہیں ہیں: ﴿ ٱللَّهُ لَاۤ إِلٰهَ إِلَّا هُوٓ ۚ ٱلْيُّ الْقَيُّةُ مُوَّ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ۚ لَهُ مَا فِي السَّمَاوِتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ \* مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَةٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ \* يَعْلَمُ مَا بَيْنَ ٱيْدِيْهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُجِيْطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهَ إِلَّا بِمَا شَآءَ ۚ وَسِعَ كُرْسِتُهُ السَّمَاوِت وَالْأَرْضَ ۚ وَلا يَوُدُهُ حِفْظُهُما وَهُو الْعَلَى الْعَظِيمُ ﴿ ﴾ [ البقرة : ٢٥٥] ''اس کے سواکوئی معبود نہیں ہے۔ وہ زندہ ہے، سب کا سنجالنے والا ہے، نہ او گھتا ہے نہ سوتا ہے، اس کا ہے جو کچھ آسانوں اور زمین میں ہے (لیعنی اس کا کوئی شریک نہیں)<sub>۔</sub> اس کے حکم کے بغیراس کے سامنے کوئی سفارش نہیں کرسکتا۔ وہ گزرے ہوئے حالات اور آنے والے حالات سب جانتا ہے۔ اللہ کی کری کے اندر آسان اور زمین سب آ گئے ہیں۔ وہ ان کی حفاظت سے تھکتا نہیں، وہ بڑا عالی رتبہ اور جلیل القدر ہے۔'' سورهٔ حشر میں الله تعالیٰ کی کچھ صفات بیان ہوئی ہیں جو کسی مخلوق میں نہیں: ''اس کے سواکوئی معبود نہیں، وہ چھپی اور کھلی باتیں جانتا ہے، وہ رحمان ہے، رحیم ہے،

اس کے سواکوئی معبود نہیں، وہ بادشاہ ہے، وہ پاک ہے، وہ سلامت ہے، امن دینے والا ہے، نگہبان ہے، غالب ہے، زبردست ہے، تکبر والا ہے، شرک سے پاک ہے، ہر چیزکو پیدا کرنے والا ہے، گلوق کے نقشے تھینچنے والا ہے، اس کے پیارے پیارے نام ہیں، آسان اور زمین والے اس کی شیخ کرتے ہیں، وہ غالب ہے، حکمت والا ہے۔''

(الحشر: ۲۲ تا ۲۴)

سورۂ اخلاص میں اللہ تعالیٰ کی صفات بیان ہوئی ہیں، بیصفات کسی مخلوق میں نہیں۔ یادر ہے کہ سورۂ اخلاص صحیح بخاری کی حدیث کے مطابق تہائی قرآن کے برابر ہے:

﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴿ اللَّهُ الصَّمَدُ ۚ لَذِيكِنْ ۗ وَلَذِيُولَنْ ۗ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُوا أَحَدٌ ﴿ ﴾

[الإخلاص]

'' کہہ دیجیے! وہ اللہ ایک ہے، اللہ بے نیاز ہے، نہ اس کی کوئی اولاد ہے اور نہ وہ کسی کی اولا دیے اور اس کے برابر کا کوئی نہیں ہے۔''

الله تعالی کے برابر کوئی نہیں (ذات میں نہ صفات میں نہ اختیارات میں، نہ حقوق میں الله تعالی نے سب مخلوق کو پیدا کیا، زمین اور آسان بنائے، زمین سے میوے نکالے (بیصفات کسی مخلوق میں نہیں)۔ (البقرة: ۲۲)

بطور ما لک اللہ کے برابر کی سے محبت نہیں کرنی جا ہے کیونکہ تمام طاقت اللہ کے پاس ہے۔
(البقرۃ: ۱۲۵ تا ۱۲۷) جو اللہ کے برابر کی اور کو جانے وہ کا فر ہے۔ (الانعام: اتا ۱۳۸۔ سباء: ۳۳۔ م السجدۃ: ۹) جو اپنے مالک کے برابر دوسروں کو جانے اس کی پیروی نہیں کرنی جا ہیے۔ (الانعام: ۱۵۰) جو اللہ کے برابر دوسروں کو جانے وہ دوزخی ہے۔ (ابراہیم: ۳۰۔ الزم: ۸) جو سارے جہاں کے مالک کے برابر دوسروں کو سمجھے وہ صاف گراہ ہے۔ (الشعراء: ۹۷ تا ۱۹۹۹) اللہ کے جوڑکا کوئی نہیں، وہ ہر چیزکا داتا ہے۔ (مریم: ۱۵۷) اللہ تعالی ﴿ کُنْ فَیکُونُ ﴿ کَا مَا لَک ہے (اور کوئی نہیں):

﴿ بَدِینُ کَا اللہ مُولِدَ وَ الْدِرْضِ ﴿ وَإِذَا قَصَلَى الْمُرّافِ اَلَّا مَا لَک ہے (اور کوئی نہیں):

وِیہ اللہ) آسانوں اور زمین کا پیدا کرنے والا ہے اور جب کوئی کام کرنا جا ہتاہے تو

صرف یہی کہہ دیتاہے کہ ہوجا، پس وہ ہوجاتا ہے۔''

(مزیدحوالہ جات کے لیے دیکھیے آل عمران: ۴۰،۷،۲۸،۵۹، الأنعام: ۲۳\_النحل: ۴۰)

اللہ تعالی ہرچیز پر قادر ہے (اور کوئی نہیں) اللہ تعالی عرش پر ہے پھر بھی ناظر ہے، یعنی دیکھ رہا ہے، من رہا ہے (پیصفت اور کسی میں نہیں ):

﴿ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ۞ ﴾ [ البقرة: ٩٦]

''اورالله دیکھاہے جو وہ کرتے ہیں۔''

(مزيد حواله جات كے ليے ديكھيے النساء: ١٠٨،٥٥، ٣٥، ٣٥، ١٥٨، ١٥٨، ١٠٨،٥٥)

جب تین آ دمی ہوں تو اللہ ان کا چوتھا ہو تا ہے، جب پاپنچ آ دمی ہوں تو اللہ ان کا چھٹا ہو تا ہے (وہ ناظر ہے ):

﴿ يَوْمَ يَبَعَثُهُمُ اللّهُ جَمِيْعًا فَيَنْتِئَهُمْ بِمَا عَبِلُوْا ۗ أَحْصُهُ اللّهُ وَنَسُوْهُ ۗ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ مَنْ عِنْ مَنْ عِنْ اللّهَ عَلَى كُلّ اللّهَ عَلَى كُلّ مَنْ عِنْ السّلواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ۗ مَا يَكُوْنُ مِنْ عَنْ جَمْدَ وَلَا اللّهَ عَلَى مَا فِي السّلواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُوْنُ مِنْ عَنْ عَلَى مَا يَكُوْنُ مِنْ اللّهَ عَلَى مَا كَانُوا وَلَا خَمْسَةٍ إِلّا هُوَسَادِسُهُمْ وَلَا آدْنُ مِنْ ذَٰلِكَ وَلَا آثَوْرَ الْقِيمَةِ وَاللّهُ مِنْ اللّهَ بِكُلِّ ثَنَى عِ عَلِيمٌ ﴾ هُوَ مَعَهُمْ آيُن مَا كَانُوا وَثَمَ يُنْتِئُهُمْ بِمَا عَبِلُوا يَوْمَ الْقِيمَةِ ۗ إِنَّ اللّهَ بِكُلِّ ثَنَى عِ عَلِيمٌ ﴾

[ المجادلة : ٧٠٦ ]

''جس دن الله ان سب کو زندہ اٹھائے گا پھر جیسے کام وہ کرتے رہے ان کو جتلا دے گا، الله کو تو وہ سب یاد ہیں اور وہ اپنے کیے ہوئے کام بھول گئے ہیں اور ہر چیز الله کے سامنے حاضر ہے، کیا بچھکو یہ چیزمعلوم نہیں کہ جو پچھآ سان اور زمین میں ہے اللہ اس کو جانتا ہے، جب تین آ دی پچھکانا پھوی کرتے ہیں تو اللہ ان کا چوتھا ہوتا ہے اور جب پانچ آ دی صلاح مشورہ کرتے ہیں تو اللہ ان کا چھٹا ہوتا ہے۔ ای طرح اس سے کم آ دی ہوں یا زیادہ اللہ ضرور ان کے ساتھ ہے وہ کہیں بھی ہوں پھر جو کام انھوں نے کیے موں یا زیادہ اللہ ضرور ان کے ساتھ ہے وہ کہیں بھی ہوں پھر جو کام انھوں نے کیے قیامت کے دن انھیں جتلا دے گا، بے شک اللہ سب کچھ جانتا ہے۔''

ہر جگہ ناظر ہونا اور بیصفت کسی اور میں رکھنا اللہ کی صفت میں برابری ہے، اس کی وضاحت ہم نے چیچے بیان کر دی ہے اور بیشرک ہے، کیونکہ اللہ کے برابر کوئی نہیں اور اللہ جیسا کوئی نہیں:
﴿ لَيْنَ كَيْ فِيلَٰہ مِثْنَى عُنْ ﴾ (الثوریٰ: ۱۱) اور فرمایا: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ اَمْدِيًّا ﴾ (مریم: ۲۵)'' کیا تو جانتا ہے اس کا کوئی ہم نام؟'' اللہ کی سب صفات جو اس باب میں فدکور ہیں، بیراللہ کے لیے خاص ہیں، ان صفات میں سے کسی ایک کو بھی اللہ کی طرح کسی اور میں تسلیم کرنا شرک فی الصفات ہوگا۔

اوران صفات میں دلائل تو حید والی صفات بھی آتی ہیں جوقر آن میں جگہ جگہ فدکور ہیں۔ ان آیات میں اللہ تعالیٰ کی زمین و آسان میں پیدا کردہ چیزوں اور انسانوں پر کیے گئے انعامات کا ذکر ہے۔ (ابراہیم: سر ۱۳۳ بی اسرائیل: ۱۲، ۲۰۰۰)۔ "سبحان الله و بحمدہ" (جوفرشتوں اور مومنوں کی شبیح ہے) (جغاری: ۱۸۱۷ء مسلم: ۲۸۸۷) کا بھی یہی مطلب ہے کہ اللہ اپنی صفات میں شرک سے پاک ہے۔ دسیان اللہ!" جہاں بھی قرآن یا حدیث میں آیا ہے اس کے صرف دومعنی ہیں، اول اللہ تعالیٰ شرک سے پاک ہے۔ جس نے اللہ کی سی صفت کو شرک سے پاک ہے۔ جس نے اللہ کی سی صفت کو مخلوق کی کسی صفت کے مشابہ کیا تو وہ کافر ہے۔ (فقد اکبر۔ مقدمہ ہدایہ: ارمی)

### توحید فی الصفات کے بارے میں شرکیہ امور:

امور کائنات اورنظم کائنات کی تدبیر میں اللہ تعالیٰ کے سواکسی دوسرے نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال کو شریک سمجھنا شرک ہے۔ (پونس: ۳۔ الرعد: ۲) زمین و آسان کے تمام خزانوں میں تصرف کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ کو ہے، اس میں کسی نبی، ولی ،غوث ،قطب یا ابدال کوشریک سمجھنا شرک ہے۔ (المنافقون: ۷۔ الانعام: ۵۰)

قیامت کے روز کسی کوسفارش کرنے کی اجازت دینے یا نہ دینے ،سفارش قبول کرنے یا نہ کرنے ،

کسی کو ثواب یا عذاب دینے ،کسی کو پکڑنے یا چھوڑنے کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ کو ہوگا، اللہ تعالیٰ کے

اس اختیار میں کسی کو بھی شریک سجھنا شرک ہے۔ (الزمر: ۲۲۲،۲۳۳) غیب کاعلم رکھنے والا اور ہرجگہ ناظر
صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے، کسی اور کو عالم الغیب یا ناظر سجھنا شرک ہے۔ (النمل: ۲۵) اللہ ہی دلوں کے
چھیے بھید جانتا ہے۔ (الملک: ۱۲۲) دلوں کو پھیرنے والا، ہدایت دینے والا، نیکی کی توفیق دینے والا
صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔ (الانفال: ۲۲- القصص: ۵۱) رزق کی تنگی یا فراخی، صحت اور بیاری، نفع اور
نفع اور
فقصان، زندگی اور موت دینے والاصرف اللہ تعالیٰ ہی ہے، کسی بھی اور کو اس پر قادر سجھنا شرک ہے:

﴿ وَلَا تَقْتُلُوْ اَ وُلَا دُکُو خَشْسَةَ اِمْلَاق ﴿ بَحْنُ نَدُرُ فَهُمْ وَ إِنَّا كُمْ ۖ إِنَّ كُمْ ۖ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْاً

كَبِيرًا ﴿ ﴾ [ بني إسرائيل: ٣١]

''اوراپی اولاد کو تنگدستی کے ڈریے قتل نہ کرو، ہم انھیں بھی رزق دیتے ہیں اور شمصیں بھی، بے شک ان کوقل کرنا بڑا گناہ ہے۔'' ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّن يَبْسُطُ الَّارْقَ لِمَنْ يَتَكَأَّءُ وَيَقْدِرُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾

[ سبا : ٣٦ ]

'' کہہ دو! میرا رب جس کے لیے چاہتا ہے روزی کشادہ کر دیتا ہے اور کم کر دیتا ہے۔ لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے''

( مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے القصص : ۷۸ تا ۸۲۔الشوریٰ : ۵۰،۴۹ والاعراف: ۱۸۹، ۱۹۰۔ آل عمران : ۲۲، ۲۷ والملک : ۳۲،۳۳ آل عمران : ۱۵،۴٬۱۱۹)

اولاددینے والا یا نددینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے، کسی بھی اور کو اس پر قادر سجھنا شرک ہے: ﴿ یِلْنِهِ مُلْكُ السَّمَاوٰتِ وَالْأَرْضِ \* یَخْلُقُ مَا یَشَآءُ \* یَهَبُ لِمَنْ یَشَآءُ اِنَانًا وَیَهَبُ لِمَنْ یَشَآءُ اللَّ کُوْرَهُ اَوْیُرَوِّجُهُمْدُ ذُکْرَانًا وَاِنَاقًا \* وَیَجْعَلُ مَنْ یَشَآءُ عَقِیْمًا \* اِلَّهُ عَلِیْمٌ قَدِیْرٌ ﴿ ﴾

[الشورى: ٥٠،٤٩]

''آسانوں اور زمین میں اللہ ہی کی بادشاہی ہے، جو چاہتا ہے پیدا کرتا ہے، جے چاہتا ہے

لڑکیاں عطا کرتا ہے اور جے چاہتا ہے لڑکے عطا کرتا ہے، یا لڑکے اور لڑکیاں ملا کر دیتا
ہے اور جے چاہتا ہے بانجھ کر دیتا ہے۔ بے شک وہ جاننے والا اور قدرت والا ہے۔''
دنیا و آخرت کی تمام بھلائیاں صرف اللہ تعالیٰ ہی کے ہاتھ میں ہیں، کسی بھی اور کو اس میں
شریک سمجھنا شرک ہے۔ دلوں میں چھے راز اور بھید صرف اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے، کسی بھی اور کے
ہارے میں بیعقیدہ رکھنا شرک ہے۔ (الملک: ۱۲،۱۳۱۔ آل عمران: ۱۵۴،۱۱۹)

اور نعیم مراد آبادی صاحب نے بھی یہی لکھا کہ اللہ تعالیٰ کے لیے نہ مثل نہ نظیر، الوہیت و ربوہیت مراد آبادی صاحب نے بھی یہی لکھا کہ اللہ تعالیٰ کے لیے نہ مثل نہ نظیر، الوہیت و ربوہیت میں کوئی اس کا شبیہ نہیں۔ (دیکھیے البقرۃ: ۱۳۳۱، ۱۳۵۲، فوائد امیں ۱۳۵۳، کوائد: ۲۳۵۳، ۱۳۵۳، کوائد: ۲۳۵۳، ۱۳۵۳، کوائد: ۲۲۵۳۱)



## فصل ششم

# توحيد في العلم اورشرك في العلم

علم کے متعلق بنیادی اصول قرآن و حدیث میں موجود ہیں۔اللہ تعالی نے جتناعلم کسی کو دیا اس سے زیادہ وہ نہیں جانتا۔ (البقرۃ: ۳۲) ہر عالم سے بڑھ کر دوسرا عالم ہے: ﴿ وَفَوْقَ كُلِّلَّ ذِیْ عِلْمِهِ عَلِیْمٌ ﴾ (یوسف: ۲۷)'اور ہرعلم والے سے بڑھ کر دوسرا علم والا ہے۔'

اورسب سے بڑھ کرعلم والا اللہ تعالیٰ ہے، اللہ کے سواکوئی غیب نہیں جانتا:

﴿ قُلُ لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّلْمُوتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللهُ ۗ وَمَا يَشْعُرُونَ آيَّانَ يُعْتُونَ ۞ ﴾ [النما : ٢٥٥]

'' کہہ دو! اللہ کے سوا آسانوں اور زمین میں کوئی بھی غیب کی بات نہیں جانتا اور انھیں اس کی بھی خبر نہیں کہ کب اٹھائے جا کیں گے۔''

الله دلول کے بھید جانتا ہے(اور کوئی نہیں جانتا)۔ (آل عمران : ۱۵۴،۱۱۹) رسول الله مُلَّاثِيمُ غیب نہیں جانتے :

﴿ قُلْ لَا ٓ اَقُوْلُ لَكُمْ عِنْدِى خَزَآبِنُ اللهِ وَلَآ اَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلآ اَقُولُ لَكُمْ اِنِّيْ مَلَكُ اِنْ اَتَبِعُ إِلاَّ مَا يُوخَى إِنَّ مَلَكُ مَلَكُ الْمَا يَتُوعَى الْأَعْلَى وَالْبَصِيْرُ ۗ اَفَلاَ تَتَقَلَّرُ وْنَ ۚ ﴾ الله على والْبَصِيْرُ ۗ اَفَلاَ تَتَقَلَّرُ وْنَ ۚ ﴾ والله على والْبَصِيْرُ ۗ افَلاَ تَتَقَلَّرُ وْنَ ۚ ﴾

'' کہہ دو! میں تم سے بینہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں اور نہ میں غیب کا علم رکھتا ہوں اور نہ بین کہتا کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں اور نہ بیکہتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں۔ میں توصرف اس وی کی پیروی کرتا ہوں جو مجھ پر نازل کی جاتی ہے۔ کہہ دو! کیا اندھا اور آئکھوں والا دونوں برابر ہو سکتے ہیں؟ کیا تم غورنہیں کرتے۔''

(مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے الأعراف: ۱۸۸،۱۸۷ التوبہ:۱۰۱ الجن: ۲۵)

دراصل جتنا کسی کوعلم ملا اس سے زیادہ وہ نہیں جانتا۔ انبیائے کرام مِین ہے وہ جتنا وہی کے ذریعے بتایا گیا ان کاعلم وہاں تک محدود ہے، الله تعالیٰ کاعلم لا محدود ہے۔ جو چیز انبیائے کرام مِین کہ کو بتا دی گئ وہ غیب نہ رہا، وہ تو علم ہو گیا۔ (البقرہ: ۱۲۰، ۱۳۵) اور جونہیں بتایا گیا وہ غیب ہے اور قرآن یہی کہتا ہے کہ غیب کاعلم الله تعالیٰ کے سواکسی کونہیں۔ (انمل: ۲۵) الله تعالیٰ کاعلم لا محدود ہے:

﴿ قُلْ لَوْ کَانَ الْبَعَدُ مِدَادًا لِیْکِلْمِیْتِ رَبِّیْ لَنَفِدَ الْبَعَدُ قَبْلُ آنَ نَنْفَدٌ کَلِلْتُ رَبِّیْ وَلَوْ جِمْلَنَا

بِشْلِهِ مَلَدًا ﴿ [ الكهف: ١٠٩]

'' کہددے! اگر میرے مالک کی باتیں لکھنے کے لیے سمندر سیابی ہوتو میرے مالک کی باتیں فکھنے کے لیے سمندر ہم اس کی مدد کو باتیں ختم ہونے سے پہلے سمندر ختم ہو جائے، گواتنا ہی ایک اور سمندر ہم اس کی مدد کو لائیں۔''

صرف الله کاعلم لا محدود ہے باتی سب کاعلم محدود ہے، نبیوں کاعلم بھی محدود ہے۔ (مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے لقمان: ۲۵ تا ۳۳)

مویٰ علیظا ورخصر علیظا کوکشتی والوں نے سوار کرلیا، اتنے میں ایک چڑیا آئی اور کشتی کے کنارے پر بیٹھ کر ایک یا دو چوخچیں سمندر میں ماریں۔خصر علیظا نے کہا:''اے مویٰ! میرے اور تمھارے علم دونوں نے اللہ کے علم میں سے اتنا لیا ہے جیسے اس چڑیا کی چونچ نے سمندر میں سے۔''

[ بخارى، كتاب العلم، باب ما يستحب للعالم إذا سئل أى الناس أعلم؟ : ١٢٢] اس حديث سے الله اور مخلوق كے علم كا اندازه لكا يا جاسكتا ہے۔

مختلف انبیائے کرام میل کے متعلق قرآنی فیصلے کہ وہ غیب نہ جانتے تھے:

### الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطُنُ قَالَ يَأْدُمُ هَلُ آدُلُكَ عَلَى شَبَعَرَةِ الْنُلْدِ وَمُلْكٍ لَّا يَبْلَ ﴿ فَأَكَلَا مِنْهَا فَبَكَتْ لَهُمَا سَوْاتُهُمَا وَطَفِقاً يَخْصِفْنِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الْمِنَّةِ وَعَضَى أَدَمُ رَبَّةَ فَغَوٰى ۚ ثُمِّ اجْتَبِهُ رَبَّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى ﴾ [طه: ١٢٠ تا ١٢٠] " پھر شیطان نے اس کے دل میں خیال ڈالا، کہا اے آ دم! کیا میں خجے بھیکی کا درخت نہ بتاؤں اور ایسی باوشاہی جس میں ضعف نہ آئے۔ پھر دونوں نے اس درخت سے کھایا، تب ان پر ان کی برہنگی ظاہر ہو گئ اور اپنے اوپر جنت کے پتے چپکانے لگے اور آ دم نے اپنے رب کی نافر مانی کی پھر بھٹک گیا پھر اس کے رب نے اسے سرفراز کیا پھراس کی توبہ قبول کی اور راہ دکھائی۔''

ثابت مواسيدنا آ دم مَلينها غيب نه جانتے تھے، ورنه درخت كونه كھاتے:

﴿ وَلاَ اَقُولُ لَكُمْ عِنْدِى خَزَابِنُ اللهِ وَلاَ اَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلاَ اَقُولُ إِنِّى مَلَكُ وَلاَ اَقُولُ لِنَّهُ وَلاَ اَقُولُ اللهُ عَيْرًا اللهُ اَعْلَمُ بِمَا فِنَ اَنْفُيهِمْ ۚ إِنِّي إِذًا لِلَّهِ مَا لِللَّهِ مَا لَكُ اَعْلَمُ بِمَا فِنَ اَنْفُيهِمْ ۚ إِنِّي إِذَا لَا لَهُ اَعْلَمُ بِمَا فِنَ اَنْفُيهِمْ ۚ إِنِّي إِنَّ إِذًا لَا لَهُ اَعْلَمُ بِمَا فِنَ اَنْفُيهِمْ ۚ إِنَّ إِنَّ إِذًا لَا لَهُ اَعْلَمُ بِمَا فِنَ اَنْفُيهِمْ أَلَيْ اللهُ اَعْلَمُ بِمَا فِنَ اَنْفُيهِمْ أَلَا اللهُ اَعْلَمُ بِمَا فِنَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

''اور میں شمصین نہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں اور نہ یہ کہ میں غیب دان ہوں اور نہ یہ کہتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں اور نہ یہ کہوں گا کہ جولوگ تمھاری نظروں میں حقیر ہیں اللہ ان کو بھلائی نہ دے گا، اللہ خوب جانتا ہے جو پچھان کے دلوں میں ہے۔ الساکہوں تو میں بے انصاف ہوں۔''

﴿ وَٱ وْحِىَ إِلَىٰ نُوْمِ آنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلَّا مَنْ قَدْ اَمَنَ فَلَا تَبْتَهِسْ بِمَا كَانُوْا يَفْعَلُوْنَ ۚ ﴾ [ هود: ٣٦]

''اورنوح (علیلہ) کی طرف وحی کی گئی کہ تیری قوم میں سے اب کوئی اُیمان نہیں لائے گا گر جو لا چکا، پھرغم نہ کران کاموں پر جو وہ کر رہے ہیں۔''

﴿ وَنَاذَى نُوْحٌ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ الْبِيْ مِنْ اَهْلِيْ وَإِنَّ وَعْدَكَ الْحَقُّ وَاَنْتَ اَحْكُمُ الْكِيدِيْنَ ﴿ قَالَ لِيُوْحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ اَهْلِكَ ۚ إِنَّهُ عَمَلٌ عَيْرُ صَالِحٍ ﴿ فَلَا تَسْئَلِنِ مَا لَيْسَ لَكَ يِهِ عِلْمٌ ۖ إِنِّيْ آعِظُكَ أَنْ تَكُوْنَ مِنَ الْجِهِلِيْنَ ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّيْ آعُودُ بِكَ أَنْ اَسْئَلَكَ مَا لَيْسَ لِيْ بِهِ عِلْمٌ ۗ وَ إِلَّا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي اَكُنْ مِنَ الْجِهِلِيْنَ ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي اللَّهُ الْعُودُ بِكَ أَنْ الْمَلْكَ مَا لَيْسَ لِيْ بِهِ عِلْمٌ ۗ وَ إِلاَ تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي آكُنْ مِنَ الْجِهِدِيْنَ ﴿ وَالول مِن عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مِن الْعِيلِيْنَ ﴿ وَالول مِن عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَلَا تَعْفِيلُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ قَالِهُ اللّهُ مَا اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللل پوچھ جس کا مختبے علم نہیں ۔ میں شمصیں نصیحت کرتا ہوں کہ کہیں جاہلوں میں نہ ہو جاؤ۔ کہا اے رب! میں تیری پناہ لیتا ہوں اس بات سے کہ تجھ سے وہ بات پوچھوں جو مجھے معلوم نہیں اور اگر تو نے مجھے نہ بخشا اور مجھ پر رحم نہ کیا تو میں نقصان اٹھانے والوں میں سے ہو حاؤں گا۔''

ثابت ہوا كەنوح مايلا غيب نەجانتے تھے۔

﴿ وَلَقَلْ جَأَءَتُ رُسُلُنَا آِبْرُهِيْمَ بِالْبُشْرَى قَالُؤَا سَلَمًا ۖ قَالَ سَلَمٌ فَمَا لَيِتَ آنَ جَآءَ
يَعِيْلٍ حَنِيْنِ ۗ فَلَمَّا رَآ آيْدِيهُمْ لَا تَصِلُ إلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَآوْجَسَ مِنْهُمْ خِيهَةً \* قَالُوْا لَا
يَعِيْلٍ حَنِيْنِ ۗ فَلَمَّا أَنْسِلْنَا آلِى قَوْمِ لُوْطٍ ۚ وَامْرَاتُهُ قَالِمَةٌ فَصَحِلَتُ فَبَشَرْنُهَا بِإِسْحَق وَمِن
تَخَفُ إِنَّا أَنْسِلْنَا آلِى قَوْمِ لُوْطٍ ۚ وَامْرَاتُهُ قَالِمَةٌ فَصَحِلَتُ فَبَشَرْنُهَا بِإِسْحَق وَمِن
وَرَاءِ إِسْحَق يَعْقُوبَ ۗ قَالَتُ لِوَيُلَتَى ءَآلِكُ وَآنَا عَجُوزٌ وَهٰذَا بَعْلِى شَيْعًا \* إِنَّ هٰذَا
لَتَمْنَ عَجَيْبٌ ۗ قَالُوا آنَعُجِينَ مِنْ آمْرِ اللهِ رَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكُتُهُ عَلَيْكُمْ آهُلَ الْبَيْتِ
اللّهُ حَمِيْكٌ عَجِيْبٌ ۗ فَلَهُ اللّهُ وَبَرَكُتُهُ اللّهُ وَبَرَكُتُهُ اللّهُ وَبَرَكُتُهُ اللّهُ وَبَرَكُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلُهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

''اور ہمارے بیسجے ہوئے ابراہیم (طینیہ) کے پاس خوشخبری لے کر آئے۔ انھوں نے کہا سلام، اس نے کہا سلام، پس دیر نہ کی کہ ایک بھنا ہوا بچھڑا لے آیا۔ پھر جب دیکھا کہ ان کے ہاتھ اس تک نہیں چہنچ تو انھیں اجنبی سمجھا اور ان سے ڈرا۔ انھوں نے کہا خوف نہ کر وہم تو لوط (طینیہ) کی قوم کی طرف بیسجے گئے ہیں اور اس کی عورت کھڑی تھی، تب وہ ہنس پڑی پھر ہم نے اسے اسحاق (طینیہ) کے پیدا ہونے کی خوشخبری دی اور اسحاق (طینیہ) کے بعد یعقوب (طینیہ) کی۔ وہ بولی اے افسوس! کیا میں بوڑھی ہو کر جنول گی! میرا خاوند بھی بوڑھا ہے، یہ تو ایک عجیب بات ہے۔ انھوں نے کہا کہ تو اللہ کے تھم سے تعجب کرتی ہو کر جنول گی! میرا خاوند کرتی ہے۔ تم پر اے گھر والو! اللہ کی رحمت اور اس کی بر کتیں ہیں، بے شک وہ تعریف کیا ہوا براہیم (طینیہ) سے ڈر جاتا رہا اور اسے خوشخبری آئی ہم سے قوم لوط کے حق میں جھڑنے لگا، بے شک ابراہیم (طینیہ) بردبار، نرم دل اور اللہ کی طرف رجوع کرنے والا تھا۔ اے ابراہیم! بیہ خیال چھوڑ دے کیونکہ تیرے رب کا تھم طرف رجوع کرنے والا تھا۔ اے ابراہیم! بیہ خیال چھوڑ دے کیونکہ تیرے رب کا تھم طرف رجوع کرنے والا تھا۔ اے ابراہیم! بیہ خیال چھوڑ دے کیونکہ تیرے رب کا تھم

آ چکا ہے اور بے شک ان پر عذاب آ کر ہی رہے گا جو ملنے والانہیں۔'' ثابت ہوا کہ ابراہیم علیاً غیب نہ جانتے تھے۔ یہی بات الحجر (۵۲ تا۵۷) الصافات (۱۰۲ تا ۵۷) ۱۰۷) اور الذاریات (۲۵ تا ۳۲) میں بیان ہوئی۔

''اور جب ہمارے بیسجے ہوئے لوط (علیا) کے پاس پہنچے تو وہ ان کے آنے سے خمگین ہوا اور دل میں نگ ہوا اور کہا آج کا دن بڑا شخت ہے اور اس کے پاس اس کی قوم بے اختیار دوڑتی ہوئی آئی اور بیلوگ پہلے ہی سے برے کام کیا کرتے تھے۔ کہا اے میری قوم! بید میری (قوم کی) بیٹیاں ہیں، بیٹمھارے لیے پاک ہیں، سوتم اللہ سے ڈرواور میرے مہمانوں میں مجھے ذلیل نہ کرو، کیا تم میں کوئی بھی بھلا آ دی نہیں۔ انھوں نے کہا بھینا تو جانتا ہے کہ ہمیں تیری بیٹیوں سے کوئی غرض نہیں اور تجھے معلوم ہے جو ہم چاہے ہو تا کہا کہ کاش! مجھے تمھارے مقابلہ کی طاقت ہوتی یا میں کی زبردست ہوارے کی بناہ حالیتا۔''

ثابت ہوا لوط علیا غیب نہ جانتے تھے۔ یہی بات الحجر (۲۲،۲۱) اور العنکبوت (۳۳) میں بیان ہوئی، سور ہو لوسف میں ہے:

﴿ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ اَنْفُسُكُمْ اَمُرًا ﴿ فَصَبْرٌ جَمِيْلٌ ﴿ عَسَى اللّٰهُ اَنْ يَأْتِيَنِى بِهِمْ جَمِيْعًا ۗ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيْمُ الْعَكِيْمُ ۞ وَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَأْسَغَى عَلَى يُوسُفَ وَابْيَضَتْ عَيْنَهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيْمٌ ۞ ﴾ [ يوسف: ٨٤،٨٣] "کہا بلکہ تم نے دل سے ایک بات بنالی ہے، اب صبر ہی بہتر ہے، اللہ سے امید ہے شاید اللہ ان سب کو میرے پاس لے آئے، وہی جاننے والا، حکمت والا ہے اور اس نے ان سے منہ چھیر لیا اور کہا ہائے یوسف! اور غم سے اس کی آئکھیں سفید ہو گئیں، پس وہ خت عُملین ہوا۔"

ثابت ہوا سیدنا یعقوب علیلہ غیب نہ جانتے تھے۔ یہی بات سورہ یوسف: ۸ تا۲۰ تا ۲۲) میں بیان ہوئی۔سورہ تمل میں ہے:

﴿ وَتَفَقَّدُ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِى لَا آرَى الْهُدُهُدَ ۖ آمُ كَانَ مِنَ الْفَآبِينَ ۞ لاَعَذِبَّةُ عَنَابًا شَدِيْرًا اَوْ لَااذْبَكَةُ اَوْ لَيَأْتِيَتِيْ بِسُلْطُنِ مُّيِيْنِ۞ فَبَكَ غَيْرَ بَعِيْدٍ فَقَالَ اَحَطْتُ بِمَا لَمْ تُحِطْتُ بِمَا لَمْ تُحِطْتُ الْمَرَاةَ تَعْلِمُهُمُ وَجَدْتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِنْ وَأُوتِيَتُ مِنْ كُلِّ ثَنَى عِ وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ ۞ وَجَدْتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِنْ وَأُوتِيتُ مِنْ كُلِ لَهُمُ الشَّيْطُنُ اعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لا يَهْتَمُونَ وَمَا لَكُونِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّذِي فَقَالَ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنَ وَمَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤَالُونُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللللْهُ اللَّهُ الْمُؤَالِلْمُ اللللْهُ اللَّهُ الْمُؤَالُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ

[النمل: ۲۰ تا ۲۸]

''اور پرندوں کی حاضری لی تو کہا کیا بات ہے جو میں ہد ہدکو نہیں دیکھا، کیا وہ غیر حاضر ہے، میں اسے شخت سزا دوں گا یا اسے ذئے کر دوں گا یا وہ میرے پاس کوئی صاف دلیل بیان کرے۔ پھر تھوڑی دیر کے بعد ہد ہد حاضر ہوا اور کہا کہ میں آپ کے پاس وہ خبر لایا ہوں۔ میں نوں جو آپ کو معلوم نہیں اور سبا ہے آپ کے پاس ایک یقینی خبر لایا ہوں۔ میں نے ایک عورت کو پایا جو ان پر بادشاہی کرتی ہے اور اسے ہر چیز دی گئی ہے اور اس کا ایک بڑا تخت ہے۔ میں نے پایا کہ وہ اور اس کی قوم اللہ کے سواسورج کو سجدہ کرتے ہیں اور شیطان نے ان کے اعمال کو انھیں آراستہ کر دکھایا ہے اور انھیں راستہ سے روک دیا ہے۔ وہ راہ (ہدایت) پر نہیں چلتے۔ اللہ ہی کو کیوں نہ سجدہ کریں جو آسان اور زمین کی چھپی ہوئی چیزوں کو ظاہر کرتا ہے اور جوتم چھپاتے ہواور جوظاہر کرتے ہوسب جانتا

ہے۔اللہ بی ایساہ کہ اس کے سواکوئی معبود نہیں ہے اور وہ عرش عظیم کا مالک ہے۔کہا
ہم ابھی دکھ لیتے ہیں کہ تو تی کہتا ہے یا جھوٹوں میں سے ہے۔ میر اید خط لے جا اور ان
کی طرف ڈال دے پھران کے ہاں سے والی آ جا پھر دکھے وہ کیا جواب دیتے ہیں۔'
ثابت ہوا سیرنا سلیمان (طیا) غیب نہ جانتے تھے کہ ہد ہد نے کہا کہ میں آپ کے پاس وہ خبر لا یا ہوں جوآپ کو معلوم نہیں اور سیرنا سلیمان علیا نے فرمایا ہم ابھی دکھے لیتے ہیں کہ تو سی کہتا ہے یا جھوٹوں میں سے ہے۔ یہ نہیں فرمایا کہ دفرمایا ہم ابھی دکھے لیتے ہیں کہ تو سی کہتا ہے یا جھوٹوں میں سے ہے۔ یہ نہیں فرمایا کہ جھے اس ساری بات کا پہلے ہی علم ہے۔

﴿ فَا آئِهِ عُولُ اللّٰهِ وَاللّٰ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰ

''پھرتم اپنی تدبیر جمع کر کے صف باندھ کر آؤ اور تحقیق آئ جیت گیا جو غالب رہا، کہا اے موک ! یا تو ڈال اور یا ہم پہلے ڈالنے والے ہوں۔ کہا بلکہ تم ڈالو۔ پس اچا تک ان کی رسیاں اور لاٹھیاں ان کے جادو سے اس کے خیال میں آئیں کہ دوڑ رہی ہیں۔ پھر موک نے اپنے دل میں ڈرمحوں کیا۔ ہم نے کہا ڈرمت، بے شک توہی غالب ہوگا۔'' ﴿ وَمَاۤ اَجْعَلُكُ عَنْ قَوْمِكَ يُعُولُى ﴿ قَالَ هُمُ أُولَآ عِلَى اَثَوِى وَعِجِلْتُ اِلَيْكَ رَبِّ لِيَرُطٰى ﴿ قَالَ قَوْمِكَ مِنْ بَعْدِكَ وَاصَلَهُمُ السّامِدِیُ ﴿ وَمَعَ مُولَى الْعَدِيلُ وَمَا اللّٰهِ مَوْلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهُ السّامِدِی ﴿ وَمَالَ مَلَيْكُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ

[ طه: ۸۲ تا ۸۸]

"اوراے موی ! تخصے اپنی قوم سے پہلے جلدی آنے کا کیا سب ہوا؟ کہا وہ بھی میرے
پیچے ہی آرہے ہیں اوراے میرے رب! میں جلدی تیری طرف آیا تا کہ تو خوش ہو۔
فرمایا تیری قوم کو تیرے بعد ہم نے آزمائش میں ڈال دیا ہے اور انھیں سامری نے گراہ
کر دیاہے۔ پھر موی اپنی قوم کی طرف غصے سے بھرا ہوا افسوں کرتے ہوئے لوٹا، کہا
اے میری قوم! کیا تمھارے رب نے تم سے اچھا وعدہ نہیں کیا تھا، پھر کیا تم پر بہت زمانہ

گزرگیا تھا یا تم نے چاہا کہتم پرتمھارے رب کا غصہ نازل ہو، تب تم نے مجھ سے وعدہ خلافی کی۔''

ثابت ہوا کہ سیدنا موی علیظا غیب نہیں جانتے تھے۔ یہی بات الاعراف (۱۲۳) طرا (۲۱) انمل: (۱۰) اور القصص (۲۰) میں بیان ہوئی ہے۔

سيدناعيسي عليلًا غيب نهيس جانة، ديكھيے المائدة (١١٦ تا١٢)

[مريم: ٢ تا ١٠]

''یہ تیرے رب کی مہر بانی کا ذکر ہے جو اس کے بندے ذکر یا (علیہا) پر ہوئی، جب اس نے اپنے رب کو خفیہ آ واز سے پکار کرکہا اے میرے رب! میری ہڈیاں کمزور ہوگئ ہیں اور سر میں بڑھا پا جیکنے لگا ہے اور میرے رب! تچھ سے مانگ کر میں بھی محروم نہیں ہوا اور بے شک میں اپنے بعد اپنے رشتہ داروں سے ڈرتا ہوں اور میری بیوی بانچھ ہے، پس تو اپنے ہاں سے ایک وارث عطا کر جو میرا اور یعقوب (علیہا) کے خاندان کا بھی وارث ہواور اے میرے رب! اسے پندیدہ بنا۔ اے زکریا! بے شک ہم تجھے ایک لڑکے کی خوشخری دیتے ہیں جس کا نام کی ہوگا، اس سے پہلے ہم نے اس نام کا کوئی بیدانہیں کیا۔ کہا اے میرے رب! میرے رب! میرے کے لڑکا کہاں سے ہوگا حالانکہ میری بیوی بانچھ ہے اور میں بڑھا ہے کہ وہ مجھ پر آسان ہے اور میں بڑھا ہے کہ وہ مجھ پر آسان ہے اور میں نے کہا ہے کہ وہ مجھ پر آسان ہے اور میں نے اور میں سے پہلے بیدا کیا، حالانکہ تو کوئی

چیز نہ تھا۔ کہا اے میرے رب! میرے لیے کوئی نشانی مقرر کر۔ کہا تیری نشانی ہیہے ' کہ تو تین رات تک مسلسل لوگوں ہے بات نہیں کر سکے گا۔''

ثابت ہوا کہ سیدنا زکر پائلیا بھی غیب نہیں جانتے تھے۔ یہی بات آل عمران (۳۷ تا ۲۸) میں بھی بیان ہوئی ہے۔

﴿ إِذْ دَخَلُوا عَلَى دَاوُدَ فَفَرِعَ مِنْهُمْ قَالُوا لَا تَخَفُّ ۚ خَصْمُنِ بَغَى بَعْضَنَا عَلَى بَعْضِ

فَاخُكُمْ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَلَا تُشْطِطُ وَاهْدِنَاۤ إِلَى سَوَآءِ الصِّرَاطِ۞﴾ [ص: ٢٢]

"جب وہ داؤد کے پاس آئے تو وہ ان سے گھبرایا کہا ڈرنہیں، دو جھگڑنے والے ہیں، ایک نے دوسرے پر زیادتی کی ہے، پس آپ ہمارے درمیان انصاف کا فیصلہ کیجے اور بات کو دور نہ ڈالیے اور جمیں سیدھی راہ ہر چلا۔"

ثابت ہوا کہ سیدنا داؤد علیاً بھی غیب نہیں جانتے تھے، تب ہی وہ ڈرے کہ بید کون ہیں جو آئے ہیں۔

﴿ وَلِسُلَيْهُانَ الرِّيْحَ غُدُوهُ هَا شَهُرٌ وَرَوَاحُهَا شَهُرٌ وَاسَلْنَا لَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ وَمِنَ الْجِنِ مَنْ يَتَغَلَّ بَيْنَ يَدَيْهِ عِلْوَنِ رَبِّهِ \* وَمَنْ يَرِغْ مِنْهُمْ عَنْ آمْرِنَا نُذِقَهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيْرِ ۞ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ تَخَارِيْبَ وَتَهَا يَثِيلَ وَجِفَانٍ كَالْجُوابِ وَقُدُورٍ للسِياتِ \* السَّعِيْرِ ۞ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ تَخَارِيْبَ وَتَهَا يَثِيلَ وَجِفَانٍ كَالْجُوابِ وَقُدُورٍ للسِياتِ \* إِغْمَلُوا اللهَ دَاؤِدَ شُكُرًا \* وَقَلِيلٌ مِنْ عَبَادِى الشَّكُورُ ۞ فَلَتَا فَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمُؤْتَ مَا وَلَهُ مَا نَوْا مَنْ اللهُ مَنْ مَوْتِهُ إِلَا وَلَا فَي الْعَلَى اللهُ الْمُهْدِينَ ۞ ﴿ وَاللَّهُمْ عَلَى مَوْتِهُ إِلَّهُ مِنْ مَا لَبُونُ مَا لُولُهُ مِنْ اللَّهُ مُؤْتُونَ الْفَيْلِ مَا لَمُعْمَى الْمُعْلَى مِنْسَاتَهُ \* فَلَتَا خَرَّ تَبَيَّتَتِ الْجِنُ انَ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْفَيْلِ مَا لَهُ مَا لَهُ الْمُعْلِي ﴾ [سبا: ١٢ تا ٢٤ ٢]

"اور ہوا کوسلیمان (علیہ) کے تابع کر دیا تھا جس کی صبح کی منزل مہینے بھر کی راہ اور شام کی منزل مہینے بھر کی راہ تھا اور پھھ کی منزل مہینے بھر کی راہ تھی اور ہم نے اس کے لیے تا نے کا چشمہ بہا دیا تھا اور پھھ جن اس کے آگے اس کے رب کے حکم سے کام کیا کرتے تھے اور جو کوئی ان میں سے ہمارے حکم سے پھر جاتا تھا تو ہم اسے آگ کا عذاب چکھاتے تھے، جو وہ چاہتا اس کے لیے بناتے تھے، قلعے اور تصویریں اور حوض جیسے گئن اور جمی رہنے والی دیگیں۔ اس کے لیے بناتے تھے، قلعے اور تصویریں اور حوض جیسے گئن اور جمی رہنے والی دیگیں۔ اے آل داؤد! تم بطور شکر نیک کام کیا کرواور میرے بندوں میں سے شکر گزار تھوڑے ہیں۔ پھر جب ہم نے اس پر موت کا حکم کیا تو انھیں اس کی موت کا بتا نہ دیا گرگھن ہیں۔ پھر جب ہم نے اس پر موت کا حکم کیا تو انھیں اس کی موت کا بتا نہ دیا گرگھن

کے کیڑے نے جواس کے عصا کو کھار ہاتھا، جب گریڑا تو جنوں نے معلوم کیا کہ اگر وہ غیب کو جانتے ہوتے تو اس ذلت کے عذاب میں نہ پڑے رہتے۔''

عیب لوجائے ہوتے تو اس ذلت کے عذاب میں نہ پڑے رہتے۔'' ثابت ہوا کہ جن بھی غیب نہیں جانے ۔تبھی انھیں سیدنا سلیمان علیاہ کی موت کاعلم نہ ہوا، یہاں تک کہ گھن کے کیڑے نے عصا کو کھا لیا اور سیدنا سلیمان علیاہ زمین پر مردہ حالت میں گر پڑے۔اتنی ورسیدنا سلیمان علیاہ عصا کی فیک پر مردہ حالت میں رہے اور جب عصا کو گھن نے کھا لیا تو زمین پر گر گئے۔ ٹابت ہوا کہ وہ فوت ہونے کے بعد مردہ حالت میں تھے زندہ نہ تھے۔ جیسا کہ آج کل لوگ کہتے ہیں۔

﴿ وَعَلَّمَ أَدَمَ الْاَسْمَآءَ كُلِّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلْلِكَةِ " فَقَالَ ٱنْبِئُونِيْ بِٱسْمَآءِ هَوُلَآءِ إِنْ كُنْتُمْ طِدِقِيْنَ ۞ قَالُوا سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا \* إِنَّكَ ٱنْتَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ ۞ قَالَ يَأْدَمُ ٱنْبِئُهُمْ بِٱسْمَآبِهِمْ \* فَلَتَا ٱنْبَاهُمْ بِاسْمَآبِهِمْ " قَالَ آلَمْ آقُلْ لَكُمُّ إِنِّيۡ آغَلَمُ عَيْبَ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ " وَآغَلَمُ مَا تُبْدُوْنَ وَمَا كُنْتُمْ تَكُثُمُونَ ۞ ﴾

[ البقرة : ٣١ تا ٣٣ ]

''اوراللہ نے آ دم (علیا) کوسب چیزوں کے نام سکھائے پھران سب چیزوں کوفرشتوں کے سامنے پیش کیا، پھر فرمایا مجھے ان کے نام بتاؤ اگرتم سچے ہو۔ انھوں نے کہا تو پاک ہے، ہم تو اتنا ہی جانتے ہیں جتنا تو نے ہمیں بتا یا ہے۔ بے شک تو بڑے علم والا، حکمت والا ہے۔ فرمایا اے آ دم! ان چیزوں کے نام بتا دو۔ پھر جب آ دم! نے انھیں ان کے نام بتا دیے تو فرمایا کیا میں نے مسمیں نہیں کہا تھا کہ میں آ سانوں اور زمین کی چھپی ہوئی چیزیں جانتا ہوں اور جوتم ظاہر کرتے ہواور جو چھپاتے ہواسے بھی جانتا ہوں اور جوتم ظاہر کرتے ہواور جو چھپاتے ہواسے بھی جانتا ہوں اور جوتم ظاہر کرتے ہواور جو چھپاتے ہواسے بھی جانتا ہوں اور جوتم ظاہر کرتے ہواور جو چھپاتے ہوا۔

ثابت ہوا کہ فرشتے غیب نہیں جانتے اور ان آیات سے اس بات کا بھی پتا چلا کہ مخلوق کو اس بات کا پتا ہے جس کا اسے علم دیا گیا ہے اور مخلوق غیب نہیں جانتی اور یہ بھی ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے بتانے سے پہلے آ دم علیہ کو بھی ان چیزوں کے ناموں کا پتا نہ تھا اور یہ اصول ساری مخلوق پر عائد ہوتا ہے۔

### رسول الله مَثَالِثَانِمُ غيب نه جانتے تھے:

غیب کے سلسلے میں رسول الله مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا يَانَ مَن اللهِ مَن الهِ مَن اللهِ مَن الله

ا۔ نبوت سے پہلے کا زمانہ۔

۲۔ نبوت کا زمانہ۔

س۔ آپ مُلَاثِیَمُ کی وفات کے بعد کا زمانہ۔

### ا۔ نبوت سے پہلے کا زمانہ:

قرآن مجید میں ان مقامات پر اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ نبی بننے سے پہلے رسول الله مُنَافِیْمُ کو ان باتوں کاعلم نہ تھا:

﴿ وَكُذَٰ لِكَ اَوْحَنُنَاۚ اِلَيْكَ رُوْحًا مِّنْ اَمْرِنَا ﴿ مَا كُنْتَ تَدْرِيْ مَا الْكِبْنُ وَلَا الْإِيْمَانُ
وَلَكُنْ جَعَلْنُهُ نُؤْرًا نَهُدِى بِهِ مَنْ تَشَآءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴿ وَاِنَّكَ لَتَهُدِى ۚ إِلَى صِرَاطٍ
مُسْتَقِيْهِ ﴾ [الشورى: ٢٠]

"اوراس طرح ہم نے اپنے تھم سے ایک روح تیری طرف بھیجی، تجھ کو یہ بھی معلوم نہیں تھا کہ کتاب کیا چیز ہے اور نہ ایمان معلوم تھا لیکن ہم نے قرآن کو ایک نور بنایا، ہم اپنے بندوں میں سے جس کو چاہتے ہیں اس قرآن سے راہ پر لگا دیتے ہیں اور بے شک آپ سیدھی راہ کی طرف رہنمائی کرتے ہیں۔"

﴿ وَمَا كُذُتَ بِمَانِ الْعَرْبِيِ إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوْسَى الْآمُرَ وَمَا كُنْتَ مِنَ الشَّهِدِيْنَ ﴿ وَلَكِنَّا أَنْشَأْنَا قُرُونًا فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ وَمَا كُنْتَ ثَاوِيًا فِيْ آهْلِ مَدْيَنَ تَتْلُوا عَلَيْهِمُ وَلِيَنَ الْشَوْرِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِنْ رَّحْمَةً مِّنْ رَبِّكِ الْمُورِ الْفَالِيَ الْمُلُورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِنْ رَّحْمَةً مِّنْ رَبِّكِ الْمِينَا وَلَكِنْ رَّحْمَةً مِّنْ رَبِيكَ الْمُنْوَرِ وَمَا كُنْتَ بِمَانِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِنْ رَّحْمَةً مِّنْ رَبِيكَ لِينَا وَلَكِنْ رَبِيكَ وَمَا كُنْتَ بِمَا نِينَ اللّهُ وَمِنَا وَلَكِنْ رَبِيكَ وَمَا مَنْ اللّهِ فَي اللّهُ وَمَا كُنْتَ بَعْلِيكَ لَعَلَهُمْ لِينَا كُرُونَ ﴾ [القصص: ٤٤ تا ٤٤] لِتُنْذِرَ قَوْمًا مِنَا أَنْهُمْ مِنْ تَذِيدٍ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَهُمْ يَتَذَكّرُ وُنَ ﴾ [القصص: ٤٤ تا ٤٤] اللّهُ فَي اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ اللللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ اللللّهُ عَلَيْنَ اللللّهُ عَلَيْنَا اللللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ الللّهُ عَلَيْنَ اللللّهُ عَلَيْنَ اللللّهُ عَلَيْنَ اللللّهُ عَلَيْنَ اللللّهُ عَلَيْنَا اللللّهُ عَلَيْنَا الللللّهُ عَلَيْنَا اللللّهُ عَلَيْنَا الل

تیرے رب کا بیانعام ہے تا کہ ان لوگوں کو ڈرائے جن کے پاس تھ سے پہلے کوئی ڈرانے والانہیں آیا، تا کہ وہ نصیحت حاصل کریں۔''

﴿ وَمَا كُنْتَ تَرْجُواْ أَنْ يُلْقَى اللَّيْكَ الْكِتْبُ إِلَّا رَحْمَةً مِّنْ رَّبِّكَ فَلَا تَكُونَنَّ ظَهِيرًا

لِّلْكُلِفِرِيْنَ۞﴾ [القصص: ٨٦]

''اور شمیں (اے نبی!) امید نہ تھی کہ تم پر کتاب اتاری جائے گی مگر تمھارے رب کی مہر ہائی ہوئی پھر تم ہر گز کا فروں کی طرف داری نہ کرنا۔''

لیعنی طور پر جب ہم نے موی (سُلِیْمِیْم) سے کلام کیا اور اسے وجی اور رسالت سے نوازا تو اے محد (سَلَیْمِیْم)! تو نہ وہاں موجود تھا اور نہ یہ منظر دیکھنے والوں میں سے تھا بلکہ یہ غیب کی وہ باتیں ہیں جو ہم وجی کے ذریعے مختبے بتلا رہے ہیں جو اس بات کی دلیل ہیں کہ تو اللہ کا سچا پیغمبر ہے کیونکہ نہ تو نے یہ باتیں کسی سے سیکھی ہیں نہ خود ہی ان کا مشاہدہ کیا ہے۔ یہ ضمون اور بھی کئ جگہ بیان کیا گیا ہے۔ (مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے آل عمران: ۲۸۔ یونس: ۱۲۔ مود: ۲۹۔ یوسف: جگہ بیان کیا گیا ہے۔ (مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے آل عمران: ۲۳۔ یونس: ۱۲۔ مود: ۲۹۔ یوسف:

#### ۲۔ نبوت کا زمانہ:

سیعن نبی بینے سے لے کرفوت ہونے تک کا زمانہ۔ اللہ تعالیٰ نے گزشتہ وآئندہ کے بے شار واقعات ، برزخ اور قبر کے حالات، میدان محشر کے نقشے ، جنت اور دوزخ کی کیفیت ، الغرض وہ تمام علوم جو آپ شائیا کے حالات، میدان محشر کے نقشے ، جنت اور دوزخ کی کیفیت ، الغرض وہ تمام علوم جو آپ شائیا کے اور ان کا اندازہ اللہ تعالیٰ کے سواکسی کو نہیں۔ صحیح بخاری کی حدیث کہ سیدنا موکی علیا ، سیدنا خضر علیا اور چڑیا کے بارے میں آپ پیچھے پڑھ چکے ہیں۔ یہ مثال محض سمجھانے کے لیے ہے ورنہ مخلوق کے محدود علم کو اللہ تعالیٰ کے غیر محدود علم کے ساتھ کوئی نسبت نہیں۔ (حاشیہ بخاری: ۱۸۲۱) کبی وجہ ہے کہ قرآن کر کیا گیا ہے اور بہت کی کریم میں جگہ عالم الغیب کو لفظ اللہ تعالیٰ کی خاص صفت کے طور پر ذکر کیا گیا ہے اور بہت کی جگہ رسول تائیا ہے اور بہت کی گئی ہے اور بہلفظ قرآن و حدیث میں کہیں نہیں آیا کہ رسول اللہ تائیل عالم الغیب ہونے کی نفی کی گئی ہے اور بہلفظ قرآن و حدیث میں کہیں نہیں آیا

اسی طرح بہت سی احادیث میں بھی میمضمون ارشاد ہوا ہے۔ ان آیات و احادیث کونقل کیا

جائے تو اس کے لیے ایک صخیم کتاب بھی کافی نہیں ہوگی اور علمائے اہل سنت و الجماعت کا یہی مسلک ہے کہ اللہ کے سواکسی کو عالم الغیب کہنا درست نہیں:

﴿ قُلُ لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَاوِتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ ۚ وَمَا يَشْعُرُونَ آيَّانَ، الْعُنُونَ ۞ ﴾ [النمل: ٦٥]

'' کہہ دواللہ کے سوا آسانوں اور زمین میں کوئی بھی غیب کی بات نہیں جانتا اور انھیں اس کی بھی خبرنہیں کہ وہ کب اٹھائے جائیں گے۔''

ام المومنین سیدہ عائشہ صدیقہ بی کا ارشاد ہے کہ جو شخص یہ کیے کہ رسول مُلَّالِمُ غیب جانتے سے اللہ تعالیٰ پر بہتان باندھا۔[بخاری، کتاب التفسیر (سورۃ و النجم) باب ، ٥٠ ٤٤] اب قرآن، ضحیح احادیث اور فقد خفی کی کتابوں سے کچھ حوالہ جات اس سلسلہ میں دری کیے جاتے ہیں، جن سے کلی طور پر ثابت ہوجا تا ہے کہ آپ مُلَّالِمُ زندگی میں حاضر و ناظر نہ تھے۔

#### قرآن وحدیث سے حوالہ جات:

- ا۔ سیدہ عائشہ جھٹا پرا فک کا معاملہ، جس کی حقیقت کا رسول مَالْتِیْمُ کو وحی سے پہلے علم نہ ہوا۔ [دیکھیے النور: ۱۶ تا ۲۶ اور بخاری، کتاب المغازی، باب حدیث الإفك: ۱۶۱٤]
- س۔ ہم نے کچھ پنجیبروں کا حال تجھ سے بیان کیا، کچھ کا نہ کیا۔ (انساء: ۱۶۴) یاد رہے کہ قر آن کریم میں تو صرف ۲۵ انبیاء ورسل کا ذکر اور ان کی قوموں کے حالات بیان کیے گئے ہیں، جب کہ انبیاء کی کل تعداد بہت زیادہ ہے۔
- سم پغیروں سے اللہ بوجھے گاشمصیں کیا جواب ملا؟ وہ کہیں گے ہمیں پتانہیں ہے۔ (المائدة: ٩٠١)
  - ۵۔ اللہ کے سواکسی کو پتانہیں کہ وہ کب اٹھائے جائیں گے۔ (انمل: ۲۵)
    - ٢ يا نج غيب الله ك سواكوئي نهيس جانتا (لقمان: ٣٨)

ے۔ قیامت کے وقت کا رسول اللہ مُنْ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهِ عَلَيْهِمْ کو پتانہيں۔ (الاُحزاب: ٦٣٠ الشوري : ١٥- الاعراف :

١٨٧ ـ طه: ١٥ ـ النمل: ٦٥ ـ لقمان: ٣٣ - حم السجدة : ٣٧ ـ الزخرف: ٨٥ ـ الملك : ٢٦،٢٥ )

۸۔ آپ مُگالِیُم نے وفات سے ایک ماہ پہلے فر مایا قیامت کے وقت کاعلم صرف اللہ کو ہے۔

[ مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب بيان معنى قوله ﷺ : (( على رأس مائة سنة يبقى نفس منفوسة ممن هو موجود الآن)) : ٢٥٣٨]

9۔ اللہ کے لشکروں کو اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔ (المدیژ: ۳۱)

• ا عبد الله ابن ام مكتوم الله يؤنه نابينا صحابي كا قصه اور وحي \_ (عبس: ١٦١١)

اا۔ مدینہ اور اس کے ارد گرد کچھ منافق ہیں، نفاق پر اڑے ہوئے ، آپ ان کونہیں جانتے ، ہم حانتے ہیں۔ (التوبہ: ۱۰۱)

۱۲۔ رسول اللہ سُلُیْمُ کا آسانوں پرتشریف لے جانا اور جبریل علیاً سے بار بار پوچسنا میکون ہیں۔ پانچ دفعہ پوچھا میکون ہیں۔ پھر مجھے جبریل سدرۃ المنتہیٰ تک لے گئے جس کے رنگوں کا مجھے علم نہیں کہ کیسے ہیں۔ [ بخاری، کتاب الصلاة، باب کیف فرضت الصلاۃ فی الإسراء: ۳٤۹،

٤٢٣٣ ع. مسلم، كتاب الإيمان، باب الإسراء برسول الله وَيَناتُهُ إلى السموات وفرض الصلوات: ١٦٣]

۱۳ رسول الله طَالِيَّةُ نَے فرمایا: "میں نے خواب میں دیکھا کہ ایک آدمی بیت الله کاطواف کررہا ہے۔ میں نے پوچھا یہ کون بزرگ ہیں تو فرشتوں نے بتایا کہ یہ سے ابن مریم (ایسا) ہیں چرمیں نے ایک خص کوطواف کرتے دیکھا میں نے پوچھا یہ کون ہے؟ فرشتوں نے بتایا یہ دجال ہے۔ "

[بخاری کتاب التعبیر، باب رؤیا اللیل: ۱۹۹۹۔ مسلم، کتاب الإیمان، باب ذکر

المسيح ابن مريم والمسيح الدجال: ١٦٩]

۱۳۔ سیدہ عائشہ رہا نے فرمایا کہ جو شخص بھی تم سے بید تین باتیں بیان کرے وہ جموٹا ہے کہ (۱)رسول الله طالع نے نے اپنے رب کو دیکھا (۲) رسول الله طالع آنے والے کل کی بات جانتے تھے اور (۳) جو کہے کہ رسول الله طالع نے تبلیغ دین میں کوئی بات چھپائی تھی۔

[بخاري، كتاب التفسير (سورة والنجم) باب : ٥٥٨٥٠ مسلم كتاب الإيمان، باب معنى

قول الله عزوجل ﴿ و لقد را 6 نزلة أخرى ﴾ وهل رأى النبى بَيَّنَيَّ ربه ليلة الإسراء: ١٧٧] ١٥\_ رسول الله مَناتِيَّا نِهِ فرماً يا: ''ووزخ مين آکر به بول گے، ان كے طول وعرض كوسوائے الله

تعالى ك كوئى نبيس جانتا " [بخارى، كتاب الرقاق، باب الصراط جسر جهنم: ٦٥٧٣ مسلم،

كتاب الإيمان ، باب معرفة طريق الرؤية : ١٨٢]

۱۹۔ فتح مکہ کے موقع پر رسول اللہ طَالِيَّا کی خدمت میں سیدہ ام بانی واللہ عاضر ہوئیں۔ وہ بیان کرتی ہیں کہ آپ سُلُ عنسل کر رہے تھے اور آپ کی بیٹی سیدہ فاطمہ واللہا پردہ کیے ہوئے تھیں، میں نے آپ سُلُ اللہ کیا۔ آپ طَالِیَہ مِن نے بتایا کہ میں ام بانی ہوں۔ آپ طَالِیہ کی باب التستر فی الغسل عند الناس: ۲۸۰۔ مسلم کتاب صلاۃ المسافرین، باب استحباب صلاۃ الضحی ..... اللہ: ۲۲۰۸۲ ]

ار ایک سفر میں سیدہ عاکشہ وہ کا ہارگم ہو گیا۔ رسول اللہ طَالَیْمُ اورلوگ آپ طَالَیْمُ کے ساتھ کھر ایس اس اونٹ کو کھڑا کیا گیا جس گئے۔ سیدہ عاکشہ وہ کا کشہ وہ کا کہ اللہ ماجد بہت فقا ہوئے، بعد میں اس اونٹ کو کھڑا کیا گیا جس پرسیدہ عاکشہ وہ کا سوار تھیں تو ہار اس کے نیچ سے مل گیا۔ [بخاری کتاب التیمم، باب: ۳۲۷ ہے۔ ۲۲۷۲۔ مسلم، کتاب الحیض، باب التیمم: ۳۲۷

۱۸ - آپ تَالَيْنَا كَ مرض الوفات ميں جب آپ كا مرض برده كيا تو آپ بار بار بے ہوش ہوئ، جب ہوت ہوئ، جب ہوت آپ كا مرض برده كيا تو آپ بار بار بے ہوت ہوئ، جب ہوت آت تا تو فرماتے كيا لوگوں نے نماز برده لى ہے؟ عرض كيا جاتا نہيں، لوگ آپ (مَالَيْنَا) كا انظار كر رہے ہيں ۔ ايسا تين بار ہوا۔ [بخارى، كتاب الأذان، باب إنما جعل الإمام ليوتم به : ١٨٧ - مسلم، كتاب الصلاة، باب استخلاف الإمام إذا عرض له عذر من مرض و سفر ..... النح : ١٨٨ ]

19۔ رسول الله ناٹیٹی نے چالیس یا ستر قرآن کے عالم صحابہ کی ایک جماعت مشرکین کے پاس جمیعی تھی، انھوں نے ان کوشہ پد کر ڈالا۔ رسول الله مَاٹیٹی بہت رنجیدہ اور ممکین ہوئے۔

[ بخارى، كتاب الوتر، باب القنوت قبل الركوع و بعده : ١٣٠٠، ١٣٠٠ مسلم، كتاب المساجد، باب استحباب القنوت في جميع الصلوات ..... الخ : ٦٧٧- ١ ٦٧٧-٦٧١]

٠٠۔ رسول الله ﷺ سوئے رہے، سیدنا ابو بکر ڈلٹٹؤ، سیدنا عمر ڈلٹٹؤ بھی سوئے رہے، سورج بوری طرح نکل آیا اور صبح کی نماز وقت برنہ بڑھ سکے۔

[ بخارى، كتاب مواقيت الصلاة،باب الأذان بعد ذهاب الوقت : ٥٩٥ـ مسلم، كتاب المساجد باب قضاء الصلاة الفائتة و استحباب تعجيل قضائها : ٦٨١٠٦٨٠ ]

٢١ ـ سيده عائشہ و الله علیہ اللہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ عالم میرے

پاس بیشی تھی۔ آپ سَائِیْمُ نے وریافت فرمایا: ''یہ کون ہے؟'' میں نے عرض کیا فلال عورت ہے۔ [بخاری، کتاب التهجد، باب ما یکرہ من التشدید فی العبادة: ١١٥١ مسلم، کتاب صلاة المسافرین، باب فضیلة العمل الدائم من قیام اللیل وغیرہ ..... الخ: ۲۷۸۰/۲۲۱

۱۲۰ سیره عائشہ والله نے بیان کیا کہ جب رسول الله تالیّیْ بادل کا کوئی ایسا مکڑا و کیصتے جس سے بارش کی امید ہوتی تو آپ تالیّی کے چرہ مبارک کا رنگ بدل جاتا اور فرماتے میں نہیں جاتا ممکن ہے یہ بادل بھی ویسا ہی ہوجس کے بارے میں قوم عاد نے کہا تھا کہ یہ بادل ہم پر برسنے والا ہے، حالا نکہ اس میں ورو ناک عذاب تھا۔ [ بخاری، کتاب بدء الخلق، باب ما جاء فی قوله: ﴿ و هو الذی یرسل الریاح بُشرًا بین یدی رحمته ﴾ : ۲۰۲۹۔ مسلم، کتاب صلاة الاستسقاء، باب التعوذ عند رؤیة الریح والغیم والفرح بالمطر: ۱۹۹۸ میں میں موجائے۔ [بخاری، کتاب الکسوف، باب الذکر فی الکسوف: ۱۰۵۔ مسلم، کتاب الکسوف، باب ذکر انداء بصلاة الکسوف، باب الذکر فی الکسوف: ۱۰۵۔ مسلم، کتاب الکسوف، باب ذکر النداء بصلاة الکسوف (الصلاة جامعة) : ۱۹۹

۲۷۔ جب آپ عُلِیْمُ کی بیٹی سیدہ زینب ٹاٹھ کی وفات ہوئی تو آپ عُلِیْمُ تشریف لائے اور فرمایا:

دوعنسل سے فارغ ہونے پر مجھے خبر دینا۔ "پیر عنسل سے فارغ ہونے کے بعد آپ عُلیْمُ کو خبر دی گئے۔ [بخاری، کتاب الجنائز، باب ما یستحب أن یغسل وترًا: ۲۰۸٬۱۲۰۸ مسلم، کتاب الجنائز، باب فی غسل المیت: ۹۳۹]

۲۵۔ ایک صحابی یا صحابیہ فوت ہوگئ کیکن رسول الله تالیقیم کو اس کی وفات کی خبر کسی نے نہ دی۔
ایک دن آپ تالیق نے خود یاد فرمایا کہ وہ شخص دکھائی نہیں دیتا۔ صحابہ ثالثیم نے کہا اس کا تو
انقال ہوگیا۔ آپ تالیق نے فرمایا: ''پھرتم نے مجھے خبر کیوں نہ دی، چلو مجھے اس کی قبر بتا دو۔''
آ بخاری، کتاب الصلاة، باب کنس المسجد و التقاط الخرق و القذی و العیدان: ۵۰۸۔
مسلم، کتاب الجنائز، باب الصلاة علی القبر: ۵۰۹]

۲۷۔ سیدنا ابوذ رغفاری وہائٹئ نے ویکھا رسول الله منالین رات کو اکیلے چل رہے تھے، سیدنا ابوذر وہائٹئا رسے اللہ منالین کے بعد رسول الله منالین مڑے، ابوذر (راٹائٹ) کو دیکھا

اور دریافت فرمایا: ''کون ہے؟'' جناب ابو ذر ( راٹٹٹۂ) نے عرض کیا ابوذر

[ بخارى، كتاب الرقاق، باب المكثرون هم المقلون : ٦٤٤٣ـ مسلم، كتاب الزكاة، باب الترغيب في الصدقة : ٩٩١ه، بعد ٩٩١]

کا۔ دوعورتیں آپ مُنظِیم کے دروازے پر آئیں، ان کے سامنے سے سیدنا بلال ڈٹائی گزرے۔
انھوں نے سیدنا بلال ڈٹائی سے کہا ہمارے لیے یہ مسئلہ رسول اللہ مُنٹیم سے پوچیس اور ہمارا
نام نہ لینا۔ بلال ڈٹائی اندر گئے اور رسول اللہ مُنٹیم سے عرض کیا کہ دوعورتیں یہ مسئلہ دریافت
کرتی ہیں۔ تو رسول اللہ مُنٹیم نے فرمایا: ''یہ دونوں کون ہیں؟'' بلال ڈٹائی نے عرض کیا زینب
نام کی ہیں۔ آپ مُنٹیم نے فرمایا: ''کون می زینب؟''

[ بخارى، كتاب الزكواة، باب الزكواة على الزوج والأيتام فى الحجر: ١٤٦٦ مسلم،
 كتاب الزكواة، باب فضل النفقة والصدقة على الأقربين..... الخ: ١٠٠٠]

۲۸۔ رسول الله مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ

79۔ رسول اللہ تَنْائِیْمُ کی خدمت میں کوئی کھانے کی چیز لائی جاتی تو آپ مَنْائِیْمُ وریافت فرماتے سے
تخدے یا صدقہ۔ اگر کہا جاتا کہ صدقہ ہے تو آپ تَنَائِیْمُ اپنے اصحاب سے فرماتے کہ کھاؤ۔
[بخاری، کتاب الهبة و فضلها والتحریص علیها، باب قبول الهدیة : ۲۰۷۲۔ مسلم،
کتاب الزکوٰۃ، باب قبول النبی بَیْنَائِیْمُ الهدیة و ردۃ الصدقة : ۲۰۷۷]

وسول الله تَالِيَّةُ نِهِ فرمايا: " مجص ليلة القدر وكهائي كن ليكن يهر بحلوا دى كئ \_ " [بخارى، كتاب فضل ليلة القدر، باب التماس ليلة القدر في السبع الأواخر: ٢٠١٦ \_ مسلم، كتاب الصيام، باب فضل ليلة لقدر والحث على طلبها ..... النخ: ١١٦٧]

ا۳۔ جج کے موقع پر رسول الله طَائِلَةِ مَله میں سیدہ عائشہ ڈیٹھا کے یہاں تشریف لائے، وہ رورہی تصیں۔ آپ طَائِلِم نے دریافت فرمایا کہ کیوں رورہی ہو؟ میں نے عرض کیا الله کی قتم! میں نے اس سال جج نہیں کیا۔ آپ طَائِلِم نے پوچھا شاید کہ تو حائضہ ہوگئ ہے؟ میں نے کہا ہاں! ایخاری، کتاب الحیض، باب تقضی الحائض....الخ: ٥٠٥۔ مسلم، کتاب الحج،

باب وجوه الإحرام وأنه يجوز إفراد .... الخ: ١٢١١/١٢٠]

٣٢ جج كے موقع پر رسول الله مُنالِثَيْم نے صحابہ كرام دُئالَثُمْ سے فرمایا: ''تم حلال ہو جاؤ، اگر مجھے وہ بات پہلے معلوم ہو جاتی جو بعد میں معلوم ہوئی تو میں قربانی كا جانور ساتھ نہ لاتا۔''

[ بخارى، كتاب الحج، باب التمتع و القران ..... الخ : ١٥٦٨ مسلم، كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام .... الخ : ١٢١٦]

الاسیر و قتل الصبر ؛ ١٠٤٤ مسلم، كتاب العجم، باب جوار دخول معد السلام العجم، اب جوار دخول معد العلم الوجها به كیا ہے؟ ٢٠٠٨ رسول الله طَالِيْم نے سیدنا عبدالرحمٰن بن عوف را الله علی الله الله علی الله علی الله الله علی الله الله علی الله علی الله علی الله علی الله علی الله الله علی الله علی الله علی الله الله علی الله

باندی عنایت سیجیے۔ آپ سُلُیْنِ نے فرمایا جاؤباندی لے لو۔ انھوں نے صفیہ بنت جی کو لے لیا۔ پھر ایک شخص رسول اللہ سُلُیْنِ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی کہ اے اللہ کے رسول! مصفیہ تو سردار کی بیٹی ہے، انھیں آپ (سُلُیْنِ ) نے دھیہ (دُنْائِیْ) کو دے دیا، وہ تو صرف آپ ہی کے لیے مناسب تھیں۔ اس پر آپ سُلُیْنِ نے فرمایا کہ دھیہ کو صفیہ کے ساتھ بلاؤ۔ وہ لائے گئے، جب رسول اللہ سُلُیْنِ نے انھیں دیکھا تو فرمایا کہ قیدیوں میں سے کوئی اور باندی

۔ لے لو۔ پھر آپ مُلِيْنَ نے سيدہ صفيہ ڈائٹا کو آزاد کر دیا اور انھیں اپنے نکاح میں لے لیا۔

[بخارى، كتاب الصلاة، باب ما يذكر في الفخذ: ٣٧١ـ مسلم، كتاب النكاح، باب فضيلة ..... الخ: ١٣٦٥]

٣٦ - صحابہ کرام فٹائٹیٹر نے قیدی عورتوں سے عزل کیا پھر انھوں نے رسول اللہ ٹٹاٹیٹر سے اُس کا حکم پوچھا تو آپ ٹٹاٹیٹر نے فرمایا:'' کیاتم واقعی ایسا کرتے ہو۔'' تین مرتبہ بیفرمایا۔

[ بخارى، كتاب النكاح، باب العزل: ٢١٠ ٥ مسلم، كتاب النكاح، باب حكم العزل:

ے ۔ رسول اللہ مُلَاثِيْمُ سيده عا كشه را اللہ على اللہ على اللہ على اللہ على اللہ ما اللہ ما اللہ على الله على

آپ مَنْ اللهُمْ فِي وريافت فرمايا عاكشه! يدكون هي؟ ميس في عرض كيابيه ميرا رضاعي بهائي هي-[ بخارى، كتاب الشهادات، باب الشهادة ..... الخ: ٢٦٤٧ مسلم، كتاب الرضاع، باب إنما الرضاع من المجاعة ..... الخ: ١٤٥٥]

سیدنا جابر بن عبداللہ وہ نی نیان کیا کہ میں نے شادی کی تو رسول اللہ سکھ نے مجھ سے دریافت فرمایا کہ س سے شادی کی ہے؟ میں نے عرض کیا ایک بیوہ عورت سے۔ آپ سکھ نے فرمایا کواری سے کیوں نہ کی؟ میں نے عرض کیا میرے والد شہید ہو گئے اور انھوں نے کی لؤکیاں چھوڑی ہیں، اس لیے میں نے مید پہند نہیں کیا کہ ان کے پاس انھی جیسی لڑکی بیاہ لاؤں، اس لیے میں نے ایک ایک عورت سے شادی کی ہے جوان کی دیکھ بھال کر سکے۔ لاؤں، اس لیے میں نے ایک ایک عورت سے شادی کی ہے جوان کی دیکھ بھال کر سکے۔ آب بخاری، کتاب البیوع، باب شراء الدوآب اللہ تا ۲۰۹۷۔ مسلم، کتاب الرضاع، باب استحباب نکاح البکر سسالخ: ۲۰۱۵/۵۱، بعد ۲۰۲۱۔

۳۹۔ رسول اللہ طَافِیْم کے سامنے ایک صحابی نے شکایت کی کہ اس نے اپنی بیوی کو ایک غیر مرد کے ساتھ تنہائی میں پایا اور رسول اللہ طُلِیْم سے عرض کیا کہ اس معاملے کا فیصلہ فرما دیں۔ پھر رسول اللہ طُلِیْم نے دعا کی کہ اے اللہ! اس معاملہ کوصاف کر دے چنانچہ اس عورت نے بچہ اس مرد کی شکل کا جنا جس کے متعلق شو ہر نے دعویٰ کیا تھا کہ اسے انھوں نے اپنی بیوی کے ساتھ پایا تھا۔ رسول اللہ طُلِیْم نے میاں بیوی کے درمیان لعان کرایا۔ [بخاری، کتاب الطلاق، باب قول الإمام سلسہ النہ: ٥٣١٦۔ مسلم، کتاب الطلاق، باب قول الإمام سلسہ النہ : ٥٣١٥۔ مسلم، کتاب اللعان : ١٤٩٧

میں۔ سیدنا جابر بن عبداللہ وٹائن نے بیان کیا کہ میں ایک مرتبہ بیار پڑا، رسول الله مُلاَثِنَا اور ابو بکر وٹائن پیدل میری عیادت کو تشریف لائے۔ میں نے عرض کیا اے اللہ کے رسول! میں اپنے مال میں کیا کروں، کس طرح اس کا فیصلہ کروں؟ رسول الله مُلاَثِنَا نے مجھے کوئی جواب نہیں دیا، یہاں تک کہ میراث کی آیت نازل ہوئی۔ [ بخاری، کتاب التفسیر، باب ﴿ یوصیکم الله ﴾ .....

الخ: ٧٧٥٤ ـ مسلم، كتاب الفرائض، باب ميراث الكلالة: ١٦١٦]

ا اسیدنا نعمان بن بشیر و النه الله علی کیا که ان کے والد انھیں رسول الله طالی کی خدمت میں الله علی الله علی الله علی کا کہ اللہ علی کا الله کیا الله کا الله کا الله کا الله کا کہ نہیں کے دریافت فرمایا کیا الله بی غلام دوسرے لڑکول کو بھی دیا ہے۔ انھوں نے جواب دیا کہ نہیں

تو آپ نے فرمایا پیمرواپس لے لے [بخاری، کتاب الهبة و فضلها، باب الهبة للولد: ٨٥٥٦ مسلم، کتاب الهبات، باب کراهة تفضيل .....الخ: ١٦٢٣]

ایک قبیلہ کے آٹھ افراد رسول اللہ مُنَافِیْز کے پاس آئے اور آپ سے اسلام پر بیعت کی، وہ بیار پڑ گئے تو آپ نے ان سے کہا ہمارے چروا ہے کے ساتھ اونٹوں میں چلے جاؤ، اونٹوں کا دودھ اور پیشاب پیا اورصحت مند ہوگئے۔ پھر انھوں کا دودھ اور پیشاب پیا اورصحت مند ہوگئے۔ پھر انھوں نے رسول اللہ مُنَافِیْز کے چروا ہے کوئل کر دیا اور جانور بھگا کر لے گئے۔ اس کی اطلاع جب رسول اللہ مُنَافِیْز کو کینچی تو آپ نے ان کی تلاش میں آدمی بھیجے، وہ پکڑے گئے اور لاکے گئے۔ رسول اللہ مُنَافِیْز نے ان کو سزا دی۔ آ بخاری، کتاب الجہاد والسیر، باب إذا حرق المشرك سے رسول اللہ عنافیز نے ان کو سزا دی۔ آ بخاری، کتاب الحہاد والسیر، باب حکم المحاربین والمسلمة والمحاربین، باب حکم المحاربین والمرتدین : ۱۹۷۱/۱۰

سرے بنگ بدر کے دن دولڑکوں نے اپنی تلواریں سنجالیں اور ابوجہل پر جھیٹ پڑے اور حملہ کرے اس کوقل کر ڈالا۔ اس کے بعد رسول اللہ شکائی کی خدمت میں حاضر ہوکر آپ شکائی کی خدمت میں حاضر ہوکر آپ شکائی کی خدمت میں حاضر ہوکر آپ شکائی کی خبر دی۔ رسول اللہ شکائی نے نے بوچھا کہ تم دونوں میں سے کس نے اسے مارا؟ دونوں نوجوانوں نے کہا کہ میں نے قل کیا ہے تو آپ شکائی نے ان سے پوچھا کیا تم نے اپنی تواریں صاف کر لی ہیں۔ انھوں نے عرض کیا کہ نہیں، پھر رسول اللہ شکائی نے دونوں تلواریں صاف کر لی ہیں۔ انھوں نے عرض کیا کہ نہیں، پھر رسول اللہ شکائی نے دونوں تلواروں کو دیکھا اور فرمایا کہ تم دونوں ہی نے اسے مارا ہے۔

[ بخارى كتاب فرض الخمس، باب من لم يخمس الأسلاب : ٣١٤١ مسلم، كتاب الجهاد، باب استحقاق القاتل ..... الخ : ١٧٥٢]

۳۴۔ جب رسول اللہ تَالَیْظُ غزوہ خنرق سے واپس ہوئے اور ہتھیار رکھ کرعنسل کیا تو جرئیل علیف آپ میں ہوئے اور ہتھیار رکھ کرعنسل کیا تو جرئیل علیف آپ تاریخ کی پاس آئے اور وہ اپنے سرسے غبار جھاڑ رہے تھے۔ انھوں نے رسول اللہ تاریخ سے کہا آپ نے ہتھیار نہیں اتارے، آپ کو ان پر فوج کشی کرنی ہے۔ رسول اللہ تالیق نے دریافت فرمایا کہ کن پر؟ تو انھوں نے بنوقر یظم کی طرف اشارہ کیا۔ [بحاری، کتاب المعازی، باب مرجع النبی سے من الأحزاب و مخرجہ الی سست النے: ۱۱۷۶۔ مسلم، کتاب الحہاد، باب حواز قتال من نقض العہد

وجواز إنزال .... الخ: ٢٧٦٩

۵۹ جنگ بدر کے دن رسول الله طالع نے فرمایا کون دیکھ کرآئے گا کہ ابوجہل کا کیا ہوا ہے؟ سیدناابن مسعود ولنفی معلوم کرنے گئے تو دیکھا کہ عفراء کے دونوں لڑکوں نے اسے قتل کر دیا تھااور اس کا جسم ٹھنڈا پڑا ہے۔ [بخاری کتاب المغازی، باب قتل أبی جھل: ٣٩٦٢-مساء، كتاب الجهاد، باب قتل أبي جهل: ١٨٠٠]

٢٧ ـ رسول الله على على سيده ميمونه ولا الله على على على واخل ہوئے، انھوں نے بھنا ہوا سانڈا آپ كي ندمت من پیش کیا، ایا بہت کم ہوتا تھا کہ آپ کسی کھانے کے لیے اس وقت تک ہاتھ برھائیں جب تک آپ کواس کے متعلق بتا نہ دیا جائے کہ فلاں کھانا ہے لیکن اس دن آپ نے بھنے ہوئے سانڈے کے گوشت کی طرف ہاتھ بڑھایا۔ اتنے میں وہاں موجود عورتوں میں سے ایک عورت نے کہا کہ رسول اللہ عَالِیْظُ کو بتا کیول نہیں دیتیں کہ اس وقت آپ مَالِیْظُ کے سامنے جوتم نے پیش کیا ہے وہ سانڈاہے۔ آپ ٹائٹی نے اپنا ہاتھ سانڈے سے ہٹا لیا۔ خالد بن وليد ر الشيط بول الله كرسول! كياسانداحرام بي؟ آب ن فرمايا: "ونهيس" [بخارى، كتاب الذبائح، باب الضب : ٥٣٧، مسلم ، كتاب الصيد و الذبائح، باب إباحة الضب: ٢١٩٤٦

٧٧ رسول الله تاليُّم كي خدمت مين ايك صاحب بھوكے حاضر ہوئے، آپ تَالِيُّم نے انھيں ازواج مطہرات کے ہاں بھیجا ( تا کہ ان کو کھانا کھلا دیں )ازواج مطہرات نے کہلا بھیجا کہ ہمارے یاس پانی کے سوا کچھ نہیں ہے۔ اس پر رسول الله علی ﷺ نے فرمایا کہ کون ان کی مہمان نوازی كرے گا؟ ايك انصاري صحابي بولے كه ميں كروں گا۔ [ بخارى كتاب التفسير، باب قوله ﴿ ويؤثرون على أنفسهم ﴾ : ٣٧٩٨،٤٨٨٩\_ مسلم، كتاب الأشربة، باب إكرام الضيف

....الخ: ٢٠٥٤]

٣٨ ـ سيدنا ابوطلحه والنين رسول الله منافياً كي خدمت ميس حاضر ہوئے اور آپ منافياً كو واقعه كي اطلاع وى - رسول الله طَالِيُّا في سيدنا ابوطلحه والنَّوُ سے دريافت فرمايا: "متم نے رات ہم بسترى بھى کی تھی؟'' انھوں نے عرض کیا جی ہاں! پھر آپ نے دعا کی تو ابوطلحہ ڈٹاٹیؤ کے ہاں بچہ پیدا ہوا، اسے رسول الله عَالَيْمُ كى خدمت ميں لايا گيا۔ آپ عَلَيْمُ نے بچه كوليا اور دريافت فرمايا:

''اس كم ساته كوئى چيز بهى هي؟'' كها كيا بال هجوري بين \_ [ بخارى، كتاب العقيقة، باب تسمية المولود ..... الخ: ٤٧٠ مسلم، كتاب الآداب، باب استحباب تحنيك المولود ..... الخ: ٣١٤٤/٢٣]

ال يہودى عورت رسول الله مَنْ اللهِ عَلَيْهِم كَى خدمت ميں زہر ملا بكرى كا گوشت لاكى، آپ مَنْ اللهِ كَا اللهِ مَنْ اللهِ عَلَيْهِم نَے اس مِن سے پچھ كھايا بھر جب اس عورت كو لايا گيا تو اس نے زہر كا اقرار كرليا تو كہا گيا كه كيوں نہ اسے قل كر ديا جائے؟ آپ مَنْ اللهُ عَلَيْهِم نے تالو ميں مُحوس كيا۔ [ بخارى، كتاب المهية و اس زہر كا اثر ميں نے بميشه رسول الله مَنْ اللهِ عَلَيْهُم نے تالو ميں مُحوس كيا۔ [ بخارى، كتاب المهية و فضلها، باب قبول الهدية من المهشر كين: ٢٦٧٠ مسلم، كتاب السلام، باب السهم: ٢٦٩٠] معلم فضلها، باب قبول الهدية من المهشر كين: ٢٦٧٠ مسلم، كتاب السلام، باب السهم: ٢٦٩٠] كرام رَنَّ اللهُ عَلَيْهُم نے اپن والے آئے، وہ مُحصا ايك ليشے ہوئے كرام رَنَّ اللهُ إلى اللهِ عَلَيْهُم نے ان دونوں كون كرام رَنَّ اللهُ اللهِ على اللهِ على اللهُ اللهِ على اللهُ اللهِ على اللهُ اللهُ اللهِ على اللهُ الله

انھوں نے کہا آگے چلیے۔ پھر ہم ایک نہر پر آئے ..... میں نے ان دونوں سے پوچھا: ''یہ کون ہے؟'' انھوں نے کہا کہ آگے چلیے۔ پھر ہم ایک نہایت بدصورت آدمی کے پاس پہنچ ..... میں نے ان دونوں سے کہا: ''یہ کیا ہے؟'' انھوں نے کہا آگے چلیے۔ پھر ہم ایک باغ میں پہنچ ..... میں نے ان دونوں سے کہا: ''یہ کون ہیں؟'' انھوں نے کہا آگ چلیے۔ پھر ہم ایک غظیم الثان باغ میں پہنچ ..... پھر انھوں نے کہا ہم آپ کو بتا کیں گے۔ چلاے۔ پھر ہم ایک غظیم الثان باغ میں پہنچ ..... پھر انھوں نے کہا ہم آپ کو بتا کیں گے۔ ابخاری، کتاب الرؤیا، باب رویا النبی بیٹیا : ۷۲۱۷۔ مسلم، کتاب الرؤیا، باب رویا النبی بیٹیا النبی بیٹیا اللہ کا انہیں الموران النبی بیٹیا اللہ کا کہ کا اللہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا کہ کی کا کہ کا کہ کتاب الرؤیا، باب

۵۳۔ ایک رات مدینہ پر (ایک آواز من کر) بڑا خوف چھا گیا۔ لوگ اس آواز کی طرف بڑھے لیکن رسول الله ٹاٹیٹی سب ہے آ گے تھے اور آپ ٹاٹیٹی ہی نے واقعہ کی تحقیق کی۔

[بخارى، كتاب الجهاد والسير، باب الحمائل و تعليق.....الخ : ٢٦٢٧،٢٩٠٨\_ مسلم، كتاب الفضائل، باب شجاعته ﷺ: ٢٣٠٧]

۵۴- ایک یہودی رسول الله تَنْ اَلَیْمُ کَا یَاس عاضر ہوا اور کہا کہ آپ تَنْ اِلَیْمُ کے اصحاب میں سے ایک نے مجھے طمانی مارا ہے۔ آپ تَنْ اِلَیْمُ نے فرمایا: ''کس نے ؟''اس نے کہا ایک انصاری نے۔ [بخاری، کتاب الخصومات، باب ما یذکر ..... الخ :۲٤۱۲ مسلم، کتاب الفضائل، باب من فضائل موسیٰ اللَّیْمُ : ۲۳۷٤]

۵۵۔ سیدنا ابو ہریرہ ٹالٹی نے بیان کیا کہ میں نے رسول اللہ ٹالٹی سے پوچھا: ''سب سے شریف کون ہے؟''آپ ٹالٹی انے فرمایا: ''جوسب سے پر ہیز گار ہے۔' صحابہ نے عرض کیا: ''ہم آپ رائٹی ایس کے متعلق نہیں پوچھتے۔''آپ ٹالٹی ان نی ابن نی ابن فلیل اللہ۔'' صحابہ نے کہا: ''ہم اس کے متعلق نہیں پوچھتے۔'' آپ ٹالٹی ان نی ابن فلیل اللہ۔'' صحابہ نے کہا: ''ہم اس کے متعلق نہیں پوچھتے۔'' آپ ٹالٹی ان نی ابن فلیل اللہ۔'' صحابہ نے کہا: ''ہم اس کے متعلق نہیں بوچھتے۔'' اسلام میں بھی وہ شریف ہیں جبہ دین کی سمجھ آفھیں آجائے۔'' ابخاری، کتاب شریف سے اسلام میں بھی وہ شریف ہیں جبہ دین کی سمجھ آفھیں آجائے۔'' ابخاری، کتاب الفضائل، باب من فضائل یوسف ہیں ہیں۔ ۲۳۷۸

۵۲ رسول الله طالیم کا طویل نے سیدنا موکی علیه اور سیدنا خضر علیه کا طویل قصه بیان کرتے ہوئے فرمایا: "الله موکی پر رحم فرمائے! ہماری تمناتھی کہ موکی (علیه) کچھ دیر اور صبر کرتے تو مزید واقعات ان وولوں کے بیان کیے جاتے۔ ' [بخاری، کتاب العلم، باب ما یستحب للعالم .... الخ: 17۲ مسلم، کتاب الفضائل، باب من فضائل خضر بِسَكِيْنَ : ٢٣٨٠]

ے درسول اللہ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْمُ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْ اللهِ عَلْ اللهِ عَلْ اللهِ عَلْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ا

رضي الله عنه : ٢٤٠٩]

29 غزوة خنرق كے دن رسول الله عَلَيْمَ نے فرمایا: ' وشمن كے لشكر كى خبر ميرے پاس كون لاسكتا ہے؟'' سيدنا زبير وللله ن كها كه ميں \_ [بخارى، كتاب الجهاد والسير، باب هل يبعث الطليعة : ٢٨٤٦، ٢١١٣،٣٧١٩ عـ مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب مَن فضائل طلحة والزبير رضى الله عنهما : ٢٤١٥]

۱۰ \_ رسول الله تَالِيْقُ سيره فاطمه وَ الله عَلَى عَلَى مِينَ مِينَ عِينَ عَلَى اور فرمايا: ''وه يجه كهال ہے؟'' آپ مَالِيْقِ حَسَن وَلِلْتُو كَمْ مَعْلَق لِو چه رہے تھے۔ [ بخاری، كتاب اللباس، باب السحاب للصبيان: ٢١٢٢،٥٨٨٤ ـ مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل الحسن و الحسين رضى الله عنهما: ٢٤٢١/٥٧]

۱۱ بر رسول الله طَالِيَّةِ كَى بينى كى وفات ہوئى (سيدہ ام كلثوم وَاللَّهُ جوعَمَان وَاللَّهُ كَى بيوى تقين اور ٩ جرى ميں فوت ہوئيں) آپ سَالِيَّا قبر پر بيٹھے ہوئے تھے، آپ سَالِیْا كى آنکھوں میں آنسو گرآئے۔آپ مُن الله عن فرمایا: ''لوگو! کوئی تم میں سے ایبا بھی ہے جو آج رات عورت کے پاس نہ گیا ہو۔'' ابوطلحہ ڈوائٹو نے کہا میں حاضر ہوں۔آپ مُن الله عن فرمایا: ''تو پھر اترو۔'' وہ ان کی قبر میں اترے۔ [بخاری، کتاب الجنائز، باب من یدخل قبر المرأة: ١٣٤٢] ٢٢ قرآن میں الله نے جہال ﴿ مَا اَدُرَاكَ ﴾ فرمایا ہے وہ بات رسول الله مَن الله الله وی اور جہال ﴿ مَا اَدُراكَ ﴾ فرمایا ہے وہ بات رسول الله القدر، باب فضل جہال ﴿ مَا يُدُرِيُكَ ﴾ فرمایا وہ نہیں بتائی۔ [بخاری، کتاب فضل ليلة القدر، باب فضل ليلة القدر (من قول سفيان بن عينية) ] ملاحظہ ہو (الاتزاب: ١٣٣ التورئی: ١٤ عبس: ٣٠۔ المطففين: ١٩٥٨)

۱۳ - سیده عاکشہ بی پر تہمت کا مکمل قصہ ایک طویل حدیث میں ہے۔ آپ نی پی آئے انے تہمت کے بعد سیدنا علی بی پی پر تہمت کا مکمل قصہ ایک طویل حدیث میں ہے۔ آپ نی پی عاکشہ کو چھوڑ دوں۔''
آگے جا کر ذکر ہے کہ آپ می پی پی نے سیدہ عاکشہ بی پی سال می کھول دے گا اور جو تو پیش الی خبر پینی ہے، اگر تو پاک دامن ہے تو اللہ تعالی تیری پاکدامنی کھول دے گا اور جو تو پیش گی ہے تو اللہ تعالی نے سورہ نور گئی ہے تو اللہ تعالی نے سورہ نور گئی ہے تو اللہ تعالی نے سورہ نور میں وی اتار کر سیدہ عاکشہ بی پاکدامن قرار دیا۔ [بحاری، کتاب المعازی، باب حدیث الافك: ۲۱۵۱

۱۹۳ رسول الله منافیظ نے ایک دو دفعہ نماز کی رکعات امامت میں کم پڑھا دیں۔ بعد میں صحابہ کے عرض کرنے پر فرمایا: ''میں بھی بھول جاتا ہوں جیسے تم بھول جاتے ہو، پھر جب میں بھولوں تو مجھے یادولا دیا کرو۔'' [بخاری، کتاب الصلاة، باب التوجه نحو القبلة حیث کان: ۱۰۱] محال کا دیا گیا، آپ نگالین ایس التوجه نحو القبلة حیث کان: ۱۰۱] محال کو فن کر دیا گیا، آپ نگالین ایس محابہ سمیت کھڑے ہوئے اور آپ نگالین المحال نگالین المحال کو فی کر دیا گیا، آپ نگالین ایس کی قبر ہے؟'' [بخاری، کتاب الجنائز، باب الصلاة علی القبر بعد ما یدفن: ۱۳۳۱]

۲۷۔ رسول الله مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ عَنْ مَایا: ''قیامت کے دن لوگ بے ہوش ہو جائیں گے، میں بھی بے ہوش ہو جاؤں گا اور سب سے پہلے مجھ کو ہوش آئے گا، میں کیا دیکھوں گا کہ مویٰ (علیہ) عرش کا کونا تھامے کھڑے ہیں۔ اب میں نہیں جانتا کہ وہ بھی بے ہوش ہو کر مجھ سے پہلے ہوش میں آجا کیں گے یا ان لوگوں میں سے ہیں جن کو اللہ تعالیٰ نے بے ہوشی سے مشتنیٰ رکھا ہے۔'' [بخاري، كتاب الرقاق، باب نفخ الصور: ٢٥١٧]

٧٤ عثمان بن مظعون وفات پا گئے تو آپ مُنَاتِّئِ نَے فرمایا: "اللّٰه کی قسم! میں اللّٰه کا پیغمبر ہوں مگر میں بینہیں جانتا کہ میرے ساتھ کیا ہوگا اور تمھارا کیا حال ہوگا۔" [بخاری، کتاب التعبیر، باب العین الجاریة فی المنام: ٧٠١٨]

۱۸ ۔ ستر قاربوں کے بارے میں حدیث میں ہے کہ ان کورسول اللہ تالیج نے بنی عامر کی طرف بھیجا اور لوگوں نے انھیں شہید کر ڈالا۔ پھر سیدنا جر کیل علیفہ رسول اللہ تالیج کے پاس آئے اور ان قاربوں کا حال بیان کیا کہ وہ اپنے مالک سے مل گئے۔ رسول اللہ تالیج کو بی خبر پنجی تو آپ تالیج نے چالیس دن تک قاتلوں کے لیے بد دعا کی۔ آپ تالیج فجر کی نماز میں قنوت بپڑھتے رہے۔ [بخاری، کتاب الجهاد و السیر، باب من ینکب النے: ۲۸۰۱] بپڑھتے رہے۔ [بخاری، کتاب الجهاد و السیر، باب من ینکب اللہ تالیج کے دن سیدنا سلمہ بن اکوع والیک نے رسول اللہ تالیج سے بیعت کی پھر ایک درخت

۲- حدیبیہ سے ون سیدیا سمہ بن اول روان میں والد فاقیا سے بیت کی بر رہیں مور کے کے سائے میں چلا گیا۔ جب لوگوں کا ججوم کم ہوا تو رسول الله سَالَیْمَ نے فرمایا: ''اکوع کے بیٹے! تو بیعت نہیں کرتا'' میں نے کہا:''اے الله کے رسول (سَالَیْمَ)! میں بیعت کر چکا ہوں۔''
آپ سَالَیْمَ نے فرمایا:''دوبارہ سہی۔'' میں نے دوسری بار پھرآپ سَالَیْمَ سے بیعت کی۔
[بخاری، کتاب الجہاد والسیر، باب البیعة فی الحرب …… النہ: ۲۹۶۰]

• ک\_رسول الله علی خبر مهارے پنجم ملی الله الله علی الله

يستأسر الرجل ..... الخ: ٣٠٤٥]

اک۔ جنگ حنین میں رسول اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ کا کا اللہ کا کا اللہ کا گیا است نامی کے اللہ کا اللہ کا گیا است نامی کا اللہ کا اللہ کا گیا است نامی کا اللہ کا اللہ کا گیا است نامی کا اللہ کا کیا است نامی کا اللہ کا گیا است نامی کا اللہ کا کا اللہ کا گیا است نامی کا اللہ کا کا کہ کا کہ

میں آگئے یہاں تک کہ میں نے آرزو کی کاش! میں نے آپ تَالُیْنَا کو خبر نہ کی ہوتی۔ [بخاری، کتاب الآداب، باب الصبر فی الأذی .....الخ: ١٠٠٠]

27۔ رسول اللہ طاقیۃ ہے کسی نے عبداللہ بن عمرو بن عاص طاقیۃ کے روزے رکھنے کا حال بیان کردیا (وہ ہمیشہ روزہ رکھتے تھے)۔ آپ طاقیۃ بیس کر ان کے پاس تشریف لائے۔ آپ طاقیۃ نے پوچھا کیا جھے کو ہر مہینے میں تین روزے کافی نہیں ہیں۔ کہتے ہیں کہ میں نے کہا اے اللہ کے رسول! مجھ میں زیادہ طاقت ہے اور کی سوال و جواب کے بعد آپ طاقیۃ نے فرمایا: ''داؤد (طاق) پنجمبر کے روزے سے کوئی ہوزہ افضل نہیں (یعنی ایک دن روزہ ایک دن روزہ ایک دن روزہ ایک دن روزہ انظار)۔'' [بخاری، کتاب الصوم، باب صوم الدھر: ۱۹۷۷،۱۹۷٦]

۷۵۔ رسول الله مُلَّيِّم نے فرمایا: '' قیامت کے دن میں عرش کے نیچے آؤل گا اور الله کے سامنے سے دن میں عرش کے نیچ آؤل گا اور الله کے سامنے سجدے میں گر پڑول گا۔ پھر الله کی ایسی حمد و ثنا بیان کرول گا کہ آج میں اس پر قاور نہیں، اسی وقت وہ حمد مجھے الله تعالیٰ القا کرے گا۔' [مسلم، کتاب الإیمان، باب أدنی أهل الجنة ......

الخ: ٢٦٣/٣٢٦]

اس سے ان لوگوں کی بھی نفی ہوئی جو کہتے ہیں کہ رسول اللہ طَالِیُمُ اللہ کے نور میں سے نور ہیں۔اگراییا ہوتا تو سیدہ عائشہ رہی گیا آپ کواندھیرے میں صاف نظرآ جا تیں۔

20\_سیدہ عائشہ وہ نے کہا آپ تاہی نے ارادہ فرمایا سیدہ صغید وہ اس جومرد کو اپنی بیوی سے

ہوتا ہے، انھول نے عرض کی میں حاکضہ ہول۔[مسلم، کتاب الحج، باب وجوب طواف..... الخ: ١٢١١/٣٨٦، بعد ١٣٢٨

ے دریافت فرمایا: ''میہ وفد رسول اللہ عُلِیم کی خدمت میں حاضر ہوا۔ رسول اللہ عُلِیم نے دریافت فرمایا: ''میہ کون سا وفد ہے اور کون می جماعت ہے؟'' اہل وفد نے عرض کیا: ''خاندان رہید۔''

[ مسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بالإيمان .... الخ: ١٧/٢٤]

22۔ سیدہ عاکشہ بھی سے روایت ہے جرئیل علیہ نے ایک دفعہ رسول اللہ علیہ سے آنے کا وعدہ کیا جرئیل علیہ ایک دفعہ رسول اللہ علیہ سے آنے کا وعدہ کیا چر وہ وہ اس آگری تھی، آپ علیہ اس مرجرئیل نہ آئے۔ اس وہ آپ علیہ کا باتھ مبارک میں ایک ککڑی تھی، آپ علیہ کی ایک اس کے اپنی وعدہ خلاف کرتے ہیں۔'' پھر آپ علیہ کی ایک ایک کتے کا بچہ تخت اس کے اپنی وعدہ خلاف کرتے ہیں۔'' پھر آپ علیہ کی آپ عاکشہ! بیاس جگہ کب آیا۔'' انھوں نے چار پائی کے یکچے دکھلائی دیا۔ آپ علیہ کی تھی دیا وہ باہر نکالا گیا۔ اس وہ جرئیل آئے، کہا اللہ کی قیم ! مجھے خرنہیں۔ پھر آپ علیہ کی تھا دیا وہ باہر نکالا گیا۔ اس وہ جرئیل آئے، رسول اللہ علیہ فی فی ایک ایک ایک کے انھوں نے کہا: '' بیا کا جو آپ علیہ نکا اور میں تھا رہے انظار میں بیٹھا تھا کیکن تم نہیں آئے۔' انھوں نے کہا: '' بیا کا جو آپ علیہ نے گھر میں تھا اس نے مجھے روک رکھا تھا، تم نہیں آئے۔' انھوں نے کہا: '' بیا کا جو آپ علیہ نے گھر میں تھا اس نے مجھے روک رکھا تھا، تم اس گھر میں نہیں جاتے جس کے اندر کیا ہو یا تصویر۔'' [مسلم، کتاب اللباس والزینة،

باب تحريم تصوير ..... الخ: ٢١٠٤]

۵۷۔ آپ سکاٹی کی اونڈی کو ایک شخص سے لوگ تہمت لگاتے تھے۔ آپ سکٹی نے سیدنا علی بڑائشا سے فرمایا: ''جا اور اس شخص کی گردن مار۔'' سیدنا علی بڑائشا اس کے پاس گئے۔ دیکھا کہ وہ شعندک کے لیے ایک کنویں میں عنسل کر رہا ہے۔ سیدنا علی بڑائشا نے اس سے کہا نکل، وہ باہر تعلقہ تو دیکھا کہ اس کا عضو تناسل کٹا ہوا ہے۔ سیدنا علی بڑائشا نے اس کو نہ مارا پھر رسول اللہ سکٹی کے پاس آئے اور عرض کیا اس کا ذکر (عضو تناسل) نہیں ہے۔ [مسلم، کتاب

التوبة، باب براءة حرم النبي وَلَيْتُهُ من الريبة : ٢٧٧١]

س فوت ہونے کے بعد نبی مُلافظ سے علم غیب کی نفی:

فوت ہونے کے بعد رسول اللہ ٹاٹیٹا کوغیب کاعلم نہیں ہے اور نہ ہی آپ ٹاٹیٹا حاضر و ناظر ہیں:

ا۔ ایک عورت آپ کے پاس آئی آپ تلگی نے فر مایا: ''پھر آنا۔' اس نے کہا: ''بتلا ہے! اگر
میں آؤں اور آپ نہ ملیں۔' یعنی آپ تلگی کی وفات ہو جائے۔' آپ تلگی نے فرمایا:
''اگر میں نہ ہوا تو ابو بمر کے پاس آنا۔' [بخاری، کتاب الاحکام، باب الاستخلاف: ۲۲۲۷]
مینہیں فر مایا کہ میری قبر پر آجانا، عرض کرنا، تمھارا کام ہو جائے گا۔ جیسا کہ آج کل لوگ
قبروں پر جاکرصا حب قبر سے کہتے ہیں، ایسا کرنا سراسر غلط ہے۔

۲۔ سیدناعمر مُن اللهٔ کے زمانے میں جب قبط پڑتا تو وہ سیدنا عباس بڑا الله کے ذریعے وعاکر تے اور کہتے: ''یا اللہ! ہم پہلے تیرے پاس اپنے پینیمر( سُلُولِمُ) کا وسلہ لایا کرتے تو تو پانی برساتا تھا، اب اپنے پینیمبر( سُلُولِمُ) کے چھا ( سُلُولُمُنُ) کا وسلہ لا نے ہیں، ہم پر پانی برسا۔''راوی۔ آب کہا پھر پانی برسا۔ [بخاری، کتاب الإستسقاء، باب سؤال الناس الإمام سسالنے: ۱۰۱۰] اسک طرح فوت ہونے سے پہلے رسول الله سُلُولِمُ نے صحابہ سے فر مایا: ''کاغذ لاؤ میں شمصیں کھوا دول، کھی گراہ نہ ہوگے۔'' [بخاری، کتاب العلم، باب کتابة العلم: ۱۱٤]

صحابہ کرام فٹائٹی نے آپ کی قبر پر جاکر آپ ٹاٹٹی سے رابطہ نہیں کیا یعنی جائز وسیلہ زندہ سے دعا کروانا ہے، مردہ سے نہیں اور آپ ٹاٹٹی کے فوت ہونے کے بعد آپ ٹاٹٹی سے رابطہ نہیں ہوسکتا، جبھی تو آپ ٹاٹٹی نے فرمایا: ''کاغذ لاؤ'' ورند آپ ٹاٹٹی فرماتے میرے فوت ہونے کے

بعد قبر میں مجھ سے رابطہ کر لینا۔

س۔ آپ ٹالٹی نے فرما یا: '' میں قیامت کے دن اپنے حوض کوٹر پر ہوںگا، میں تم لوگوں کا پیش خیمہ ہوں گا، جو شخص وہاں آئے گا وہ اس میں سے پیے گا اور جواس میں سے پیے گا وہ پھر بھی پیاسا نہ ہوگا اور کچھلوگ حوض پر ایسے آئیس گے جن کو میں پیچانتا ہوں گا اور وہ مجھ کو پیچائے ہوں کے اور پھر مجھ میں اور ان میں آڑ (رکاوٹ) کر دی جائے گی، میں کہوں گا بیالوگ تو میری امت کے ہیں۔ ارشا د ہوگا تم نہیں جانے، انھوں نے تمھا رے بعد کیا کیا نئی باتیں کالیں۔ اس وقت میں کہوں گا جس شخص نے میرے بعد دین بدل ڈالا وہ دور ہو، وہ دور ہو۔' وبخاری، کتاب الرفاق، باب فی الحوض: ۱۹۸۶،۲۵۸۳

اس حدیث کے الفاظ'' تم نہیں جانتے انھوں نے تمھارے بعد کیا کیا نئی باتیں نکالیں'' قابل غور ہیں۔ لینی اس وفت رسول اللہ تالیا کے کو پتانہیں کہ میری امت کے کون کون سے لوگ دین

میں رد و بدل کر رہے ہیں۔

۵۔ ایک انصاری نے آپ مُنْ اَیْنَا ہے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! آپ (مَنْ اَیْنَا) جُھے کوئی عہدہ نہیں دیتے جیسے فلال شخص کو آپ (مَنْ اِیْنَا) نے دیا ہے۔ آپ مَنْ اِیْنَا نے فر مایا: ''تم انصار میرے بعد حق تلفی دیکھو گے تو صبر کیے رہنا یہاں تک کہتم مجھ سے ال جاؤاور تمھارے ملنے کا مقام حوض کوثر ہوگا۔'' البخاری، کتاب مناف الانصار، باب فول النبی ایکٹی للانصار سالے: ۲۷۹۲ یعنی اس سے پہلے رابطہ نہیں ہوسکتا۔

۲۔ اور فقہ حنّیٰ کی مشہور کتا ہوں میں یہ مسئلہ لکھا ہے کہ جس شخص نے کسی عورت سے نکاح کیا اور یہ جب اللہ اور اس کی وجہ بیا کہ ہم اللہ اور اس کے رسول مثلیظ کو گواہ بناتے ہیں تو وہ کا فر ہوجائے گا اور اس کی وجہ بیا کہ کہ اس شخص نے رسول اللہ مثلیظ کو عالم الغیب جانا، حالانکہ علم غیب اللہ تعالیٰ کو خاص ہیں۔ (انحل: ۲۵) (در مختار: ۲رص۱۲)

آج کل کے لوگوں کے عقا کد ہے اس بات کا موازنہ کریں جو کہتے ہیں کہ رسول اللہ مُٹاٹیٹے حاضر و ناظر ہیں۔ ے۔ علماء نے تصریح کر دی کہ جوکوئی دعو کی کرے کہ نبی علم غیب جانتے ہیں تو وہ کافر ہے، اللہ کے اس فرمان کی وجہ سے: ﴿ لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَاوٰتِ وَالْأَرْضِ الْفَيْبُ إِلَّا اللهُ اللهُ اللهُ الله عَلَم مقد مه هدایه ار دو: ص ٩٩]

۸۔ علم غیب اللہ کے سواکسی مخلوق کو نہیں۔ (در مختار ومقدمہ ہدایہ اردو، ایضاً) (المجادلہ: ۲۰۷۷)

### مسئله حاضروناظر:

9۔ پھے کلمہ گولوگوں کا کہنا کہ چونکہ آپ سُلُٹُیْمُ کو قرآن میں شہید لیعنی گواہ کہا گیا ہے اور گواہ وہی ہوتا ہے جوسب بچھ دیکھ رہا ہو، لہذا آپ سُلُٹِیُمُ عالم غیب ہیں اور سب بچھ دیکھ رہے ہیں۔ان کے لیے اطلاعاً عرض ہے شہید لیعنی گواہ کا لفظ آپ کی ساری امت پر بھی قرآن میں استعال ہوا ہے۔ (البقرة: ۱۳۳۱۔ الحج: ۲۸) اب کیا کوئی مسلمان امت محمد یہ میں حاظر و ناظر کی صفت رکھتا ہے یا یہ صاحبان جو حاضر و ناظر کا عقیدہ رکھتے ہیں یہ بھی اپنے عقیدے کے مطابق حاظر و ناظر کو ناظر کی ایک بتا دے کہ لندن یا نیو یارک یا ان کے گھر کے ماہر یا بازار میں کیا ہورہا ہے، بلکہ ان آیات کی تفییر بخاری میں موجود ہے کہ آپ سُلُٹِیُمُ اور بار کی اور یہ گواہی قرآن کی بنیاد پر ہوگی۔ [بخاری، کتاب الاعتصام بالکتاب والسنة، باب قولہ تعالٰی ﴿ وَکَذَٰلُكُ جعلٰکہ اُمة وسطا ﴾ النے : ۲۳۶۹] کے لوگ کہتے ہیں کہ اللہ تعالٰی نے سورۃ الفیل میں فرمایا:

﴿ ٱلَّمْ تَرَّكُيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْلِ الْفِيلِ ۞ [ الفيل : ١ ]

''(اے پیٹمبر!) تو نے نہیں دیکھا کہ تیرے رب نے ہاتھی والوں کے ساتھ کیا کیا؟'' اور کہتے ہیں کہ یہ واقعہ آپ ٹاٹیٹر کی پیدائش سے پہلے پیش آیا، اس لیے آپ اس واقعہ کو دیکھ رہے تھے۔ان صاحبان کا ان آیات کے بارے میں کیا خیال ہے:

﴿ ٱلَّمْ يَدُّوا كُمْ ٱهْلَكُنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِّنْ قَدْنٍ ﴾ [الأنعام: ٦]

"كياوه د كيصة نهيل كه جم نے ان سے پہلے كتنى امتيں ہلاك كرديں۔"

کیا مشرکین دیکھ رہے تھے جب اللہ تعالیٰ نے پہلی امتوں کو ہلاک کیا۔ان آیات سے ان لوگوں کے باطل عقیدہ کی تردید ہوتی ہے جو کہتے ہیں کہ ہاتھی والوں کا واقعہ رسول اللہ مُنافِیْم دیکھ

رہے تھے۔

### کلمهٔ شهادت:

ہر مسلمان کلمہ شہادت پڑھتا ہے لینی کہتا ہے کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود نہیں اور محمد (مُلَّاثِیْمُ) اللہ کے بندے اور رسول ہیں لیکن گواہی دینے والا اپنے آپ کو حاضر و ناظر نہیں سمجھتا کہ وہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول مُلَّاثِیْمَ کو دکھے رہا ہے یعنی گواہی دینے کے لیے حاضر و ناظر ہونا ضروری نہیں۔

ا۔ عیسیٰ علیظا کو بھی قرآن میں شہید یعنی گواہ کہا گیا ہے (النساء: ۱۵۹) اور شہید کے معنی ناظریہ لوگ لیتے ہیں۔ اس کی عیسیٰ علیظا کے متعلق قرآن میں تردید بھی موجود ہے۔ (المائدة: ۱۱۲، ۱۱۷) اور عزیر علیظا بلکہ ہرنی کو قرآن میں شہید یعنی گواہ کہا گیا ہے:

﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ نِشِهِيْدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُلَاءِ شَهِيْدًا ﴿ فَ

[ النساء: ٤١]

''جب ہم ہرامت میں سے گواہ بلائیں گے اور شمصیں ان پر گواہ کر کے لائیں گے، تو وہ وقت کیسا ہوگا۔''

لینی ہرامت پراس کا نبی قیامت کے دن گواہ ہوگا اور پھرساری امتوں پر ہمارے رسول (تَالِیُّمُا) گواہ ہوں گے۔ (مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے القصص: ۵۵) اور حاضر و ناظر کہنے والے ان صاحبان کے معنوں کی قرآن میں تر دیدموجود ہے:

﴿ اَوْ كَالَّذِى مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيةٌ عَلَى عُرُوشِهَا ۚ قَالَ اَنَّ يُخِى هٰذِهِ اللهُ بَعُنَ مَوْتِهَا ۚ فَأَمَاتَهُ اللهُ مِائَةَ عَامِر ثُمَّ بَعَثَهُ ۚ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ ۚ قَالَ لَيَمْتُ يَوْمًا اَوْ بَعْضَ يَوْمِ ۚ قَالَ بَلْ لَيْمُتَ مِائَةَ عَامِر فَانْظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ ۚ وَانْظُرْ إِلَى حِمَادِكَ وَلِتَجْعَلَكَ أَيّةً لِلنَّاسِ وَانْظُرْ إِلَى الْعِظَامِرِكَيْفَ نُنْشِرُهَا ثُمّ نَكُسُوْهَا لَهُمَّا فَلَا اللهُ عَلَى عُلِي شَيْءٍ قَدِينَرٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٩]

'' کیا تو نے اس شخص کونہیں و یکھا جوالیک شہر پر گزرا اور وہ اپنی چھتوں پر گرا ہوا تھا، کہا اسے اللہ مرنے کے بعد کیسے زندہ کرے گا؟ پھر اللہ یتحالی نے اسے سو برس تک مار ڈالا۔ پھراسے اٹھایا کہا کہ تو یہاں کتنی دیر رہا۔ کہا ایک دن یا اس سے پچھ کم رہا۔ فرمایا بلکہ تو سو برس رہا ہے، اب تو اپنا کھانا اور بینا دیکھ، کیا وہ سرانہیں اور اپنے گدھے کو دیکھ، ہم نے مجھے لوگوں کے واسطے نمونہ بنانا چاہا ہے اور ہڈیوں کی طرف دیکھ کہ ہ انھیں کس طرح ابھار کر جوڑ دیتے ہیں پھران پر گوشت پہناتے ہیں۔ پھراس پر جب بیرحال ظاہر ہوا تو کہا میں یقین کرتا ہول کہ بے شک تو ہر چیز پر قادر ہے۔'

یعنی عزریالیہ کو اللہ تعالیٰ نے سوسال کے لیے موت دے دی۔ جب ان کو اللہ تعالیٰ نے دوبارہ زندہ کیا تو اللہ تعالیٰ نے دوبارہ زندہ کیا تو اللہ تعالیٰ نے جناب عزیر(الیہ) سے پوچھا کہتم یہاں کتی دیررہے تو انھوں نے عرض کی کہ میں یہاں ایک دن یا ایک دن سے کم رہا ہوں، حالانکہ وہ سوسال موت کی حالت میں رہے اور اللہ کے اس پغیمرکو یہ بھی پتا نہ تھا کہ دنیا میں سوسال گزر چکے ہیں۔

اا۔ آپ مُظَائِم کی وفات ہونے سے متصل پہلے آپ مُلَائِم کے الفاظ یہ تھے: ﴿ اَللّٰهُم بِالرَّفِيُقِ اللّٰهُ عَلَى ﴾ ''یااللہ! بلند رفیقوں میں رکھ۔'' یعنی نبیوں اور فرشتوں کے ساتھ۔ [بخاری، کتاب المغازی، باب آخر ما تکلم به النبی ﷺ : ٤٤٦٣]

۱۱۔ آپ نگائی کے فوت ہونے کے بعد سب سے پہلے یہ واقعہ پیش آیا کہ سیدنا عمر مٹائی نے کہا کہ جوکوئی ہے کہے گا کہ رسول اللہ عُلی ہی فوت ہو گئے تو میں اس کا سرتلوار سے کاٹ دوں گا کھرسیدنا ابو بکر مٹائی تشریف لائے اور لوگوں سے فرمایا: ''تم میں سے جوکوئی اللہ کے رسول محمد عُلی کی پوجا کرتا تھا تو محمد عُلی فوت ہو گئے تو جوکوئی اللہ کی پوجا کرتا ہے تو یا در کھے اللہ بیشہ ذندہ ہے، بھی مرنے والانہیں۔ اللہ تعالی خود قرآن میں فرماتے ہیں: ''محمد (عُلی کے) پھلے نہیں وہ تو صرف اللہ کے رسول آپ ہے ہیں۔'' اخبر آیت تک نہیں وہ تو صرف اللہ کے رسول ہیں، ان سے پہلے گئی رسول آپ ہے ہیں۔'' اخبر آیت تک (آل عمران: ۱۳۲۲) سب صحابہ کرام مُن لیک کی آیت پڑھ رہے تھے۔ سیدنا عمر مُن کی کہنے گئے: ''جب میں نے یہ آیت ابو بکر (مٹائی کے سے کرام انٹی کی آیت پڑھ رہے تھے۔ سیدنا عمر مُن کی کھنے کہا کہ کھراؤنہیں ابھی آپ عُلی کے کو فون کرنے کے بعد ابو بکر وعمر مُن کی کے اب مرض النہی ہیں آپ عُلی کی کو فون کرنے کے بعد آپ عُلی کے ابو کر دی کی دیوار گری، اس کو آپ عوار کہا کہ کا اتفاق ہوگیا۔
آپ عُلی کے جب والیہ بن عبدالملک کے عبد حکومت میں سیدہ عائشہ مُن کی کھرے کے دیوار گری، اس کو اس کو اس کے ایک دیوار گری، اس کو اس کہا سے دیائی کے حبر کی دیوار گری، اس کو اس کو اس کو اس کے اس کو کی دیوار گری، اس کو اس کی دیوار گری، اس کو اس کی دیوار گری، اس کو

بنانے لگے تو ایک ٹانگ دکھائی دی، لوگ گھبرا گئے۔ سمجھے آپ نگھٹے کا قدم مبارک ہے اور
کسی ایسے خض کو نہ پایا جو اس کو پہچانتا ہو، یہاں تک کہ سیدنا عروہ بن زبیر زائٹ نے ان سے کہا
کہ ہرگزنہیں، اللہ کی قسم! بیرسول اللہ نگاٹٹے کا قدم مبارک نہیں بلکہ سیدنا عمر زائٹ کا قدم ہے۔
[ بحاری، کتاب الجنائز، باب ما جاء فی قبر النبی بیٹٹ و آبی بکر و عمر رضی الله عنهما : ١٣٩٠]
ثابت ہوا کہ سلف کا بی عقیدہ نہ تھا کہ رسول اللہ نگاٹٹے یا سیدنا عمر زائٹ اپنی قبر میں زندہ ہیں،
تسجی تو ان کے قدم پرمٹی ڈال کر دوبارہ دفن کر دیا گیا۔

المار صحیح بخاری میں آپ سکا تیم کا ایک طویل خواب ذکر ہے جو آپ نے ایک صبح صحابہ کرام شکا تیم کو سنایا (یادر ہے کہ انبیاء کا خواب وحی ہوتا ہے) جس میں ہے کہ دو فر شتے آپ سکا تیم کو سنایا (یادر ہے کہ انبیاء کا خواب وحی ہوتا ہے) جس میں ہے کہ دو فر شتے آپ سکا تیم کو مختلف مقامات پر لے کر پھرتے رہے، آخر میں آپ سکا تیم نے فرمایا:"تم نے آج رات مجھ کو خوب گھمایا ہے، اب میں نے جو دیکھا اس کی کیفیت تو بتلاؤ؟" انھوں نے ساری تفصیل بنانے کے بعد کہا کہ وہ عام مسلمانوں کے رہنے کے گھر ہیں اور بید دوسرا شہیدوں کے رہنے کا گھر ہیں اور بید دوسرا شہیدوں کے رہنے کا گھر ہیں اور بید رہنے کا بیا سرا تھا کیں۔ میں نے اپنا سرا تھایا تو دیکھا کہ بادل طرح کی ایک چیز میرے او پر ہے۔ انھوں نے کہا کہ سے آپ (سکا تیم کان میں جاؤں۔ تو آپ (سکا تیم کان میں جاؤں۔ تو انھوں نے کہا کہ میں اپنے مکان میں جاؤں۔ تو انھوں نے کہا کہ جو تے تو اپنے مکان میں آجاتے۔" و بحاری، کتاب الجنائز، باب: انہیں کیا، اگر پورا کر چیج ہوتے تو اپنے مکان میں آجاتے۔" و بحاری، کتاب الجنائز، باب:

۱۵۔ جو فوت ہو چکے وہ دنیا والوں کی پکارنہیں سنتے کیونکہ وہ خالق نہیں مخلوق ہیں، فوت ہو چکے ہیں دندہ نہیں اور ان کو پتانہیں کب اٹھائے جا کیں گے:

﴿ اَفَكَنُ يَخْلُقُ كُمَنُ لَا يَخْلُقُ ﴿ اَفَلَا تَنَ كَبُرُونَ ۞ وَإِنْ تَعُدُّوْا نِعْهَ اللهِ لَا تُحْصُوْهَا ﴿ إِنَّ اللهِ لَا يَخْلُقُونَ ۞ وَاللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ هِ وَاللَّهِ لَا يَخْلُونَ هِ وَمَا يَشْعُرُونَ اللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ هُ اللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ هُ اللَّهِ لَا يَخْلُونَ هُ اللَّهِ لَا يَخْلُونَ اللَّهِ لَا يَخْلُونَ اللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ اللَّهِ لَا يَخْلُونَ اللَّهِ لَا يَخْلُونَ اللَّهِ لَا يَعْلَمُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا يَعْلَمُ اللَّهُ لَا لَا اللَّهُ لَكُونَ اللَّهُ لَا يَشْعُونُونَ اللَّهُ لَا يَخْلُقُونَ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا يَضْفُونَ اللَّهُ لَا يَعْلَمُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

کیا جو پیدا کرے وہ اس کے برابر ہے جو کچھ بھی پیدا نہ کرے، کیاتم سوچے نہیں

ہواور اگرتم اللہ کی نعتوں کو گننا چاہوتوان کا شارنہیں کرسکو گے۔ بے شک اللہ بخشنے والا مہر بان ہے۔اللہ جانتا ہے جوتم چھیاتے ہواور جوتم ظاہر کرتے ہو۔ اور وہ جنھیں اللہ کے سوا ایکارتے ہیں وہ کچھ بھی پیرانہیں کرتے بلکہ وہ خود پیدا کیے ہوئے ہیں، وہ تو مردہ ہیں جن میں جان نہیں اور وہ نہیں جانتے کہ لوگ کب اٹھائے جا کیں گے۔'' مردہ سے مراد فوت شدہ صالحین ہیں کیونکہ مرنے کے بعداٹھایا جانا (جس کا انھیں شعورنہیں) وہ تو جمادات کے بجائے صالحین پر صادق آسکتا ہے۔ ان کو صرف مردہ ہی نہیں کہا بلکہ مزید وضاحت فرما دی کہ ' وہ زندہ نہیں ہیں۔' اس سے قبر برستوں کا بھی واضح رد ہو جاتا ہے جو کہتے ہیں کہ قبروں میں مدفون مردہ نہیں زندہ ہیں اور ہم زندوں ہی کو یکارتے ہیں، الله تعالیٰ کے اس ارشاد سے معلوم ہوا کہ موت وارد ہونے کے بعد دنیوی زندگی کسی کونصیب نہیں ہو سکتی، نہ دنیا سے ان کا کوئی تعلق ہی باقی رہتا ہے۔ پھران سے نفع کی اور ثواب وجزا کی توقع کیسے کی جاسکتی ہے۔ ١٦ سيدنا ابو ہريرہ ولائين روايت كرتے ہيں كه رسول الله مَثَالِيَا في فرماياً " جس شخص في ميرى قبر کے بزد یک جھ پر درود بھیجا میں اسے سنتا ہول اور جس نے دور سے مجھ پر درود بھیجا وہ مجھ کو يَبْجَها إِما تَا بِي '' [مشكوة، كتاب الصلاة، باب الصلاة على النبي بِيُنَيُّنَّ و فضلها، الفصل الثالث: ١٨٢/١، ح: ٩٣٤ شعب الإيمان للبيهقي: ٢١٨/٢، ح: ١٥٨٣] یہ حدیث موضوع ہے، سند میں محمد بن مروان راوی کذاب ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھیں

(مرعاة: ٢٧،٢٦/٢٥) موضوع كا مطلب بمن كمرت يادرب كموضوع حديث يرعمل كرنا بھی حرام ہے اور اس سے دلیل دینا بھی حرام ہے۔

یہ عجیب دو رخی ہے کہ احمد رضاخاں صاحب نے رسول الله مَالَيْظِ کو اپنے قرآنی ترجمہم ع تفسیر مين باربار حاضرو ناظر لكها، ويكهيه (الأحزاب: ۴۵، ف١١ ـ الفتح: ٨، ف١٢ ـ المزمل: ١٥، ف٢) لیکن ای تفییر میں بہت ہے ایسے فوائد ہیں جن ہے آپ ٹاٹیٹی کے حاضر و ناظر ہونے کی واضح تروید ہوتی ہے ۔ جیسا کہ ہم اپنی اس کتاب میں بہت ی سیح روایات بیان کر کھے ہیں۔

دیکھیے ان کا ترجمہ مع تفسیر (النساء ۳۳، ف۱۳۳) یہاں ذکر ہے کہ سیدہ عائشہ ڈٹاٹٹا کا ہارگم ہو گیا، اس کی تلاش کے لیے رسول اللہ تلائیم نے وہاں اقامت فرمائی، صبح ہوئی، پھراونٹ اٹھایا گیا

تواس کے بنیج سے بار ملا۔ (مزید دیکھیے النساء: ۱۰۵، ۱۰۵، فوائد ۲۸۸،۲۸۳ المائدة: ۳۳، ۹۱، ۲۰۱۰ فوائد ۴۵،۲۵۲،۱۵۲،۱۵۲،۱۵۲ الأنفال : ۲۵، ۳۰، ۲۵، فوائد ۲۷، ۱۵، ۱۲۹ النور : ۱۱، ف ۱۵–۲۳، ف ۱۵۸ ـ الروم: ٣٠، ف-١ لقمان: ٣٣، ف ٢٨ ـ الأحزاب: ٩، ف ٢٦ ـ الفتح: ١، ف-١ ـ الفتح: ١٨، ف-٣٣) يهال سخت كذب بياني كى گئى، كھا گيا كەرسول الله ئالليَّمُ كومعلوم تھا كەعثان راللهُ شہيدنہيں ہوئے۔ کیکن حدیث کی معتبر کتابوں میں بہ بات موجود ہے کہ بیعت رضوان صرف اور صرف اس وجہ ہے ہوئی کہ رسول اللّٰہ مُناتِیْظِ کو حدیب میں یہ اطلاع ملی کہ سیدنا عثان ٹٹاٹٹۂ کو مکہ میں مشرکوں نے شہید كرديا ـ تو آپ مَاثِيَّا نِے فرمايا كه ميں سيدنا عثمان ڈٹائٹؤ كا بدلا لوں گا، تب بيعت رضوان ہوئی ـ الحجرات (۳ تا۵، ف ۵ تا ۷) کی ان آیات ہے ان لوگوں کی واضح تر دید ہوتی ہے جو رسول الله سَالِيَّةُ كو حاضر و ناظر جانة مِين اور أخيين ايني مسجدون اورشهرون سے يكارتے مِين، كيونكه الله تعالی نے ان آیات میں فرمایا کہ رسول الله مُناتیج کے حضور اس وقت بااوب بات کرو جب آب ظالیم این حجرے سے فکل کرتمھارے پاس تشریف لائیں اور جب آپ ظالیم اپنے حجرے کے اندر ہوں تو باہر سے او نجی آواز سے نہ پکارو ۔اس کے خلاف کرنے والوں کواللہ تعالی نے اس جگه قرآن میں بے عقل قرار دیا۔ المجادله (۲ تا۱۰، ف۲۲ تا ۳۰) کی ان آیات میں الله تعالی نے اپنی بی عظیم صفت بیان فرمائی که وه برجگه ناظر ہے اور جولوگ بیصفت تمام انبیائے کرام میں مانتے میں (دیکھیے احدرضا کا ترجمہ النساء اس، ف1۲۱) وہ انبیائے کرام بیل کواس صفت میں اللہ کے برابر قرار دیتے ہیں، حالانکہ احمد رضا خاں صاحب اسی قرآنی ترجمہ مع تفییر میں تسلیم کر کیے ہیں کہ اللہ تعالی اپی صفات میں یگانہ ہے، کوئی اس کا شبینہیں، کوئی اس کی مثل نہیں، کوئی اس کی نظیر نہیں لیعنی اس جیسا کوئی نہیں ( دیکھیے ان کا تر جمہ اور تفسیر مراد آبادی: البقرۃ : ۱۶۳، ف ۲۹۱) یہ عجیب دورخی ہے، یہ بہت بواجرم ہے، مخلوق کو خالق کے برابر قرار دیا جارہا ہے، حالانکہ ﴿ لَیْسَ كَیْفُلِهِ مَنَّىٰ عٌ ﴾ كه اس جیسا کوئی نہیں۔ پہلے اہل کتاب (یہود و نصاریٰ) نے یہی کچھ کیا، انبیائے کرام پیلم کو اللہ کے برابر قرار دیا، ای وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ان کو قرآن میں کافر اورمشرک قرار دیا، سوچنے کی

صحابه كرام مْ كَانْتُومُ غيب نه جانتے تھے:

ا۔ سیدنا عبیداللہ واللہ واللہ علی نے بیان کیا کہ پھر میں نے سیدہ عائشہ واللہ اس حدیث کا ذکر سیدنا

ا بن عباس الن النهاس كيا انهول في مجھ سے يو جھا: ''عاكش ( النها) في جن كانا منهيس ليا جانتے ہو وہ كون تھے؟ ميس في انهام ليؤتم به: مووه كون تھے؟ ميس في كہانميس - [بخارى، كتاب الأذان، باب، إنما جعل الإمام ليؤتم به: ٦٨٧ - مسلم، كتاب الصلاة، باب استخلاف الإمام إذا عرض له .....الخ: ٤١٨ ]

۲۔ سیدنا بلال ٹائٹڈ نے سیدنا ابو بحر ٹائٹڈ سے آکر کہا کہ کیا آپ نماز پڑھا کیں گے، میں اقامت کہوں؟ (کیونکہ رسول اللہ ظائٹۂ صلح کروانے گئے تھے اور نماز کا وقت ہوگیا تھا) سیدنا ابو بکر ٹائٹۂ صلح کروانے گئے تھے اور نماز کا وقت ہوگیا تھا) سیدنا ابو بکر ٹائٹۂ نشر یف نے فرمایا ہاں! چنا نچے سیدنا ابو بکر ٹائٹۂ نماز شروع کر دی، اتنے میں رسول اللہ ظائٹۂ تشریف کے، لوگوں نے آئے تو لوگ نماز میں تھے۔ رسول اللہ ظائٹۂ نماز میں کسی طرف توجہ نہیں دیتے تھے۔ جب لوگوں نے متواتر ہاتھ پر ہاتھ مارنا شروع کیا تو سیدنا صدیق اکبر ٹائٹۂ متوجہ ہوئے اور رسول اللہ ظائٹۂ کو دیکھا اور پھر پیچھے ہے گئے۔ تو رسول اللہ ظائٹۂ نے آگے بڑھ کرنماز پڑھائی۔ اللہ ظائٹۂ کے آگے بڑھ کرنماز پڑھائی۔ اللہ ظائٹۂ نے آگے بڑھ کرنماز پڑھائی۔ ابحاری، کتاب الاحدان، باب من دخل لیؤم الناس فجاء الإمام ..... اللہ : ۱۸۶۔ مسلم، کتاب الصلاة، باب تقدیم الجماعة من یصلی ..... اللہ : ۱۸۶

س۔ سیدنا ابو بکر رفائی تین آدمی رسول اللہ مکا ٹیا کے حکم کے مطابق اپنے ساتھ اپنے گھر کھانا کھلانے کے لیے لائے اور خود رسول اللہ مکا ٹیا کھر کے ہاں گھبر گئے اور وہیں گھبرے رہے۔
رات کا ایک حصہ گزر جانے کے بعد آپ یعنی جناب ابو بکر رفائی گھر تشریف لائے توان کی بیوی نے کہا کیا بات پیش آئی کہ مہمانوں کی خبر بھی آپ نے نہ لی؟ سیدنا ابو بکر رفائی نے پوچھا کیا تم نے ابھی انھیں رات کا کھانا نہیں کھلایا؟ بیوی نے کہا میں کیا کروں آپ کے آنے تک انھوں نے کھانے سے انکار کیا، کھانے کے لیے ان سے کہا گیا تھالیکن وہ نہ مانے۔
تک انھوں نے کھانے سے انکار کیا، کھانے کے لیے ان سے کہا گیا تھالیکن وہ نہ مانے۔
[ بخاری، کتاب مواقیت الصلاة، باب السمر مع الأهل والضیف : ۲۰۲۔ مسلم، کتاب الأشربة، باب إکرام الضیف و فضل إیثارہ : ۲۰۵

٣- جناب ابو بكر والفي اجرت كا واقعه بيان كرتے ہوئے فرماتے ہيں كه و بال بميں ايك چروا با ملا، ميں نے اس سے بوچھا كه تم كس قبلے سے ہو، اس نے كہا فلال سے [ بخارى، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام: ٣٦١٥ مسلم، كتاب الزهد، باب في

حديث الهجرة ....الخ: ٢٠٠٩]

۵۔ سیدناعثان ڈوائیڈ روایت کرتے ہیں کہ جب رسول اللہ طائیڈ فوت ہوئے تو آپ طائیڈ کا کے صحابہ ڈوائیڈ میں سے کچھ شخت غمناک ہوئے، میں بھی ان میں سے تھا۔ میں پریثان بیٹھا ہوا تھا کہ عمر (ڈوائیڈ) کا گزر ہوا تو انھوں نے السلام علیم کہا، مجھے ان کے گزرنے کا کچھ پتا نہ چلا۔
سیدنا عمر ڈواٹیڈ نے ابو بکر ڈواٹیڈ سے میراشکوہ کیا۔ وہ دونوں اکٹھے میرے پاس آئے اور مجھ سے سیدنا عمر ڈواٹیڈ نے ابو بکر ڈواٹیڈ سے میراشکوہ کیا۔ وہ دونوں اکٹھے میرے پاس آئے اور مجھ سے پوچھا کیا سبب ہے، آپ نے اپنے بھائی عمر (ڈواٹیڈ) کے سلام کا جواب نہیں دیا؟ میں نے عرض کیا کہ مجھے بالکل علم نہیں کہ آپ میرے پاس سے گزرے ہیں اور آپ نے جھے السلام علیک کہا، سیدنا ابو بکر ڈواٹیڈ نے بوچھا کہ کیا پریشانی ہے؟ [ مسند اُحمد : ۲۷۱۔ مسند اُسی بعلی:

اسفر کے دوران سیدہ عائشہ را گھا کا ہار گم ہو گیا، سب لوگ تھہر گئے۔ سیدنا ابو بکر رفائقہ سیدہ عائشہ رفائھ سیدہ عائشہ رفائھ سیدہ عائشہ رفائھ کے دوران سیدہ عائشہ رفائھ کے دوران سیدہ عائشہ رفائھ کے دوران کو اٹھا یا گیا تو ہار اونٹ کے نیچ سے مل گیا۔ [ بحاری، کتاب النیم، باب :

ے۔ سیدہ عائشہ ڈائٹ سیدنا ابو بکر ڈاٹٹ کے پاس ان کی بیاری میں گئیں۔ سیدنا ابو بکر ڈاٹٹ نے ان
سیدہ عائشہ ڈائٹ سیدنا ابو بکر ڈاٹٹ کے پاس ان کی بیاری میں گئیں۔ سیدنا ابو بکر ڈاٹٹ نے کہا
عائشہ ڈاٹٹ نے کہا پیر کے دن۔ سیدنا ابو بکر ڈاٹٹ نے کہا آج کون سا دن ہے؟ سیدہ عائشہ ڈاٹٹ کہا پیرکا دن۔ انھوں نے کہا تاہو بکر ڈاٹٹ فوت نہیں ہوئے بیاں تک کہ منگل کی رات کا پچھ حصہ گزرگیا اور آپ فوت ہوگے اور شیج ہونے سے پہلے دفن کر دیے گئے۔ [بحاری، کتاب الجنائی، باب موت یوم الإثنین: ۱۳۸۷]

۸۔ سیدنا عمر رفائی کومبحد نبوی میں صبح کی نماز میں جماعت کے دوران وہاں چھیے ہوئے مخص نے حملہ کر کے شدید زخمی کر دیا، بعد میں آپ فوت ہو گئے۔ [بحاری، کتاب فضائل أصحاب النبی ﷺ، باب قصة البیعة ..... النبی رہے ہوئے ہوئے مخص نے شہید کر دیا اور دونوں خلفائے راشدین کو پتا نہ چلا کہ یہاں کوئی چھیا ہوا ہے جو ہمیں شہید کرنا چاہتا ہے۔

9۔ جب قبلہ بدلا گیا تو ایک شخص نے رسول الله تا الله کا الله کا الله کا الله کا الله کا الله کا گزر ہوا جوعصر کی نماز بیت المقدس کی طرف منہ کر کے پیار وہ بیٹ ہورہ ہتے۔ انھوں نے کہا: '' میں گواہی ویتا ہوں کہ میں نے رسول الله تا الله کا کا الله کا کہ کا الله کا کا الله کا کا کہ کا الله کا کہ کا الله کا کا کہ کا کا الله کا کہ کا الله کا کا کہ کہ کا کہ کہ کا کا کہ کا کہ

•ا۔ صحابہ کرام ٹھن ٹیٹر رسول اللہ طالیہ کے ساتھ ایک سفر میں سے، رات بھرسب لوگ چلتے رہے، صحح کے وقت کے قریب پڑاؤ کیا تو سب لوگ گہری نیندسو گئے کہ سورج پوری طرح نکل آیا۔ سب سے پہلے سیدنا ابوبکر ڈاٹٹر جا گے پھر سیدنا عمر ڈاٹٹر بھی جاگ گئے آخر کار سیدنا ابوبکر ڈاٹٹر رسول اللہ طالیہ کے سر مبارک کے قریب بیٹھ گئے اور بلند آواز سے اللہ اکبر کہنے لگے۔ اس سے رسول اللہ طالیہ کی سر مبارک کے قریب بیٹھ گئے اور بلند آواز سے اللہ اکبر کہنے گئے۔ اس سے رسول اللہ طالیہ کی سیدار ہو گئے اور وہاں سے کوچ کا حکم وے دیا۔ پھر آگ جا کر صبح کی نماز پڑھی۔ [ بخاری، کتاب المناقب، باب علامات النبوۃ فی الإسلام: ۱۳۵۲۔ مسلم، کتاب المساجد، باب قضاء الصلاۃ الفائعة السالة : ۱۸۲

اا۔ سیدنا عمر ڈائٹیؤ کمہ سے چلے، لوگ ان کے ساتھ تھے، جب بیداء تک پہنچ تو ایک ببول کے درخت کے بنچ چندسوار نظر پڑے۔سیدنا عمر ڈاٹٹیؤ نے کہا جا کر دیکھو تو سہی بیکون لوگ ہیں؟ جا کر دیکھا گیا تو وہ صہیب تھے۔ جب بیاطلاع دی گئی تو سیدنا عمر ڈاٹٹیؤ نے کہا آھیں بلا لاؤ تو جا کر انھیں کہا گیا کہ امیرالمومنین بلاتے ہیں تو وہ آئے۔ [ بخاری، کتاب الجنائز، باب قول النبی شکیلیٹ (( یعذب المیت بعض بکا، سسہ النبی شکیلیٹ (( یعذب المیت بعض بکا، سسہ النبی شکیلیٹ (( یعذب المیت بعد ۲۲۸۷۔ مسلم، کتاب الجنائز، باب المیت یعذب بیکا، سسہ لنج ؛ ۲۲۸۷۔ مسلم، کتاب الجنائز، باب المیت یعذب بیکا، سسہ لنج ؛ ۲۸۷۷۔

۱۲۔ صحابہ کرام ٹن اُلَّمْ کا گزرایک جنازے پر ہوا، لوگ اس کی تعریف کرنے گئے تو رسول الله تالیّنیْ نے بیس کر فرمایا: ''واجب ہوگئی۔'' چھر دوسرے جنازے کا گزر ہوا تولوگ اس کی برائی کرنے گئے۔ رسول الله تالیّنیْ نے فرمایا: ''واجب ہوگئی۔'' اس پرسیدنا عمر ٹٹالٹیُانے یو چھا کیا چیز واجب ہوگئی۔ [بخاری، کتاب الجنائز، باب ثناء الناس علی المیت: ۱۳۶۷۔ مسلم، كتاب الجنائز، باب فيمن يثني عليه ..... الخ: ٩٤٩]

اسدنا ابوذر ٹائنڈ رسول اللہ تائیل کے ساتھ تھ، کچھ دور جانے کے بعد رسول اللہ تائیل نے فرمایا ابو ذرا مظہرے رہو۔ پھر آپ تائیل تشریف لے گئے اور نظروں سے اوجھل ہو گئے اور اس کے بعد میں نے آواز سی اور مجھ کو خطرہ ہوا کہ کہیں رسول اللہ تائیل کو کوئی پریشانی نہ پیش آگئ ہواور آپ تائیل کے حکم کی وجہ سے رکا رہا۔ جب آپ تائیل والیس تشریف لاے تو سیدنا ابو ذر ٹائیل نے عرض کیا: ''اے اللہ کے نبی (تائیل )! اللہ آپ پر مجھے قربان کرے! اس پھر یلی زمین میں آپ کس کے ساتھ با تیں کر رہے تھے۔ [ بحاری، کتاب الرقاق، باب المکٹرون اس اللہ : ۱۹۶۳۔ مسلم، کتاب الزکوة، باب الترغیب فی الصدقة: ۹۶/۳۳، مسلم، کتاب الزکوة، باب الترغیب فی الصدقة: ۹۶/۳۳، مسلم، کتاب الزکوة، باب الترغیب فی الصدقة: ۹۶/۳۳، مسلم،

۱۱۔ لوگوں کا عرفات کے دن رسول اللہ عَلَیْمُ کے روز ہے کے متعلق کچھ اختلاف ہو گیا۔ بعض نے کہا آپ (عَلَیْمُ ) روز ہے ہیں اور بعض کہتے کہ نہیں، اس لیے انھوں نے آپ عَلَیْمُ کے پیل آپ (عَلَیْمُ ) روز ہے ہیں اور بعض کہتے کہ نہیں، اس لیے انھوں نے آپ عَلیْمُ کے پیل دورھ کا ایک پیالہ بھیجا۔ رسول اللہ عَلَیْمُ اس وقت اونٹ پرسوار ہوکر عرفات میں وقوف فرما رہے تھے، آپ نے وہ دورھ پی لیا۔ [بخاری، کتاب الصوم، باب صوم یوم عرفة: ۱۱۲۳] مسلم، کتاب الصیام، باب استحباب الفطر للحاج بعرفات یوم عرفة: ۱۱۲۳] کہ رسول اللہ عَلیْمُ کے کہ طواف کر کے مقام ابراہیم کے پاس پنجے، دورکھت پڑھیں۔ آپ نگی کے کہ اور لوگوں کے درمیان آڑ بنے ہوئے تھے۔ کا ندر میں سے ایک صاحب نے ابن ابی اونی ہے یوچھا کیا رسول اللہ عَلیْمُ کعبہ کے اندر تشریف لے گئے تھے؟ تو انھوں نے بتایا کہ نہیں۔ [بخاری، کتاب الصلاة، باب الصلاة سین السواری سیالخ: ۱۵،۰۵،۰۰ مسلم، کتاب الحج، باب استحباب دخول الکعبة للحاج وغیرہ والصلاة فیھا سس النے: ۱۳۲۹/۲۸۹

ار سیرناعمر دلائیؤ نے فرمایا کہ میرے ایک انصاری دوست تھ، جب میں رسول اللہ مُلَائِم کی مجلس میں حاضر نہ ہوتا تو وہ مجلس کی تمام با تیں مجھے آکر بتایا کرتے اور جب وہ حاضر نہ ہوتے تو میں انھیں بتایا کرتا تھا۔ اس زمانے میں ہمیں غسان کے بادشاہ کی طرف سے ڈر تھا۔ اطلاع ملی تھی کہ وہ مدینہ پر چڑھائی کا ارادہ کررہا ہے، چنا نچہ ہم کو ہر وقت یہی خطرہ رہتا تھا۔ ایک دن میرے انصاری دوست نے دروازہ کھٹاھٹایا اور کہا کہ کھولو۔ میں نے کہا معلوم ہوتا ہے کہ غسانی آگئے ہیں۔ انھول نے کہا اس سے بھی زیادہ اہم معا ملہ پیش آگیا ہے کہ رسول اللہ مُلِیْنِیْم نے اپنی بیویوں سے علیحدگی اختیار کرلی ہے۔ [بحاری، کتاب العلم، باب النداؤب فی العلم: ۸۹۔ مسلم کتاب الطلاق، باب فی الإیلاء و اعتزل النساء..... النج:

[1874/41

ای طرح احادیث کی کتابوں میں بے شار واقعات درج ہیں جن سے پتا چلتا ہے کہ صحابہ کرام کو غیب کا علم نہ تھا۔ احادیث کی معتبر کتابوں کے مطالعہ کے بعد یہ بات کلی طور پر ثابت ہو جاتی ہے کہ بڑے بڑے اکا برصحابہ کرام ٹھائٹھ غیب کا علم نہیں رکھتے تھے تو پھر آج کے بزرگوں کا ان کے سامنے کیا مقام ہے؟

اور مراد آبادی صاحب نے آل عمران کی تفییر (۱۲۹-۱۵، ف۳۳۳ تا ۳۳۳ ) میں یہی لکھا کہ شہدائے احد کے بارے میں صحابہ کرام ٹھائی کو اللہ تعالی نے خبر دی کہ وہ جنت میں کس حال میں ہیں۔اس سے پہلے صحابہ کو شہدائے احد کے انجام کا پتا نہ تھا۔ [ أبو داؤد، كتاب الجهاد، باب فی فضل الشهادة : ۲۵۲۰]

اس سے ثابت ہوا کہ ارواح باتی ہیں، جسم کے فنا ہونے کے ساتھ فنا نہیں ہوتیں۔ (فسسس) اور زندوں کی طرح کھاتے پیتے عیش کرتے ہیں۔ سیاق آیت اس پر دلالت کرتا ہے کہ حیات روح و جسم دونوں کے لیے ہے۔ علاء نے فرمایا کہ شہداء کے جسم قبروں میں محفوظ رہتے ہیں مٹی ان کو نقصان نہیں پہنچاتی اور زمانۂ صحابہ میں اور اس کے بعد بکثرت معائنہ ہوا ہے کہ اگر بھی شہداء کی قبریں کھل گئیں تو ان کے جسم تر وتازہ پائے گئے۔ (فسسس) فضل وکرامت اور انعام واحسان موت کے بعد حیات دی ، اپنا مقرب کیا، جنت کارزق اوراس کی نعمیں عطا فرمائیں۔ مراد آبادی صاحب کے مندرجہ بالا بیان اور البقرة (۱۵۳) فسل کے مطالعہ کے بعد ہے

بات تطعی طور پر ثابت ہو جاتی ہے کہ شہداء قبروں میں زندہ نہیں، ان کی روعیں اجسام سے الگ ہیں، اجسام قبروں میں ، روعیں جنت میں، اگر شہیدوں کی روعیں جنت میں اور اجسام قبروں میں ہیں، تو انبیاء اور صدیق لیعنی سیح تبعین کی روعیں اور اجسام بھی الگ الگ ہیں کیونکہ یہ شہداء سے افضل ہیں۔ (دیکھیے ترجمہ مع تفییر احمد رضا خان النساء: ۲۹، فا ۱۸۱ تا ۱۸۳) ان کی روحیں جنت میں اور اجسام قبروں میں ہیں اور مراد آبادی نے یہ بھی لکھا کہ فوت ہونے کے بعد انسان کا عمل منقطع ہو جاتا ہے۔ (الشعراء: ۸۹، ف

ان تفاسیر سے قبر پرستوں کا واضح رد ہو جاتا ہے جو کہتے ہیں کہ ہم قبر والوں کواس لیے پکارتے ہیں کہ وہ قبروں میں زندہ ہیں۔

## قرآن مجید غیب کے متعلق کیا کہنا ہے:

۔ عزیر(علیلا) کواللہ تعالیٰ نے سو برس کے لیے موت دے دی، جب ان کواللہ تعالیٰ نے دوبارہ زندہ کیا تو اللہ تعالیٰ نے ان سے پوچھاتم یہاں کتنی در رہے؟ انھوں نے جواب دیا ایک دن یا دن کا کچھ حصہ۔ (البقرة: ۲۵۹)

۲۔ اصحاب کہف کو ایک غار میں اللہ تعالیٰ نے سلا دیا، وہ وہاں ۳۰۹ برس سوئے رہے۔ بعد میں
 جب ان کو اللہ تعالیٰ نے جگا دیا تو ان میں سے ایک نے کہا تم کتنی دیر یہاں تھہرے ہو؟
 انھوں نے کہا ہم ایک دن یا دن سے کم تھہرے ہیں۔

''ای طرح ہم نے انھیں جگا کر اٹھا دیا کہ آپس میں پوچھ گچھ کر لیں۔ایک کہنے والے نے کہا تم کتنی دیر تھہرے رہے؟ انھوں نے جواب دیا کہ ایک یا ایک دن سے بھی کم۔
کہنے لگے کہ تمھارے تھہرے رہنے کا بخو بی علم اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔'' (سورۃ الکہف: ۱۹)''وہ لوگ اپنے غار میں تین سو سال تک رہے اور ۹ سال اور زیادہ گزارے۔
''(سورۃ الکہف: ۲۵)

اصحاب کہف اپنے غار میں تین سونوسال تک سوئے رہے، یہ اللہ کے تسلیم شدہ ولی ہیں، کیکن جب ۳۰۹ سال کے بعد وہ اٹھے تو آپس میں کہنے لگے کہ ہم یہاں ایک دن رہے یا ایک دن سے کم رہے؟ پس ثابت ہوا کہ جن کو اللہ نے ولی کہا ان کو بھی غیب نہ تھااور آج ان لوگوں کے بارے میں یہ کیسے خیال کیا جاسکتا ہے جن کے ولی ہونے کی کوئی سندنہیں ہے کہ وہ غیب جانتے ہیں۔ سر جب سیدنا موئی علیقہ سیدنا خصر علیقہ کی طرف چلے، خادم ہمراہ تھا، کھانا پاس تھا، راستے میں موسیٰ علیقہ سو گئے، جاگ کر جب آ گے چلے تو سیدنا موئی علیقہ نے خادم سے کہا کھانا لاؤ تو خادم نے جواب دیا مجھلی تو زندہ ہوکر دریا میں کودگئی تھی۔ (الکہف: ۲۰ تا ۲۳) [بخاری، کتاب

العلم، باب ما يستحب للعالم إذا سئل ..... الخ: ٧٤،١٢٢]

سر رہ کیسین میں ہے کہ جب ایک آ دی شہر کے دوسرے کنارے سے دوڑتا ہوا آیا اوراپی قوم کو تین رسولوں کی دعوت پر ایمان لانے کو کہا اور اپنے ایمان کا افرار کیا (تو اس کی قوم نے اس کو شہید کر دیا) اللہ نے اس کو جنت دے دی، وہ مومن شخص کہنے لگا اے کاش! میری قوم بھی جان لیتی کہ میرے رب نے مجھے بخش دیا اور مجھے عزت والوں میں کر دیا۔ (پلیمن: ۲۲ تا ۲۲) معلوم ہوا کہ وہ مومن شہید عالم برزخ میں جا کراپی قوم سے رابط نہیں کرسکتا تھا۔ ۲۲ تا ۲۲ تا کالی اور سیدناعیسی علی ایک ہے درمیان قیامت کے دن گفتگو ہوگی اور اللہ تعالی فرمائے گا: ''اے عیسی! کیا تو نے لوگوں سے کہا تھا کہ اللہ کے سوا مجھے اور میری مال دونوں کو معبود بنا لو۔'' دہ عرض کریں گے تو پاک ہے، مجھے لائق نہیں کہ الیی بات کہوں جس کا مجھے جی نہیں۔ اگر میں نے یہ کہا ہوگا تو تحقیے ضرور معلوم ہوگا اور جو میرے دل میں ہے تو جانتا ہے اور جو تیرے دل میں ہے تو جانتا ہے اور جو تیرے دل میں ہے تو جانتا ہے اور جو تیرے دل میں ہے تو جانتا ہے اور ان میں رہا پھر جب تو نے مجھے اٹھا لیا تو تو ہی ان کا گران تھا اور تو ہر چیز سے با خبر ہے۔ جو تیرے دل میں رہا پھر جب تو نے مجھے اٹھا لیا تو تو ہی ان کا گران تھا اور تو ہر چیز سے با خبر ہے۔ ان میں رہا پھر جب تو نے مجھے اٹھا لیا تو تو ہی ان کا گران تھا اور تو ہر چیز سے با خبر ہے۔ (المائدة: ۱۱۱)۔

سیرناعیسی علیا کتنے واضح الفاظ میں اپنی بابت علم الغیب کی نفی فرمارہے ہیں۔ پیصفت علم اللہ تعالیٰ کے سواکسی اور میں نہیں۔ اس لیے عالم الغیب صرف ایک اللہ ہی کی ذات ہے۔ اس کے علاوہ کوئی عالم الغیب نہیں، کیونکہ پیعقیدہ قرآن کے خلاف ہے اور جوکوئی قرآن کی ایک آیت کا بھی انکار کر ہے تو وہ کا فرہے اور دائرۂ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے۔

## توحيد في العلم ميں شركيه امور:

قرآن و حدیث سے بخوبی ثابت ہو چکا کہ غیب کاعلم صرف اللہ تعالیٰ کے پاس ہے (وہ

باتیں جو بتا دی گئیں وہ علم ہیں اور جو نہیں بتائی گئیں وہ غیب ہیں ) :

﴿ وَآمِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُمْ بَعْدَ الَّذِي جَآءَكَ مِنَ الْعِلْمِرِ ۗ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ وَالِي

وَّلَا نَصِيْرٍ ﴿ ﴾ [البقرة: ١٢٠]

''اور اگرتم نے ان کی خواہشوں کی پیروی کی، اس کے بعد جوتمھارے پاس علم آچکا تو ' تمھارے پاس اللہ کے ہاں کوئی دوست اور مدد گار نہ ہوگا۔''

ثابت ہوا کہ جب رسول الله طَالِيَّا پر ابھی یہ آیات نازل نہ ہوئی تھیں تو یہ آپ طَالِیَّا کے لیے غیب تھا، جب بیہ آیات نازل ہو گئیں تو غیب نہ رہا بلکہ علم ہو گیا۔

غیب کاعلم اللہ تعالیٰ کے سواکسی کو نہیں جیسا کہ بیان ہو چکا۔ (انمل: ۹۵) ای طرح فوت شدگان کو کوئی علم نہیں کہ دنیا میں کیا ہور ہاہے:

''پھرکیا جو پیدا کرے اس کے برابرہ جو پھے بھی پیدا نہ کرے۔کیا تم سوچتے نہیں اور اگرتم اللہ کی نعمتوں کو گنے لگو تو ان کا شار نہیں کرسکو گے، بے شک اللہ تعالیٰ بخشے والا مہر بان ہے اور اللہ جانتا ہے جو تم چھپاتے ہو اور جو تم ظاہر کرتے ہو اور جنھیں اللہ تعالیٰ کے سوا پکارتے ہیں وہ کچے بھی پیدا نہیں کرتے اور وہ خود پیدا کیے ہوئے ہیں، وہ تو مردے ہیں جن میں جانے کہ لوگ کب اٹھائے جا کمیں گے۔''

یاد رہے کہ بی عقیدہ کہ فوت شدگان کوعلم ہے کہ دنیا میں کیا ہورہا ہے، شرک کی ہمیشہ سے بنیادی وجہ رہا ہے اور قرآن کہتا ہے کہ فوت شدگان کو کوئی علم نہیں اور ان کو کوئی اختیار نہیں۔ (الفاطر: اا تا ۲۳)



فصلهفتم

# توحيد في العبادت اورشرك في العبادت

توحید فی العبادت کی تعریف یہ ہے کہ اللہ تعالی کے سواکسی بھی دوسرے کی عبادت نہ کی جائے اور لا الدالااللہ کا یہی مطلب ہے یعنی عبادت کے معاملہ میں اللہ تعالی کے سوانرایک کی نفی کی جائے۔ شرک فی العبادت کی تعریف یہ ہے کہ اللہ تعالی کی عبادت میں کسی بھی مخلوق کو شامل کیا جائے اور توحید یہ ہے کہ صرف اللہ تعالی بی کی عبادت کی جائے۔ کلمہ طیبہ کا یہی مطلب ہے اور کلمہ طیبہ میں اور قرآن و حدیث میں یہی تھم ہے کہ اللہ تعالی عبادت میں اکیلا ہے۔ (البقرة: ۲۱۲ تا کلمہ طیبہ میں اور قرآن و حدیث میں یہی تھم ہے کہ اللہ تعالی نے جنوں اور انسانوں کو صرف اپنی عبادت کے لیے پیدا فرمایا:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ ﴾ [ الذاريات : ٥٦ ]

''اور میں نے جن اور انسان کو صرف اپنی عباد ت کے لیے پیدا کیا۔''

اور رسول الله مَا الله مَا الله عَلَيْظِم كا ارشاد ہے:

"بندول پر الله تعالی کا حق بیر ہے کہ وہ ای کی عبادت کریں اور اس کے ساتھ کی کو شریک نہ تھم ہرا کیں۔" [ بخاری، کتاب الرقاق، باب من جاهد.....الخ: ، ١٥٠٠ مسلم، کتاب الإیمان، باب الدلیل .....الخ: ، ٣٠] (نیز دیکھیے: صفحہ۷۹۸،۵۹۷،۵۹۸،۵۹۷)

اله يعني معبود كون؟

جو خالق ہے، جس نے زمین وآسان بنائے، جو بارش برساتا ہے اور پھل نکالتا ہے، جس کے

برابر کوئی نہیں۔ (البقرۃ: ۲۲-۲۱) زندہ ہے، سب کا تھامنے والا ہے، نہ اس کو اوکھ آتی ہے نہ نیند، آسانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے سب اس کا ہے۔ایسا کون ہے جو اس کی اجازت کے سوااس کے ہاں سفارش کر سکے کلوق کے تمام حاضر اور غائب حالات کو جانتا ہے۔اس کی کری نے سب آسانوں اور زمین کو اپنے اندر لے رکھا ہے۔ (البقرۃ: ۲۵۵) اور جس نے قرآن، تورات، انجیل کو اتارا، وہ جس طرح چاہتا ہے ماں کے پیٹ میں تمھارا نقشہ بناتا ہے۔ (آل عمران اتا ک) جو ہر چیز کا غلم رکھنے والا، جو اللہ ہے، رب ہے۔سورۂ فرقان میں ہے:

''اور انھوں نے اللہ کے سوا ایسے معبود بنا رکھے ہیں جو پکھے بھی پیدانہیں کر سکتے ، حالانکہ وہ خود پیدا کیے گئے ہیں اور وہ اپنی ذات کے لیے نفع اور نقصان کے مالک نہیں اور موت اور زندگی اور دوبارہ اٹھنے کے بھی مالک نہیں۔'' (الفرقان : ۳)

لیعنی معبود وہ ہے جو خالق ہے مخلوق نہیں، نقصان اور نقع کاما لگ ہے۔ زندگی، موت اور دوبارہ
اٹھائے جانے کا مالک ہے۔ اس کے سوا اور کوئی معبود نہیں کیونکہ اور کوئی ان صفات کا مالک نہیں۔
''اللہ ہی کو کیوں نہ سجدہ کریں جوآ سانوں اور زمین کی چھپی ہوئی چیزوں کو ظاہر کرتا ہے
اور جوتم چھپاتے ہواور جو ظاہر کرتے ہوسب کچھ جانتا ہے۔ اللہ ہی ایساہے کہ اس کے
سواکوئی معبود نہیں، وہ عرش عظیم کا مالک ہے۔'' (انمل: ۲۲،۲۵)

صرف الله بى معبود به كونكداس كسواكوئى بهى مندرجه بالاصفات كا ما لك نيس :

﴿ آمَّن خَلَق السّملوت والآرْض وَ اَنْزَل لَكُمْ مِن السّماء مَا عَ فَالْبَنْنَا بِهِ حَدَا إِنِي وَالْدَنْ بَعْدِلُونَ فَ وَالْمَا مَعْ الله فَعْمَ الله وَ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ فَ الله وَ بَلْ هُمْ وَوَمَّ يَعْدِلُونَ فَ الله وَ بَعْلَ الْدَنْ مَعْ الله وَ بَعْدُلُونَ فَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَ الله وَالهُ الله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله و

يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَوٰتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللهُ \* وَمَا يَشْعُرُونَ آيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴿ ﴾

[النمل: ٦٠ تا ٢٥]

'' بھلاکس نے آسان اور زمین بنائے اور تمھارے لیے آسان سے پانی اتارا۔ پھر ہم نے اس سے رونق والے باغ اگائے۔تمھارا کام نہ تھا کہ ان کے درخت اگاتے۔کیا اللہ تعالیٰ کے ساتھ کوئی اور بھی معبود ہے بلکہ بیاوگ کج روی کر رہے ہیں۔ بھلا زمین کو تھہرنے کی جگہ کس نے بنایا اور اس میں ندیاں جاری کیں اور زمین کے کنگر بنائے اور دو دریاؤں میں بردہ رکھا۔ کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور بھی معبود ہے بلکہ اکثر ان میں ہے بھھ ہیں۔ بھلا کون ہے جو بے قرار کی دعا قبول کرتا ہے اور برائی کو دور کرتا ہے اور شمھیں زمین میں نائب بنا تا ہے، کیا اللہ تعالیٰ کے ساتھ کوئی اور معبود بھی ہے؟ تم بہت ہی کم سجھتے ہو۔ بھلا کون ہے جو شمھیں جنگل اور دریا کے اندھیروں میں راستہ بتا تا ہے اور این رحت سے پہلے کون خوشخری کی ہوائیں چلاتا ہے، کیا اللہ کے ساتھ اور کوئی معبود ہے؟ اللہ تعالٰی ان کے شرک کرنے ہے بہت بلند ہے۔ بھلا کون ہے جواز سرنو خلقت کو پیدا کرتا ہے۔ پھر اسے دوبارہ بنائے گا اور کون ہے جوشھیں آسان اور زمین سے روزی دیتا ہے۔ کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور بھی معبود ہے؟ کہہ دے اپنی ولیل لاؤ اگرتم سیح ہو۔ کہہ دے اللہ کے سوا آ سانوں اور زمین میں کوئی بھی غیب کی بات نہیں حانتا اورانھیں اس کی بھی خبرنہیں کہ کب اٹھائے جائیں گے۔'' الله كے ساتھ اوركوكى معبودنييں كيونكه كى اور ميں مندرجه بالا صفات موجود نہيں ہيں۔

الله لے ساتھ اورلوئی معبود ہیں کیونلہ کی اور ٹیل مندرجہ بالا صفات موجود ہیں ہیں۔ ﴿ وَعَجِبُوْ اَ اَنْ جَآ عَهُمْ مُّنْذِيرٌ مِنْهُمُ ۗ وَقَالَ الْكَلْفِرُونَ هٰذَا سٰعِرٌ كَذَّابٌ ۚ أَجَعَلَ الْالِهَةَ اِللّهَا وَّاحِدًا ۚ إِنَّ هٰذَا لَشَكَىٰ ءٌ عُجَابٌ ۞ وَانْطَلَقَ الْهَلَا مِنْهُمُ آنِ امْشُوْا وَاصْبِرُوْا عَلَى الْهَتِكُمْ ۚ إِنَّ هٰذَا لَشَكَىٰ ءٌ يُّدَادُ ۚ ﴾ [ص: ٤ تا ٦]

"اور انھوں نے تعجب کیا کہ ان کے پاس اٹھی میں سے ڈرانے والا آیا اور منکروں نے کہا کہ یہ تو ایک بڑا جھوٹا جادوگر ہے۔ کیا اس نے کی معبودوں کو صرف ایک معبود بنا دیا۔ بیٹ شک یہ بڑی عجیب بات ہے اور ان میں سے سردار یہ کہتے ہوئے چل پڑے کہ چلوا در ایخ معبودوں پر جے رہو، بے شک اس میں کچھ غرض ہے۔"

معبود صرف ایک ہے، ایک سے زیادہ معبود بنانا کفار ومشرکین مکہ اور یہود و نصاریٰ کا کام ہے۔ ان کومشرکین اس لیے کہا گیا کہ وہ عبادت کی چاروں اقسام اللہ کے لیے بھی بجالاتے تھے اور انبیاء اور دوسرے بزرگوں کے لیے بھی اور اس میں سر فہرست غیر اللہ کو پکارنا تھا۔ قرآن و حدیث اس پر گواہ ہیں، آج کے کلمہ گومشرک بھی بالکل آئ طرح کررہے ہیں۔ یاد رہے کہ احمدرضا خان صاحب کے قرآنی ترجمہ مع تفیر میں بھی مندرجہ بالا مقامات پر یہی لکھا ہے کہ اللہ کے سواکوئی معبورنہیں۔

## عبادت كى اقسام:

عبادت حیار قسم کی ہے:

ا۔ جسمانی عبادت۔ ۲۔ مالی عبادت۔

س۔ قلبی عبادت۔ سم۔زبانی عبادت۔

### ا ـ جسمانی عبادت:

وہ عبادت جوجہم ہے اداکی جائے جسمانی عبادت ہے۔ مثلاً نماز، روزہ، جہاد، قیام، رکوع، سجدہ، طواف، جج کے لیے سفر، سعی، رجم، حجر اسود کو چومنا، کعبہ کی طرف جاتے اور پلٹتے ادب کو ملحوظ خاطر رکھنا، رفع حاجت کے وقت کعبہ کا خیال رکھنا، کعبہ کو سالان غسل دینا، مجدوں کے متعلق جملہ امور یعنی تغییر، روشنی، صفائی، اعتکاف اور مجدوں ہے دل لگانا وغیرہ سب چیزیں جسمانی عبادت میں شامل ہیں۔ ہرفتم کی جسمانی عبادت صرف اللہ تعالیٰ کے لائق ہے اور یہ جسمانی عبادت میں اللہ تعالیٰ کے لائق ہے اور یہ جسمانی اللہ تعالیٰ کے لیکن ہے وار یہ جسمانی البقہ قائی کے لیکن ہے وار یہ جسمانی البقہ قائی کے لیے خصوص ہیں۔ نماز کے لیے دیکھیے (البقہ قائم کے لیے دیکھیے (البقہ قائی کے لیے دیکھیے (البقہ قائم کے لیے دیکھیے (البقہ قائم کے کیا تھروں کے دیکھیے (البقہ قائم کے لیے دیکھیے (البقہ قائم کے ایک تی تجو یہ سازے کام فوت شدہ بزرگوں کی قبروں یا زندہ بزرگوں کے ساتھ کرتے دیکھے حاسمتے ہیں، یہ لوگ شرک فی العبادت کے مرتکب ہورہے ہیں۔

### ۲\_ مالى عبادت:

جيسے حج كا خرچ، زكوة ، صدقه، قربانى، نذر، فطرانه، جهاد مين خرچ كرنا، قربانى يعنى الله كى راه

میں ہرقتم کا مال خرج کرنا مالی عبادات میں شامل ہے۔ ہرقتم کی (فی سبیل اللہ) مالی عبادت اللہ کے لیے مخصوص ہے۔ (الانعام: ١٩٣١/١٣٢١هـ البقرة: ١٩٠١/١٩٥ ـ ١٩٠١ ـ ١٩٥ تا ٢٠٣١) ذرج وقربانی وغیرہ اللہ بی کے لیے خاص ہے: ''اے نبی! اپنے رب کے لیے نماز پڑھا کرواور قربانی دیا کرو۔'' (الکوثر: ٢) نذر ونیاز، منت، چڑھاوا غیر اللہ کے نام حرام ہے۔ بیمشرکوں کا کام ہے۔ نذر اللہ کے لیے ہے: ''اے پروردگار! جو (بچکہ) میرے پیٹ میں ہے میں اس کو تیری نذر کرتی ہوں، اس لیے ونیا کے کاموں سے آزاد رکھوں گی۔'' (آل عمران: ٣٥) رسول الله نظر الله کا ارشاد ہے: ''جس نے بینذر مانی کہ وہ اللہ کی اطاعت کرے اور جس نے بینذر مانی کہ وہ اللہ کی نافرمانی کرے گا تو وہ اس کی نافرمانی نہ کرے۔ [بخاری، کتاب الأیمان والنذور، باب النذر فیما ..... الخ : ٢٩٧٨ عیر اللہ ۱۹۷۸ کا ۱۹۷۸ کا الشافتی ہے۔ [مسلم،

کیکن افسوس ہے کہ آج کے پچھ کلمہ گوغیر اللہ کے نام پر کیا کیا چڑھاوے چڑھا رہے ہیں۔ لاہور میں علی ہجو بری کی قبر پر اور دوسرے لا تعداد آستانوں پر کیا ہور ہا ہے اور جو چارفتم کی عبادتیں قرآن اور صحیح حدیث سے ثابت ہیں اور جو اللہ کاحق ہیں وہی ان قبروں پر کر رہے ہیں، یہ جلی یعنی ظاہر شرک ہے۔

#### ۳\_قلبی عبادت: ----

جیسے خوف اللی، توکل، ڈر، امید، رغبت، خثوع وضوع یعنی جن چیزوں کا دل سے تعلق ہے بہ قلبی عبادت میں شامل ہیں۔ قرآن مجید میں بے شار مقامات پر یہ بات ہے اور قرآن مجید میں ہے شار مقامات پر یہ بات ہے اور قرآن مجید میں ہے کہ سب انبیائے کرام (میلیلہ) اپنی امتوں سے یہی کہتے رہے کہ اللہ تعالیٰ سے ڈرو اور میری اطاعت کرو۔ (الشحراء: ۱۰۸،۱۱۸) اور جب ہم گہری نظر سے قرآن کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہم اس نتیجہ پر چینچتے ہیں کہ سب آیات قرآنی کے لیے اللہ تعالیٰ کا خوف بمزلہ چک کے ہے، اس کی لٹھ پر ہی تمام آیات گھوتی ہیں اور جولوگ اللہ سے بن دیکھے ڈرتے ہیں ان کے لیے آخرت میں بخشش اور برنا ثواب ہے۔ (الملک: ۱۲) اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ''کیا اللہ اپنے بندے کے لیے کافی نہیں ہے اور یہ لوگ تجھ کو اللہ کے سوا دوسروں کا ڈر بتلاتے ہیں اور بات یہ ہے کہ جن کو اللہ گراہ کر دے اس کا

کوئی ہادی نہیں۔' (الزمر:٣٦)''اور کیا آپ کو دو جھگڑنے والول کی خبر بھی پینچی جب وہ عبادت خانہ کی دیوار پھاند کر آئے جب وہ داؤد (طالِقا) کے پاس آئے تو وہ ان سے گھبرایا۔ کہا ڈرونہیں، دو جھگڑنے والے ہیں، ایک نے دوسرے پر زیادتی کی ہے، پس آپ ہمارے درمیان انصاف کا فیصلہ سیجیے اور بات کو دور نہ ڈالیے اور ہمیں سیدھی راہ پر چلاہے۔'' (ص:۲۲،۲۱)

### هرزبانی عبادت:

یاد رہے کہ جس قوم نے بھی شرک کیا اس نے ضرور شرک فی العبادت کیا مثلًا قوم نوح (الاعراف: ۵۹)، قوم مود (الاعراف: ۵۹)، قوم مود (الاعراف: ۵۹)، قوم مود (الاعراف: ۵۹)، قوم مود (الاعراف: ۵۹) اور عیسائی و یبودی (جس کا تفصیل کے ساتھ پہلے ذکر ہو چکا ہے ) کسی نبی نے بھی لوگوں کو اپنی بندگی کا سبق نہیں پڑھایا بلکہ اللہ تعالیٰ کی بندگی کا حکم دیا کیونکہ غیر اللہ کی بندگی کا حکم کرنا کفر ہے۔ (آل عمران: ۵۹،۰۸) لہذا تو حید فی العبادت کو قرآن و حدیث کی روشنی میں سمجھنا از حد ضروری ہے، تاکہ تو حید فی العبادت پرعقیدہ اور عمل ہواور شرک فی العبادت کو بھی قرآن اور حدیث کی روشنی میں سمجھنا از بس ضروری ہے، تاکہ شرک فی العبادت سے بچا جا سکے۔ زبانی عبادت یالسانی

عبادت اس میں دعا، ذکر تبیع، حمد، شکر، استعانت یعنی مدد ما نگنا، استعاذه یعنی پناه ما نگنا وغیره شامل ہیں اور بید چیزیں اللہ کے لیے مخصوص ہیں، اس میں وہ تمام اذکار شامل ہیں جن کے کرنے کا تھم قرآن و حدیث میں آیا ہے۔ مثلاً نماز، روزہ، حج، زکوۃ، قربانی وغیرہ کے موقع پر جملہ اذکار و تبیع و تحمید، اس میں وہ اذکار شامل ہیں جن میں سجان اللہ اور المحمد للہ کے الفاظ آئے ہیں اور انھیں مختلف مواقع پر پڑھنے کا تھم ہے، اللہ کی نعتوں کا ذکر کرتے وقت اس کا شکر ادا کرنا بھی عبادت میں شامل ہے۔ (انحل: ۱۳۱۰۔ البقرة: ۱۲،۵۳٪) اور استعانت سے مراد بغیر اسباب کے مدوصرف اللہ تعالیٰ ہی سے مائی جا سکتی ہے اور بی عبادت کا جزو ہے۔ (الفاتح: ۲۰) اس کی تفصیل ابھی دعا کی بحث میں آرہی ہے۔ استعاذہ یعنی پناہ صرف اللہ ہی سے مائی

### دعالعنی ریارنا، مانگنا، بلانا:

اب ہم دعا کے بارے میں تفصیلی گفتگو کریں گے۔ دعا اور اس کے متعلق جوالفاظ "دعو" سے فکط بیں ان کے معنی ہیں بلانا، مانگنا یا بچارنا یا دعا مانگنا۔ اس سلسلہ میں قرآن و حدیث سے چند ولائل ملاحظہ فرمائیں:

ا۔ نیکی اور پر ہیز گاری کے کاموں میں ایک دوسرے کی مدد کیا کرواور گناہ اورظلم کی باتوں میں مدد نیک کورواور الله تعالیٰ سے ڈرتے رہو، کچھ شک نہیں کہ اللہ کاعذاب سخت ہے۔ (المائدة:۲)

٢ رحمة للعالمين مَا يَيْمَ كا فرمان ہے:

"جو دوسرول كى مدد كرتا ب الله تعالى اس كى مدوكرتا ب." [مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب فضل الاجتماع على تلاوة .....الخ: ٢٦٩٩]

فرمایا: "مسلمان مسلمان کا بھائی ہے، نداس برظلم کرتا ہے اور ندہی بے یار و مددگار چھوڑتا ہے۔ " [مسلم، کتاب البروالصلة، باب تحریم ظلم المسلم و خذله .....الخ: ٢٥٦٤]

۔ قرآن کریم میں ہے:''وہ وفت بھی یاد کرنے کے لائق ہے جب تم لوگ دور بھاگ رہے تھے اور کسی کو چیچھے پھر کرنہیں دیکھتے تھے اور رسول تمھارے چیچھے کھڑے پکار رہے تھے۔'' (آلعمران:۱۵۳) (یہاں لفظ'' یوئ' ہے،احمد رضا خاں صاحب نے ترجمہ'' پکارنا'' کیا) اور فرمایا: '' کہنے گی کہ میرے باپ آپ کو بلا رہے ہیں، تاکہ آپ نے ہمارے جانوروں کو جو پانی پلایا ہے اس کی اجرت آپ کو دے۔'' (القصص: ۲۵) (یہاں احمد رضا خال صاحب نے'' یوئ' کا ترجمہ'' بلاتا ہے'' کیاہے)

۳۔ سیدنا نوح ملیا نے کہا:''اے میرے پروردگار! میں نے اپنی قوم کو رات دن تیری طرف پکارا۔'' (نوح:۵) (یہاں''ونو'' کا ترجمہاحمد رضا خاں صاحب نے''بلایا'' کیا)

#### خلاصهٔ بحث:

سن سے اسباب و وسائل کے تحت مدد طلب کرنا اور اسے پکارنا شرک نہیں ہے اور کسی کو اسباب و وسائل سے بیونکہ اسباب و وسائل اسباب و وسائل سے برتر اور بے نیاز سمجھ کر مدد طلب کرنا یا پکارنا شرک ہے کیونکہ اسباب و وسائل سے برتر و بالا ہوکر مدد کرنے اور پکارنے والے کی داد رسی کرنے کی قدرت رکھنے والا اور پکارنے والے کی یارکا جواب دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جو آیتیں لگار والی ہیں کہ غیر اللہ کو یکارنا جائز نہیں، کیا یہ بتوں کے بارے میں ہیں؟ تو اس سلسلہ میں معمولی سمجھ بوجھ والا انسان بھی سمجھ سکتا ہے کہ قرآن مجید میں جہاں بھی "الا الله" يعنى اللہ كے سوا، يا "الا هو" يعنى اس كے سوا آئے گا وہاں وہ چيز اللہ ك لیے مخصوص ہو جائے گی اور اللہ کے سوا باتی تمام مخلوق عرش سے فرش تک کی نفی ہو جائے گی ،صرف بتول ہی کی نفی نہ ہوگی مثلاً "لا إله إلا الله" يعنى كلمه ميں الله تعالى كا اثبات ہے اور باقی سب مخلوق کی نفی ہے حتیٰ کہ کسی بڑے سے بڑے پیغمبر کی بھی عبادت نہیں ہوسکتی۔ جو شخص کسی پیغمبر کی بھی عبادت کرے گا وہ کافر اورمشرک ہو جائے گا، جس میں سر فہرست غیر اللہ کو پکارنا شامل ہے، جبیہا کہ عیسائیوں نے سیدناعیسیٰ علیٰہا کی بندگی کی اور وہ کافر اورمشرک تھہرے۔قرآن اس پر گواہ ہے۔عیسائیوں نے سیدناعیسیٰ علیلا کی بندگی کی (المائدۃ:۷۲ تا ۷۷ )اور عیسائیوں نے عیسیٰ علیلا کو . گرجول میں یکارا۔ ( الجن : ۱۸ تا۲۰) ان باتوں کی تفصیل'' کیا امت مسلمہ شرک کر سکتی ہے؟'' کے تحت پہلے آچکی ہے۔ای طرح قرآن مجید میں جہاں جہاں "من دو ن الله" یعنی اللہ کے سوا، یا "من دو نه" لعنی اس کے سوا آئے گا وہ چیز اللہ کے لیے مخصوص ہو جائے گی اور باقی تمام مخلوق عرش سے فرش تک کی نفی ہو جائے گی، صرف بتوں ہی کی نفی نہ ہو گی۔مثلاً المائدۃ (۷۲ تا ۷۷) جيها كه گزر چكا ہے۔ اى طرح قرآن مجيد ميں جہاں "غير الله" يا"غيره" آئے گا تو وہاں وہ چیر اللہ کے لیے مخصوص ہو جائے گی اور باقی سب مخلوق عرش سے فرش تک کی نفی ہو جائے گی، صرف بتول ہی کی نفی نہ ہوگی۔مثلاً الاُنعام (۱۲، ۴۷، ۴۷) قرآن مجید میں اور بے شار جگہ یہی بات آئی ہے اور یہی بات "مع الله" یا "معه " (لعنی الله کے ساتھ یا اس کے ساتھ) (مثلاً الجن: ٨١ الانعام :١٩ الحجر: ٩٦) كے ليے ہے اور يهي بات "أحدًا" كے ليے ہے مثلاً: (الجن: ١٨،٢، (rrete) کہی بات "شَيْئًا" کے ليے ہے۔ (مثلًا الأنعام: ۱۵۱۔ يوسف ٣٩،٣٨\_النور: ۵۵ وغيره) اور 🖈 بات ''خالق'' کے لیے ہے)۔ (مثلاً انتحل: ۲۰۔ الاکتفاف: ۲۲، الاکواف: ۱۸۹ تا ۱۹۹) اور یہی بات "آخر" کے لیے ہے۔ (الحجر: ٩٦)

مندرجہ بالا آیات سے یہ بات واضح ہے کہ اللہ کے سوا دوسروں کو پکارنے والی آیات بتوں کے لیے نہیں بلکہ یہ سب مخلوق کے لیے ہیں، ان میں سب مخلوق کی نفی ہے، کیونکہ یہ مندرجہ بالا الفاظ کے ساتھ قرآن مجیدیں مذکور ہیں۔

اس کے علاوہ یہ بھی یا در ہے کہ بخاری شریف میں درج ہے کہ قوم نوح اور مکہ کے مشرک جن بخوں کی پوچا کرتے تھے وہ بزرگوں اور نبیوں کے تھے، وہ لوگ محض اتنے بھی پاگل نہ تھے کہ بھروں کے بت بنا کران کی پوچا کرتے بلکہ بزرگوں اور نبیوں کے بت بناتے تھے اور یہ کہ خانہ کعبہ میں ابراہیم علیا اور اساعیل علیا کے بت تھے۔ [بخاری، کتاب الحج، باب من کبر فی نواحی الکعبة: ١٦٠١۔ ٢٨٨٤] اور بيہ کہ خانہ کعبہ میں ابراہیم علیا اور لی بی مریم کے بت تھے۔ ابخاری، کتاب الحجہ الله إبراهیم سنا الله تعالٰی ﴿ واتحد الله إبراهیم سنا الله ﴿ الله عالٰی ﴿ واتحد الله إبراهیم سنا الله ﴾ [۲۳٥١] اور بیہ کہ بیان میں سیرنا ابن عباس ٹاٹٹ نے کہا کہ لات ایک شخص کا نام تھا جو اور یہ کہ لات اور ج کئی کے بیان میں سیرنا ابن عباس ٹاٹٹ نے کہا کہ لات ایک شخص کا نام تھا جو حاجیوں کے لیے ستو گھولا کرتا تھا۔ [بخاری، کتاب التفسیر (سورۃ والنجم) باب ﴿ أفرويتم الات والعزیٰ ﴾ : ٩٥٨٤] اور یہ کہ وور، سواع، یغوث، یعوق، نھر، قوم نوح کے نیک بخت مخص سے جن کے بتوں کی پوچا کی جاتی تھی۔ [بخاری، کتاب التفسیر، باب ﴿ ودا و لا سواعا و لا یغوث و بعوث وہ توں کی پوچا کی جاتی تھی۔ [بخاری، کتاب التفسیر، باب ﴿ ودا و لا سواعا و لا یغوث و بعو ق

# کیا مشرکین صرف بتوں کی عبادت کرتے تھے؟:

سب سے پہلے ان ہستیوں کے بارے میں آیات قرآنیہ ملاحظہ کریں کہ وہ بت تھے یاصالحین بندے؟ :

﴿ قُلِ ادْعُوا الَّذِيْنَ زَعَمْتُهُ مِينَ دُونِهِ فَلاَ يَمْلِكُونَ كَشْفَ الصَّيِّ عَنَكُمُ وَلاَ تَحْوِيلُا ﴿ الْمَالِكُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَنْكُمُ الْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ الْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ الْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ الْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ الْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ الْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ الْوَرْبُونِ وَكَوْنَ رَحْمَتَهُ الْوَلِيكَ فَانَ مَعْذُ وُرًا ﴾ [بنى إسرائيل: ٥٧،٥٦] وَيَعَا فَوْنَ عَذَا الله عَن الله عَنْ الله عَن الله عَن الله عَنْ الله عَن الله عَن الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَنْ الله

اور نوبت یہال تک پنجی کہ کتے اور مردار کھا گئے اور سید عالم تاثیق کے حضور میں فریاد لائے اور آپ منافی ہے دعاکی التجاکی ، اس پر بیہ آیت نازل ہوئی اور فر مایا گیا کہ جب مقرب لوگوں کو خدا مانتے ہوتواس وقت انھیں پکارواور وہ تمھاری مدد کریں اور جب تم جانتے ہوکہ وہ تمھاری مدد نہیں کر سکتے تو کیوں انھیں معبود بناتے ہو؟ (حاشیہ نمبر ۱۱۷) پھر آگے مقبول بندوں کے بارے میں لکھتے ہیں جیسے سیدنا عینی علیق اور ملائکہ (حاشیہ: ۱۱۸) نیز الکہف (۱۰۲) میں بھی انھی ہستیوں کاذکر کرتے ہیں۔

مولوی احمد رضاخاں کے ترجمہ اور نعیم الدین مراد آبادی کی اس توضیح سے معلوم ہوا کہ مشرکین جن ہستیوں کو پکارتے تھے وہ اللہ تعالیٰ کے مقبول ومقرب بندے سیدناعیسیٰ علیا اور سیدنا عزیم علیا اور الماککہ تھے۔ اور ملائکہ تھے۔

امام ابن کثیر میشه فرماتے ہیں:

" ﴿ قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُهُ ﴾ الآيَةُ قَالَ : كَانَ أَهْلُ الشِّرُكِ يَقُولُونَ نَعُبُدُ الْمَلَائِكَةَ وَالْمَسِينَحَ وَالْعُزَيْرَ. "

''سیدنا عبداللہ بن عباس ٹائٹنا نے اس آیت کریمہ کے بارے میں فرمایا: ''مشرکین کہتے تھے کہ ہم فرشتوں بھیلی علیا اورعزیر علیا کا عبادت کرتے ہیں۔''

ای طرح یہی تفسیر مجاہد ( رئیلیة ) سے بھی منقول ہے۔ (ابن کثیر: ٣٠٣)

علامہ سید محود آلوی حنفی ٹیشن<sup>یو</sup> نے عبدالرزاق ، ابن ابی شیبہ ، بخاری ، نسائی اور طبر انی وغیر ہ سے سیدنا عبداللہ بن مسعود ڈاٹٹیا کا فرمان نقل کیا ہے :

﴿ كَانَ نَفَرٌ مِّنَ الْإِنْسِ يَعُبُدُونَ نَفَرًا مِّنَ الْجِنِّ فَأَسُلَمَ النَّفَرُ مِنَ الْجِنِّ وَتَمَسَّكَ الْإِنْسِيُّونَ بِعِبَادَتِهِمُ فَنَزَلَتُ هذِهِ الْآيَةُ ﴾

''انسانوں کا ایک گروہ جنوں کے ایک گروہ کی عبادت کرتا تھا، جنوں کے گروہ نے اسلام قبول کرلیا اور انسانوں نے ان کی عبادت کو تھام لیا تو بیآ تیت کریمہ نازل کی '' اور عبداللہ بن عباس ڈھٹنا سے منقول ہے :

﴿ إِنَّهَا نَزَلَتُ فِي الَّذِينَ أَشُرَكُوا بِاللَّهِ تَعَالَى فَعَبَدُوا عِيْسَىٰ وَ أُمَّةٌ وَعُزَيْرًا وَ

الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ وَ الْكُوَاكِبَ) (روح المعانی: ٩٨٠٩٧/١٥)

''یه آیت کریمه ان لوگوں کے متعلق نازل ہوئی جضوں نے اللہ تعالی کے ساتھ شرک کیا،
سواضوں نے عیسی علیا، ان کی ماں، عزیر علیلا، سورج ، چانداور ستاروں کی عبادت کی۔''
مندرجہ بالاتفیر سے معلوم ہوا کہ مشرکین عرب صرف بتوں ہی کی عبادت نہیں کرتے تھے بلکہ وہ سیرناعیسی، سیرہ مریم، سیرنا عزیر علیلا، جنوں، فرشتوں، سورج، چانداور ستاروں کی بھی عبادت و
برستش کرتے تھے، تو یہ آیت کریمہ نازل کر کے اللہ تعالیٰ نے ان کے عقیدے کی تر دیدکر دی اور
واضح کر دیا کہ یہ ہستیاں دکھ درد دور کرنے کی طاقت نہیں رکھتیں اور نہ مشکل کشا اور داتا ہو سکتی
ہیں۔ جب عیسیٰ وعزیر ﷺ جیسے جلیل القدر پنجمبر مشکل و مصیبت دور کرنے کی قوت و طاقت نہیں
ہیں۔ جب علی وعزیر علیہ کا کیے جو سکتے ہیں؟ اور معین الدین چشتی وغیرہ کیے کشتیال
پار لگا سکتے ہیں؟ باباشاہ جمال کیے خوبصورت و سرخ لال بیٹے عطا کرسکتا ہے؟

ایک اور مقام پرفرمایا:

﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ فَيَقُوْلُ ءَآنَتُمْ آَضُلَلْتُمْ عِبَادِیْ هَوُلَآءِ آمُر هُمْ ضَلُّوا السَّبِيْلَ ۚ قَالُوا سُبْعَنَكَ مَا كَانَ يَنْبَغِى لَنَاۤ آنُ تَنَّغِذَ مِنْ دُوْنِكَ مِنْ آوْلِيَآءَوَلَكِنْ مَتَنَعْتَهُمْ وَابَآءَهُمْ حَتَّى نَسُوا الذِّكُر ۚ وَكَانُوا قَوْمًا بُوْرًا ۞ ﴾

[ الفرقان : ١٨،١٧ ]

''اور جس دن اکٹھا کیاجائے گا انھیں (یعنی مشرکین کو) اور جن کو اللہ کے سوا پو جتے ہیں پھر ان معبودوں سے فرمایا جائے گا کیا تم نے گمراہ کر دیے یہ میرے بندے یا یہ خود ہی راہ بھولے۔ وہ عرض کریں گے پاکی ہے تجھے ، ہمیں سزاوار نہ تھا کہ تیرے سواکسی اور کو مولی بنا ئیں لیکن تو نے انھیں اور ان کے باپ دادوں کو برتے دیا یہاں تک کہ وہ تیری یاد بھول گئے اور یہ لوگ تھے ہی ہلاک ہونے والے'' (تر جمہ احمد رضا)

یه معبودعیسلی، عزیر(عیّلاً) اور ملائکه تھے۔ (مدارک : ۴۳۰٫۸۳ خازن : ۴۳۰٫۸۳ بیضاوی : ۲۲ سارورح المعانی: ۲۱۸۵۳۸ این کثیر : ۳۳۳۳۳) جیسے فرمایا :

﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ لِعِيْنِكُ ابْنَ مَرْيَمَ ءَآنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُوْ نِيْ وَأَقِى الْهَيْنِ مِنْ

دُونِ اللهِ \* قَالَ سُبُعْنَكَ مَا يَكُونُ لِنَ آنُ اَقُولَ مَا لَيْسَ لِي فَعِيَّ قَالُ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدُ عَلِيْتَهُ \* تَعْلَمُ مَا فِي نَفْيِي وَكَ آغَيُونِ ﴿ مَا قَدْتُ عَلَامُ الْغَيُونِ ﴿ مَا قُلْتُ اللّهَ عَلَامُ اللّهَ وَبِي الْمَدُونَ ﴾ [المائدة: ١١٧،١١٦] لَهُمْ اللّه مَا آمَرُتَوَى بِهَ آنِ اغْبُدُوا اللّهَ وَبِي وَرَبُكُمْ ﴾ [المائدة: ١١٧،١١٦] الله من الله على الله على الله على على على الله على على الله على الله على الله على الله على الله على عرف كريل كحل كه سجان الله! ميرا عيلاً من الله على الله على الله على على عن الله على على عن الله على عالم على عن الله تعالى كى عالم عيل عن على على الله تعالى كى عالم عيل عن الله تعالى كى عالم عيل عن الله تعالى كى عالم عيل عب اورتمها را بحى - "

دوسرے مقام پر فرمایا:

﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيْعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَلِكَةِ اَهَٰؤُلَآءِ اِتَّالُمْ كَانُوْا يَعْبُدُونَ۞ قَالُوْا سُبْعَنَكَ اَنْتَ وَلِيُّنَا مِنْ دُوْنِهِمْ بَلْ كَانُوْا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ ٵ كُثَرُهُمْ بِهِمْ مُّؤْمِنُونَ۞﴾

ر سبا: ۲۶۱،۶۰

"اورجس دن وہ تمام انسانوں کو جمع کرے گا پھر فرشتوں سے کہے گا کیا بیلوگ تمھاری ہی عبادت کیا کرتے تھے؟ وہ کہیں گے تیری ذات پاک ہے تو ہی ہمارا کارساز ہے ان کے علاوہ بلکہ یہ جنوں کی عبادت کرتے تھے اور ان میں سے اکثر ان پر ایمان لائے ہوئے تھے۔"

ارشاد ہاری تعالی ہے:

﴿ وَجَعَلُوا الْمُلَيِّكَةَ الَّذِيْنَ هُمْ عِبْدُ التَّرْخُلِنِ إِنَاثًا ۚ الْشَهِدُوْا حَلْقَهُمْ ۚ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْئَلُونَ۞ وَقَالُوْا لَوْ شَآءَ التَّرْخُلُنُ مَا عَبَدْنَهُمْ ۚ مَا لَهُمْ بِذَٰلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُوْنَ۞ ﴾ [الزحرف: ٢٠،١٩]

''اور انھول نے فرشتوں کو جو رحمٰن کے بندے ہیں، عورتیں مھرایا۔ کیا ان کے بناتے

وقت سے حاضر تھے۔ اب لکھ لی جائے گی ان کی گواہی اور ان سے جواب طلب ہوگا۔ اور بولے اگر رحمٰن چاہتا ہم انھیں نہ پوجتے۔ انھیں اس کی حقیقت کچھ معلوم نہیں، یونہی الکلیں دوڑاتے ہیں۔''

ان آیات سے معلوم ہوا کہ مشرکین جن کی عبادت کرتے تھے ان میں فرشتے اور جن بھی تھے۔ تھے۔مشرکین کے معبودوں کے بارے میں فرمایا:

﴿ أَفَرَ ءَيْتُهُ اللّٰتَ وَالْعُزّٰى ﴿ وَمَنْوَةَ القَالِيَةَ الْأُخُرٰى ﴾ [النحم: ٢٠٠١٩] "اب ذرا بتاؤ! ثم نے بھی اس لات اوراس عزیٰ اور تیسری ایک دیوی منات کی حقیقت پر کچھ غور بھی کیا ہے؟"

صیح بخاری میں ہے:

(( عَنِ ابُنِ عَبَّاسٍ رَضِىَ اللهُ عَنْهُمَا فِي قَوُلِهِ ﴿ اللَّاتَ وَالْعُزَّى ﴾ كَانَ اللَّاتُ رَجُلًا يَلِتُ سَوِيُقَ الْحَاجِّ ﴾ [ بخارى، كتاب التفسير، باب أفراءيتم

اللات والعزى : ٥٩٥٩]

''سیدنا عبدالله بن عباس ڈاٹٹھا سے مروی ہے کہ لات ایک آ دمی تھا جو حاجیوں کے لیے ستو گھولتا تھا۔''

اس سے معلوم ہوا کہ لات ایک اچھا آومی تھا۔ اس طرح عزیٰ ایک عورت تھی جس کا بت بنا کرمشرکین پوچتے تھے۔ اس عزیٰ کے بت کو خالد بن ولید دفاتی نے توڑا تھا۔ [ تفسیر ابن کثیر: ۲۲۷/۶ فی النسخة الجدیدة: ۳۲۶/۶۔ السنن الکبری للنسائی، کتاب التفسیر: (۱۱٥٤٧)

٢/٤٧٤، البداية والنهاية : ٢٧٤/٤، ٢٧٥ و في النسخة الجديدة : ٢١٢/٤]

سیدنا نوح ملیا نے جب اپی قوم کو دعوت توحید دی تو قوم نے کہا:

﴿ وَقَالُوْا لَا تَذَرُنَّ الِهَتَكُمُ وَلَا تَذَرُنَّ وَدًّا وَّلَا سُواعًاهٌ وَّلَا يَغُوْفَ وَيَعُوْقَ وَلَسْرًا ﴿ ﴾

[نوح:۲۳]

''اور انھوں نے کہا ہر گزنہ چھوڑو اپنے معبودوں کو اور نہ چھوڑو ود اور سواع کو اور نہ یغوث و بعوق اورنسر کو۔''

سيدنا عبدالله بن عباس طالعُهُا فرمات بين:

( اَسُمَاءُ رِجَالٍ صَالِحِينَ مِن نُوُحِ )

[بخاری، کتاب التفسیر، سورة نوح، باب ﴿ ودا ولا سواعا ولا یغوث و یعوق ﴾ : ٢٠١٠] " يقوم نوح كے نيك آ دميوں كے نام بيں ـ"

ندکورہ بالا آیات مقدمات اور احادیث صححہ سے معلوم ہوا کہ مشرکین عرب جن ہستیوں کو پکارتے اور ان کی عبادت کرتے تھے ان میں اللہ کے نبی، فرشتے اور نیک و صالح افراد بھی تھے۔ نیز قرآن حکیم میں ﴿ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ کےعموم میں یہ تمام ہستیاں شامل ہیں۔ چنداور آیات ملاحظہ ہوں۔

### كيا ﴿ مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ سے مراد صرف بت بيں؟:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ عِبَادٌ آمْثَالُكُمْ فَادْعُوْهُمْ فَلْيَسْتَجِيْبُوا لَكُمْ اِن

كُنْتُمْ صِدِقِيْنَ ﴿ ﴾ [الأعراف: ١٩٤]

'' بے شک اللہ تعالیٰ کے علاوہ جنھیںتم پکارتے ہو، وہ تمھاری مثل بندے ہیں، ان سے دعا ئیں مانگ دیکھو بیتمھاری دعاؤں کا جواب دیں اگرتم سیچے ہو۔''

﴿ وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَآءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَيْيْنَ وَبَنْتُ بِغَيْرِ عِلْمٍ \* سُبْعَتَهُ وَتَعْلَىٰ

عَمَّا يَصِفُونَ ۞ ﴾ [الأنعام: ١٠٠]

''اور اللہ کا شریک مخمرایا جنوں کو، حالانکہ اس نے ان کو بنایا اور اس کے لیے بیٹے اور بیٹیاں گھڑ لیس جہالت سے ، پاکی اور برتر می ہے اس کوان کی باتوں سے۔''

﴿ قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْرُ مِّنْ دُوْنِ اللهِ ۚ لَا يَتُلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَانِ وَلَا فِي

الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيْهِمَا مِنْ شِرْكٍ وَمَا لَهُ مِنْهُمْ مِّنْ ظَهِيْرٍ ﴿ ﴿ [سبا: ٢٢]

''تم فرماؤ! پکارو انھیں جنھیں اللہ کے سواستمجھے بیٹھے ہو، وہ ذرہ بھر کے مالک نہیں آسانوں میں اور زمین میں اور نہان کا ان دونوں میں کچھے حصہ اور نہ اللہ کا ان میں ہے کوئی مددگار''

تفیر مدارک (۱۵۹/۵) میں ہے:قوله ﴿ مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ اَیُ مِنَ الْاَصْنَامِ وَ الْمَلائِكَةِ. لیعنی ﴿ مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ سے مراد بت اور فرشتے ہیں۔ چند ایک مزید آیات ملاحظہ ہول جن میں ﴿ مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ سے مراد زوی العقول ہیں: ﴿ إِنَّخَذُ وَآ اَ خَبَارَهُمْ وَرُهُبَانَهُمْ اَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللهِ وَالْمَسِيْعَ الْبَنَ مَرْيَعَ وَمَا أُمِرُوَا اللهِ وَالْمَسِيْعَ الْبَنْ مَرْيَعَ وَمَا أُمِرُوَا اللهِ وَالْمَسِيْعَ الْبَنْ وَلَا اللهِ اللهُ عَلَم اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُو

اس آیت کریم میں ﴿ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ سے مرادعلاء، ورویش اورسیدناعیلی ایا ہیں: ﴿ مَا كَانَ لِبَسَرِ آنْ يُؤْتِيَهُ اللهُ الكِتَابَ وَالْكُلُمَ وَالنَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُوْلَ لِلتَّاسِ كُونُوْا عِبَادًا لِيْ

مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ [ ال عمران : ٧٩]

''کسی انسان کا بیکام نہیں ہے کہ اللہ تو اس کو کتاب جھم اور نبوت عطا فرمائے اور وہ لوگوں سے کہے کہ اللہ کے سواتم میرے بندے بن جاؤ۔''

یہاں ﴿ مِنْ دُوْنِ اللّٰهِ ﴾ سے مراد انبیاء ﷺ ہیں جنھیں کتاب، حکمت اور نبوت جیسی اہم خصوصات سے نوازا گیا۔

﴿ قُلْ يَا هُلَ الْكِتْبِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِهَةٍ سَوَآءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ اَلَّا نَعْبُكَ إِلَّا الله وَلَا نُشْدِكَ بِهِ شَيْئًا وَلَا يَتَخَذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللهِ ﴾ [ال عمران: ١٤]

'' کہہ دیجیے!اے اہل کتاب! آؤ ایک ایسی بات کی طرف جو ہمارے اور تمھارے درمیان کیساں ہے، بید کہ ہم اللہ کے سواکسی کو بندگی نہ کریں، اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھبرائیں اور ہم میں سے کوئی اللہ کے علاوہ کسی کو اپنارب نہ بنائے۔''
\*\* دیوں مال کا کہ سے کہ کا درم کیسا کہ اسکانہ کے علاوہ کسی کو اپنارب نہ بنائے۔''

یہاں ﴿ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ ہے مرادانسان ہی ہے۔

﴿ إِنْ يَكُنْ عُوْنَ مِنْ دُوْنِهَ إِلَّا ۖ إِنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ١١٧]

''وہ اللہ کے علاوہ عورتوں کو پکارتے ہیں۔''

اس آیت کریمہ میں ﴿ مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ سے مرادعورتیں ہیں۔ ان تمام آیات سے واضح ہو گیا کہ ﴿ مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ سے مراد صرف بت نہیں بلکہ الله تعالیٰ نے ﴿ مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ میں انبیاء، اولیاء، شہداء، ملائکہ، جن وانسان، شجرو حجرو غیرہ کوشامل کیا ہے۔ اور احمد رضا کے مطابق سورہ یونس

(۱۰۲٬۳۲۷ من دونه) اور البقرة (۲۳) اور بنی اسرائیل (۸۸) اور الجن (۲۲) میں سب جگه "من دون الله" اور "من دونه" سے مراد مخلوق ہے۔

اوپروالی بیان کردہ باتیں الفرقان (۱۰۲،۵۳،۱۸،۱۷) اور الزخرف (۴۵) اور البخم (۵۵،۵۵) اور البخم (۵۵،۵۵) اور البخم (۵۵،۵۵) اور البخل (۸۲) اور البف (۱۰۲) کے ترجمہ اور فوائد یعنی تفییر میں لکھی گئی ہیں۔ واضح رہے کہ ساری مکی سورتوں میں ترجمہ از احمد رضا خانی و تفییر از مراد آبادی میں بے شار مقامات پر ﴿ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ اور ﴿ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ اور ﴿ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ الله کا نوعید البی کا مطلب یہ ہے کہ اللہ کے سواکوئی بھی اللہ کی ذات، صفات، حقوق اور اختیارات میں اللہ کا شریک نہیں۔ اللہ تعالیٰ کی تو حید کو اس تفییر میں بری طرح مجروح کرنے کی کوشش کی گئی ہے، جو قابل فرمت ہے۔

# احمد رضا خان صاحب كا قرآني ترجمه اوران كي دو رخي :

اب ہم اس معاملے کی ایک اور زاویہ ہے بھی تشریح کرنا چاہتے ہیں۔احمد رضاخاں صاحب کے قرآنی ترجمے کا نقابلی جائزہ پیش خدمت ہے: ١ \_ ﴿ قُلُ إِنِّي نَهِيْتُ آنَ آغَبُكُ الَّذِينَ تَنْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّوا ﴾ [الأنعام: ٥٠]

''تم فرماؤ مجھے منع کیا گیا ہے کہ آخیں پوجوں جن کوتم اللہ کے سوا پوجتے ہو۔'' دروسہ میں میں میں ایک میں ایک کا تعلق کیا ہے کہ آخیں کا جاتے ہو۔''

٢ \_ ﴿ قَالُوْ اَ اَيْنَ مَا لَنْتُمُ تَذْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴿ ﴾ [ الأعراف: ٣٧]

"توان سے کہتے ہیں کہاں ہیں وہ جن کوتم اللہ کے سوا پو جتے تھے۔"

٣ ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ الضَّرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَنْ تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ ۚ فَلَتَا نَجْمَمُ إِلَى الْبَرِّ اَعْرَضْتُمْ ۗ وَكَانَ الْإِنْسَانُ كَفُورًا ﴿ ﴾ [ بني إسرائيل: ٦٧]

العرصام وفاق الريسان عنوراه ، آبني إسرائيل: ١٦٠] . "اور جب مصيل دريا ميل مصيبت پنجتي ہے تو اس كے سوا جنھيل تم يوجة ہوسب

عائب ہوجاتے ہیں۔ پھر جب وہ مسین خشکی کی طرف نجات دیتا ہے تو منہ پھیر لیتے ہو۔''

٤ \_ ﴿ أَتَذُ عُوْنَ بَعُلًّا وَّتَذَرُّونَ أَحْسَنَ الْعَالِقِينَ ﴾ [ الصافات: ١٢٥]

'' کیا بعل کو پوجتے ہواور چھوڑتے ہوسب سے اچھے پیدا کرنے والے کو'' ملا دیوز ورس در مورب رائیہ البجاء سادیور مورس رائی ہورائیا ہے دیجا کا

٥ \_ ﴿ إِنْ يَنْدُعُوْنَ مِنْ دُوْنِهَ إِلَّا إِنْتًا ۚ وَالِنْ يَنْدُعُونَ إِلَّا شَيْطَنَّا مَّرِيْدًا ﴾

[النساء: ١١٧]

'' یہ شرک والے اللہ کے سوانہیں پوجتے مگر کچھ عورتوں کو اور نہیں پوجتے مگر سرکش شعطان کو۔''

٦ \_ ﴿ وَلَا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدْوًا بِغَيْرِعِلْمِ ﴾

[ الأنعام : ١٠٨ ]

''اور انھیں گالی نہ دوجن کو وہ اللہ کے سوا پو جتے ہیں کہ وہ اللہ کی شان میں بے ادبی کرس کے زیادتی اور جہالت ہے۔''

٧\_ ﴿ فَمَا ٓ اَغْنَتُ عَنْهُمُ اللَّهُ مُمُو الَّذِي يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ ثَنَّي إِنَّهَا جَآءَ اَمْرُ رَبِّكَ ﴾

اعلت عنهم اربههم اس يدعون من دون اللهِ من سيءِ لها جاءَ امر ربِّك ﴾ [ هود: ١٠١]

''تو ان کے معبود جنھیں اللہ کے سوا پو جتے تھے ان کے پچھ کام نہ آئے، جب تمھارے رب کا حکم آبا۔''

﴿ وَاللَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ [النحل: ٢٠]
 "اور الله ك سواجن كو يوجة بين وه كهر بهى نهين بنات اور وه خود بنائ موئ بين "

آپ غور سے ملاحظہ فرمائیں کہ مندرجہ بالا آٹھ آیات میں لفظ ''یوون'' اور'' ترعون'' کا ترجمہ پکارنے کی بجائے پوجنا کیا۔اب ہم ان آ تیوں کا حوالہ آپ کے سامنے پیش کریں گے جن میں اٹھی الفاظ یعنی'' تدعون'' اور''یوون'' کا ترجمہ احمد رضا خان صاحب نے بار بار''پکارنا'' کیا، کیونکہ ان کا ترجمہ''پوجنا'' ممکن نہیں ہے:

١ ﴿ قُلُ آرَءَيْتَكُمْ إِنْ آتُلَكُمْ عَذَابُ اللهِ آوُ آتَتَكُمُ السّاعَةُ آغَيْرَ اللهِ تَدْعُونَ وَإِنْ كُنْتُمْ طيوقَيْنَ ۞ بَلْ إِيّالُهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ اللّهِ إِنْ شَآءَ وَتَنْسُونَ مَا تُشْوِكُونَ ﴾

[الأنعام: ١٠٤٠]

''تم فرماوً! بھلا بتاؤ تو اگرتم پر الله كا عذاب آئے يا قيامت قائم ہو، كيا الله كے سواكس اوركو پكارو كے، اگرتم سے ہو، بلكه اسى كو پكارو كے۔ تو وہ اگر چاہے جس پر اسے پكارتے ہواسے اٹھالے اور شريكوںكو بھول جاؤگے۔''

٢ \_ ﴿ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ ﴿ ﴾ [الشعراء: ٧٧]

'' فرمایا کیا وہ تمھاری سنتے ہیں جبتم پکارو۔''

٣ ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ الْكِتْبِ يُدْعَوْنَ إِلَى كِتْبِ اللَّهِ لِيَخْلُمَ بَيْنَهُمْ ﴾

[ آل عمران : ٢٣ ]

'' کیا تم نے انھیں نہ دیکھا جنھیں کتاب کا ایک حصہ ملا، کتاب اللہ کی طرف بلائے حاتے ہیں تا کہ وہ ان کا فیصلہ کرے۔''

٤ \_ ﴿ اِذْ تُصْعِدُونَ وَلَا تَلُوْنَ عَلَى آحَدٍ وَّالتَّسُوْلُ يَدْعُوْلُمْ فِنَ ٱخْرِىكُمْ فَٱثَائِكُمْ غَتَّا بِغَيِّم ﴾

[ آل عمران: ١٥٣]

"جب تم مندا شائے چلے جاتے تھے اور پیٹے پھیر کر کسی طرف نہ ویکھتے اور دوسری جماعت میں ہمارے رسول (اللَّیْمُ) مسلس پکاررہے تھے تو مسلس کم کا بدلائم دیا۔" ﴿ وَلَا تَطْرُدِ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ رَبَّهُمْ بِالْفَالُوقِ وَالْفَيْتِيّ يُدِيْدُونَ وَجُهَةً ﴾ ۔

[الأنعام: ٥٢]

"اوردور نه كروانميس جواپ رب كو پكارت ين، صبح اور شام، اس كى رضا چاہتے بيں۔" ٦ ـ ﴿ وَاصْدِرْ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِيْنَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْفَدُوقِ وَالْعَشِيِّ يُويْدُونَ وَجْهَهُ وَلَا تَعَدُّ عَيْنَكَ عَنْهُمْ ﴾ [الكهف: ١٨]

''اور اپنی جان ان سے مانوس رکھو جو شبح و شام اپنے رب کو پکارتے ہیں،اس کی رضا چاہتے ہیں اور تمھاری آئکھیں اٹھیں چھوڑ کراور پر نہ پڑیں۔''

اس طرح اگر ہم''د عو"لفظ سے نکلے ہوئے متعلقہ الفاظ کا قرآن میں مزید جائزہ لیں تو پیہ بہت ہی اور جگہوں پر بھی ہیں۔اس تقابلی جائزے پر اگر گہری نظر ڈالی جائے تو معلوم ہوگا کہ جہاں بھی قرآن جبید میں الله تعالی نے الله کے سوا دوسرول کو یکارنے سے منع فرمایا ہے یا الله کے سوا دوسرول کو یکارنے والول کو کافریا مشرک قرار دیاہے یا فرمایا ہے کہ اللہ کے سوا دوسرول کو پکارنے والے ان کی عبادت کر رہے ہیں وہاں احمد رضا صاحب نے "دعو" یعنی یکارنا سے نکلے ہوئے الفاظ کا ترجمہ یکارنا سرے ہے کیا ہی نہیں بلکہ یوجنا یا بندگی ترجمہ کیا ہے اورتفییر میں بت کا لفظ لکھ دیا ہے۔ یعنی لکھاہے کہ بتوں کی پوجامنع ہے اور اس سے عام مسلمان کو سخت گمراہ کیاہے کہ اللہ کے سوا دوسروں کو یکارنامنع نہیں ہےصرف بتوں کی بوجامنع ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بیلوگ بلاخوف وخطر الله کے سوا دوسرول کو یکار رہے ہیں اور شرک کے مرتکب ہو رہے ہیں اور دوزخ کا ایدهن بن رہے ہیں۔ اگر آپ یہ تقابلی جائزہ خود کرنا جاہیں تو احمد رضا خان صاحب کا قرآنی ترجمہ وتفسیر مراد آبادی سامنے رکھ کیں اور حافظ نذر احمد صاحب کا قرآنی ترجمہ بھی سامنے رکھ لیں،اس کے بعد ہماری نشاندہی کے مطابق دونوں قرآنی تراجم میں وہ مقامات نکال کر جائزہ لے لیں، فرق صاف نظر آ جائے گا۔ یاد رہے کہ حافظ نذر احمد صاحب کا قر آنی ترجمہ نینوں میا لک یعنی بریلوی، د یو بندی اور اہل حدیث کا نظر ثانی شدہ اور متفقہ علیہ ترجمہ ہے، یہ ترجمہ اردو بازار لاہور سے ہا آ سانی دستیاب ہے۔

یادرہ کہ دعو (یعنی بلانا، پکارنا، مانگنا) سے فکے الفاظ کا یہی ترجمہ احمد رضا صاحب نے ایپ قرآنی ترجمہ میں بار بارکیا ہے اور اس کا ترجمہ پوجا یا بندگی نہیں ہے اور عبد کا ترجمہ پوجا کرنے والا یا بندگی کرنے والا ہوگا۔ عبد کا ترجمہ بلانے والا، پکارنے والا، مانگنے والا نہیں ہوگا کیونکہ عبد کا معنی بندہ ہے۔ دعو لینی پکارنا سے نکلے ہوئے الفاظ یدعو، تدعو، ندعو، یدعون، تدعون، دعا، دعوت وغیرہ اور عبدسے نکلے ہوئے الفاظ نعبد، تعبد، یعبد، تعبدہ ون وغیرہ ہوں گے۔

ترجمه میں بیرگر برو احمد رضا صاحب کے قرآنی ترجمه میں مندرجه ذیل جگہوں پر کی گئی ہے (النساء: ۱۱۷۔ الا تعام: ۱۸۰۷۔ ۱۸۰۰۔ الا کراف: ۱۸۹،۳۷،۲۹ تا ۱۹۸ (دوجگه) هود: ۱۰۱۔ الکہف: ۱۳۰،۸۰ مریم: ۱۸۰،۳۸ الا تعام: ۱۸۰،۲۸ الا کراف: ۱۸۰،۳۸ تا ۱۸۰ الرمن: ۱۲۸ الا کرائی تا ۱۲۸،۳۸ تا ۲۲، تا ۲۲ تا ۲۵ تا ۲۰ تا ۲۰ تا ۲۲ تا ۲۵ تا ۲۱ تا ۲۵ تا ۲۵ تا ۲۵ تا ۲۱ تا ۲۵ تا تا ۲۵ تا تا ۲۵ تا تا ۲۵ تا ۲۵ تا تا تا ۲۵ تا ۲۵

قرآن مجيد ميں الله تعالى نے فرمايا كه دعا مجھ سے مائلو:

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُوْنِيَ ٱلسُّخِبُ لَكُمُ ۗ إِنَّ الَّذِينَ بَيْنَتَكْبِرُوْنَ عَنْ عِبَادَتِيْ سَيَدُخُلُوْنَ جَهَنَّمَ لَا خِدِينَنَ ﴾ [المؤمن: ٦٠]

''اورتمھارے رب نے فرمایا مجھ سے دعا کرو میں قبول کروں گا۔(ف ۱۲۷) بے شک وہ جومیری عبادت سے اونیچ تھنچتے ہیں عنقریب جہنم میں جائیں گے ذلیل ہوکر۔'' فائدہ ١٢٤ كے تحت لكھا ہے حديث شريف ميں ہے كہ دعا كرنے والے كى دعا قبول ہوتى ہے۔ اور قرآن كريم ميں دعا بمعنی عبادت بہت جگہ وارد ہے۔ حدیث شريف ميں ہے: ((الدعاء هو العبادة)) (ابوداود و ترفدی) اس تقدير پرآيت كے معنی بيہ ہوں گے كہتم ميرى عبادت كرو ميں شخصيں ثواب دوں گا۔ (ترجمہ احمد رضا خال صاحب وتفيير مراد آبادى) يہاں دعا اور عبادت دونوں صحيح ترجمہ كيے نيز ديكھيے الاكراف (٥٦،٥٥) از احمد رضا خان صاحب فائدہ (١٠٠) يہاں بھی صحيح ترجمہ دعا كيا اور الرعد (١٠٠) يہاں (صفحہ ٨٢٩) پر لكھتے ہيں: "اللہ كے سواكى سے دعا نہ مائلى ترجمہ دعا كيا اور الرعد (٨٢٩) پر مزيد لكھتے ہيں: "اللہ تعالی ہى معبود ہے۔" اور قرآن مجميد سے اكيس جائے والے درج ہيں اور اسی صفحہ پر لكھتے ہيں : "اللہ تعالی ہی معبود ہے۔" اور قرآن مجميد سے اكيس حوالے درج ہيں اور اسی صفحہ پر لكھتے ہيں كہ "ہر نفع و نقصان اللہ تعالی كے اختيار ميں ہے۔" اور قرآن سے يائج حوالے درج ہيں۔

مرادآبادی صاحب نے تغییر میں لکھا کہ دعا سے مرادعبادت ہے اور بریلوی وشیعہ حضرات دن رات مجدوں میں اور مجدوں سے باہر غیر اللہ کو پکار رہے ہیں بعنی بقول مرادآبادی صاحب کے غیر اللہ کی عبادت کر رہے ہیں جو سرا سرشرک و کفر ہے۔ دعا کے لیے مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے (البقرۃ: ۱۸۱۔ السجدہ: ۱۱۔ انمل: ۱۲) ان آیات میں بتایا گیا ہے کہ دعا صرف اللہ تعالیٰ سے ماگو (اور یہاں احمد رضا خان نے ہر جگہ پکارنا ترجمہ کیا) اور فرمایا کہ میں تمھاری شہرگ کے بھی قریب ہوں۔ (ق: ۱۱) اور میں ہر چیز جو زمین و آسان میں کھلی یا چھپی ہے اور دلوں کے جمید بھی جانتا ہوں۔ (التغابن: ۲۰سبا: ۳۔ فاطر: ۲۸)

الله تعالی کو پکارنا الله تعالی کی عبادت ہے، جیسا کہ ہم ابھی احمد رضا خان صاحب کے قرآنی ترجمہ و مراد آبادی کی تفییر سے ثابت کر چکے ہیں اور فر مایا الله تعالیٰ کے سواجن کو تم پکارتے ہوان کو تمھاری پکار کا علم نہیں۔ (فاطر: ۱۳۔ الاحقاف: ۲۰۵) اس سے پہلے ہم ثابت کر چکے ہیں کہ رسول الله علی بتانہیں کہ اس وقت دنیا میں کیا ہور ہا ہے، نیز فر مایا جن کو تم الله کے سوا پکارتے ہو وہ تمھارے کام نہیں نکال سکتے۔ (فاطر: ۱۲)

الله کے سوا دوسروں کو پکارنا شرک ہے۔ ( الاُنعام : ۴۰، ۳۱ العنکبوت : ۱۱ تا ۲۹۔ الجن : ۲۰ الله کون : ۲۰ الله تعالی کے سوا دوسروں کو پکارنا کفر ہے۔ (الاُعراف: ۳۷ تا ۳۱) غیر الله کی عبادت شرک ہے۔ ( یونس: ۱۰۴ تا ۲۷۔ الزم : ۲۲ تا ۲۷ ) الله تعالی کے سوا دوسروں کو پکارنا ان کی

عبادت ہے۔ (المومن: ۲۰ تا ۲۸ الأخفاف: ۴ تا ۲)

الله تعالیٰ کے سوا دوسروں کو پکارنا بیکار ہے، کیونکہ وہ نفع ونقصان کے ما لک نہیں۔( الاُنعام: ۱۷۔
یونس: ۱۰۶) فرمایا: ''خالص الله کو پکارو۔'' (اعراف: ۲۹۔مومن: ۱۲۰، ۹۵، ۹۵) اور فرمایا: ''الله کے ساتھ کسی اور کو بنہ پکارو۔'' (الجن: ۱۸ لمومنون: ۱۱۷ لقصص: ۸۸ لینمل: ۹۲ لشعراء: ۳۱۳ لفرقان:

۲۷،۷۸) ''خالق کی بجائے مخلوق کو نه ریکارو۔''(انتحل: ۲۰ الأنحراف: ۱۹۸ تا ۱۹۸)

یاد رہے کہ اصحاب کہف اور ان کی قوم کے درمیان بھی یہی جھگڑا تھا کہ قوم دوسروں کو پکارتی تھی اور اللہ کے بیرولی غیر اللہ کو پکارنے سے انکاری تھے۔ (الکہف: ۱۲ تا ۱۲)

﴿ هُوَ الَّذِى يُسَيِّدُكُمْ فِي الْمَرِّ وَالْبَحْرِ ﴿ حَتَى إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفُلُكِ ۚ وَجَرَيْنَ بِهِمْ بِرِيْجِ طَبِّبَةِ وَفَرِحُوْا بِهَا جَاءَتُهَا رِيْحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمُوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَطَنَّوْا اَنَّهُمْ أَجِيْطَ بِهِمْ " دَعُوا الله مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ ۚ لَهِنْ اَنْجَيْتَنَا مِنْ هٰذِم لَنَكُوْنَنَ مِنَ

الشُّكِرِينَ⊕﴾ [يونس: ٢٢]

''وہ اللہ ایسا ہے کہ تم کو خشکی اور دریا میں چلاتا ہے، یہاں تک کہ جب تم کشی میں ہوتے ہواور وہ کشتیاں لوگوں کے موافق ہوا کے ذریعے سے لے کر چلتی ہیں اور وہ لوگ ان سے خوش ہوتے ہیں، ان پر ایک جھونکا سخت ہوا کا آتا ہے اور ہر طرف سے ان پر موجیں اٹھتی چلی آتی ہیں اور وہ سجھتے ہیں کہ (برے) آگھرے (اس وقت) سب خالص اعتقاد کر کے اللہ ہی کو پکارتے ہیں کہ اگر تو ہم کو اس سے بچالے تو ہم ضرور شکر گزار بن جا کیں گے۔''

لیعنی پھر وہ دعا میں غیر اللہ کی ملاوٹ نہیں کرتے جس طرح عام حالت میں کرتے ہیں۔ عام حالات میں کرتے ہیں۔ عام حالات میں وہ کہتے ہیں کہ یہ بزرگ بھی اللہ کے بندے ہیں، انھیں بھی اللہ نے اختیارات سے فواز رکھا ہے اور انھی کے ذریعے سے ہم اللہ کا قرب تلاش کرتے ہیں، لیکن جب اس طرح شدائد میں گھر جاتے ہیں تو بیرسارے شیطانی فلفے بھول جاتے ہیں اور صرف اللہ تعالی یا درہ جاتا ہے اور میں گھر صاب کو پکارتے ہیں۔ اس سے ایک بات تو بیر معلوم ہوئی کہ انسانی فطرت میں اللہ واحد کی مرف رہوع کا جذبہ ودیعت کیا گیا ہے، انسان ماحول سے متاثر ہوکر اس جذبے یا فطرت کو دبا فیرت ہو کہ اس حصوم ہوا کہ تو حید ویت کیا گیا ہے، انسان ماحول سے متاثر ہوکر اس جذبے یا فطرت کو دبا

فطرت انسانی کی آواز اوراصل چیز ہے، جس سے انسان کو انحراف نہیں کرنا جاہیے کیونکہ اس سے انحراف فطرت سے انحراف ہے جو سرا سر گمراہی ہے۔ دوسری بات بیمعلوم ہوئی کہ مشرکین جب اس طرح مصائب میں گھر جاتے تھے تو وہ اینے خود ساختہ معبودوں کی بجائے صرف ایک اللہ کو یکارتے تھے۔ چنانچے سیدنا عکرمہ بن ابی جہل ڈاٹٹؤ کے بارے میں آتا ہے کہ جب مکہ فتح ہو گیا تو بیہ وہاں سے فرار ہو گئے، باہر کسی جگہ جانے کے لیے کشتی میں سوار ہوئے تو کشتی طوفانی ہواؤں کی زو میں آگئی۔جس پر ملاح نے کشتی میں سوار لوگوں ہے کہا کہ آج اللہ واحد ہے دعا کرو، شمصیں اس طوفان سے اس کے سوا کوئی نجات دینے والانہیں ہے۔سیدنا عکرمہ ڈاٹٹو کہتے ہیں میں نے سوچا ا اگر سمندر میں نجات دینے والا صرف ایک اللہ ہے تو خشکی میں بھی یقیناً نجات دینے والا وہی ہے اور یمی بات محد (تالینم) کہتے ہیں۔ چنانچہ انھوں نے فیصلہ کرلیا اگر یہاں سے میں زندہ فی کرنکل گیا تو مکہ واپس جا کر اسلام قبول کر لوں گا۔ چنانچہ یہ نبی تنافیظ کی خدمت میں حاضر ہونے اور مملمان بو كئے \_ [ سنن نسائى، كتاب المحاربة (تحريم الدم)، الحكم في المرتد: ٤٠٧٢] ای مفہوم کے لیے دیکھیے ترجمہ مع تفییر احمد رضا خان صاحب ( لقمان : ۲۵ تا ۳۲ العنكبوت : ۲۱ تا ۲۷\_ پونس: ۱۸ تا ۲۳ سال نعام: ۲۴،۴۴،۴۴ تا ۲۷\_ انحل: ۵۳،۲۱،۲۰ تا ۵۵ الروم: ۳۵ تا ۳۵ الزمر: اتا ۴۹،۸ ) ان سب جگہوں پر احمد رضا خان صاحب نے بکارنا ترجمہ کیا، کیکن افسوس امت محمد یہ کے عوام اس طرح شرک میں تھینے ہوئے ہیں کہ شدائد و آلام میں بھی وہ اللہ کی طرف رجوع کرنے ے بجائے فوت شدہ بزرگوں ہی کومشکل کشاسجھتے اور اٹھی کو مدد کے لیے پکارتے ہیں۔ فإنا لله و إنا إليه راجعون.

پکارنے کامعاملہ چونکہ برااہم ہے، اس لیے اس معاملہ پر کمل اور تفصیلی گفتگو کی ضرورت ہے۔
میرے سامنے اس وقت "المعجم المفھرس الألفاظ القرآن الكريم" ہے، بيد وارالمعرفت
بيروت لبنان سے چھپی ہے، اس كے مصنف كا نام محمد فواد عبد الباقی ہے، بيد كتاب عربی بیں ہے،
اور بيہ بتاتی ہے كہ قرآن مجيد بيں فلال لفظ كتنی دفعہ وارد ہوا ہے اور بيكس كس سورت اور آ بيت
بین ہے۔ اس كے صفحہ ٣٣٢ تا ٣٣٠ پر (( دعو )) سے بننے والے الفاظ كى كمل فہرست ورج ہے،
جس كی تفصیل کچھ يوں ہے، الفاظ كے بعد بريك كے اندر وہ تعداد درج ہے، جنتی تعداد ميں بيد لفظ جس كي تنداد ميں الفاظ كے بعد بريك كے اندر وہ تعداد درج ہے، جنتی تعداد ميں بيد لفظ جرآن كے اندر وارد ہوا ہے: دعا (٥) دعاكم (٢) دعوا (٦) أدعو (٤) تدع (٤) تدعوا

(٥)تدعون (١٧) تدعونا (٢) تدعونني (٣) تدعوهم (٥)ندع (٢)ندعوا (٤) يدع (٥) يدعوا (٨) يد عوكم (٤) يدعون (٢٣) أدع (١٠) أدعوا (١٤) وغيرهم.

(۱) ید عور هم (۱) ید عور (۱۱) سام (۱۱) سام (۱۷) در در این مورد این اور اس کتاب کے صفحہ ۵۲۰ سے ۵۲۰ کک (عبد ۱۳) سے بننے والے الفاظ کی مکمل فہرست ورج ہے جس کی تفصیل کچھ یوں ہے: أعبد (۱۳) تعبدوا (۷) تعبدون (۲۳) نعبد(۷) یعبدون (۱۲) أعبدوا (۲۱) العبد (۱۰) العباد (۲۰) عبادك (۷) عبادنا (۲۱) عباده (۳۲) عبادی (۷۷) عابدون (۵) عبادته (۲) وغیرهم.

اس سے ثابت ہوا کہ "دعو" سے بنے الفاظ ( جن کے معنی دعا کرنا، مانگنا، پکارنا ہیں) اور "عبد" سے بنے الفاظ ( جن کے معنی عبادت، پوجایا بندگی ہیں) قطعی مختلف ہیں۔

اب ہم وہ آیات درج کرتے ہیں جن کے ترجمہ میں احمد رضا خان صاحب نے گر بر کی ہے۔ ہے اور جن کی تفصیل اس کتاب میں اس سے پہلے دی گئے ہے۔

، وہ آیات جن میں ((یدعون )) اور ((یدعونهٔ )) ہے اور ترجمہ غلط کیا گیا ہے: (النساء: ۱۱۱، ۱۱۔ الأنعام: ۰۸۔ هود: ۱۰۱۔ انتحل: ۱۷ تا ۲۳۔ بنی إسرائیل: ۵۷،۵۹۔ الحج: ۱۲ تا ۲۷۔ الفرقان: ۲۸۔ العنکبوت: ۴۲،۴۲ لقمان: ۳۰ تا ۳۲۔ الزخرف: ۸۶ تا ۸۹ مراسجدة: ۴۸)

اب ہم وہ آیات درج کرتے ہیں جس میں احمد رضا خان صاحب نے ((یدعون )) کا درست ترجمہ کیا ہے: (البقرۃ:۲۱۱\_آل عمران: ۲۳س ۱۹۰، الانعام: ۵۵\_اک\_ یونس: ۲۲\_ یوسف: ۳۳س الانبیاء: ۹۰ الرعد: ۱۳ الکہف: ۲۸ القصص: ۱۳ السبوۃ: ۱۱ لینین: ۵۵ ص: ۵۱ الدخان: ۵۵ القام: ۳۳،۳۳ ) وہ آیات جن میں ((تدعون )) ہے اور ترجمہ غلط کیا گیا ہے: (الانعام: ۵۲ الانحراف: ۳۷، وہ آیات جن میں ((تدعون )) ہے اور ترجمہ غلط کیا گیا ہے: (الانعام: ۵۲ الانحراف: ۳۲۰ تا ۱۳۸ الزمر: ۳۸ تا ۳۸ سائے: ۱۳۵ الانحاف: ۱۳۵ تا ۱۲۸ الزمر: ۳۸ تا ۴۸ سائحة افت: ۱۳۵ تا ۱۲۸ الزمر: ۳۸ تا ۴۸ سائحة النظام: ۱۲۵ تا ۱۲۸ سائون الانحاف الانحاف الدیم الانحاف الدیم الانحاف الانحاف

اب ہم وہ آیات درج کرتے ہیں جن میں لفظ ((تدعون )) کا درست ترجمہ کیا گیا ہے: (ابراہیم: ۹\_الاُنعام: ۲۳،۳۱،۳۱۰\_الشعراء: ۲۲\_المؤمن: ۱۰، ۳۱ تا ۳۳ (۳ دفعہ) تم السجدة: ۳۱\_محمد: ۳۸\_الشح: ۱۲\_الملک: ۲۲)

وہ آیات جن میں ( تدع، یدع ) آتا ہے، کیکن ترجمہ غلط کیا گیا ہے : ( یونس:۱۰۳ تا

9 • ا\_ المؤمنون : ١١٦، كاا\_ الشعراء : ٢١٣ \_ القصص : ٨٨ )

وہ آیات جن میں (( تدع، یدع )) وغیرہ کا درست ترجمہ کیا گیا ہے : ( فاطر : ۱۸ \_ الکہف : ۵۷ \_ بنی اسرائیل :۱۱ \_ المؤمن :۲۷ \_ القمر: ۲ تا ۸ \_ العلق : ۱۷ )

وه آیات جن میں (( ادعو، تدعو، یدعو، ندعو) وغیره بیں لیکن ترجمه غلط کیا گیاہے: (الاعراف:۱۹۳-النحل:۸۲-الکہف:۱۴-مریم: ۲۷ تا ۲۹-الحج:۱۳،۱۲-الجن: ۱۸ تا ۲۳-الاکتاف:۱ تا ۲-الطّور: ۲۸)

وه آیات جن میں ان الفاظ کا درست ترجمه کیا گیاہے:

(الأعراف: ۵۵، ۵۷، ۱۸۹، ۱۸۹ پینس: ۳۸\_هود: ۱۳ پیسف: ۱۰۸\_الرعد: ۳۷\_بی إسرائیل: ۵۷، ۱۱- المؤمنون: ۷۳\_الفرقان: ۱۳، ۱۳- فاطر: ۱۳ سار ۱۳ پینس: ۲۵\_هود: ۲۲\_ إبراجيم: ۹\_ بنی إسرائیل: ۵۲\_الزمر: ۸\_ فاطر: ۲\_ بنی إسرائیل: ۷۱)

وه آیات جن میں (( دعا )) کا لفظ آیا ہے کیکن ترجمہ ٹھیک نہیں کیا: ( مریم: ۲۵ تا ۲۹ \_ الفرقان: ۷۷ \_ الأحقاف: ۱تا ۲ )

وه آیات جن میں « دعا » کاصحیح ترجمہ کیا : (القرة : اےا\_آل عمران : ۳۸\_یونس : ۱۲، ۸۹\_ الرعد : ۱۴ ـ ابراتیم : ۴۹،۰۰۹ ـ بنی إسرائیل : ۱۱ ـ مریم : ۴ ـ الائنبیاء : ۴۵ ـ النور : ۲۳ ـ الزمر : ۴۹ )

قرآن مجید میں پکارنے کے بارے میں بے شار جگہ ذکر وارد ہوا ہے،لیکن سور ہ فاطر اور سور ہ المؤمن، یہ دونوں سورتیں مکمل طور پر پکارنے کے موضوع پر ہیں، اس لیے ان سورتوں کا ہم یہاں تفصیلی ذکر کریں گے:

سورہ فاطر میں ((دعو) سے بننے والے الفاظ کا رضاخانی ترجمہ یہاں درج کیاجاتا ہے: اس سورت کی آیت (۲) میں لفظ ((یدعوا)) آیا ہے جس کا ترجمہ''بلاتا ہے'' کیا گیا ہے۔ اس سورت کی آیات (۱۳ تا ۱۸) میں لفظ ((تدعون )) کا ترجمہ''پوجے'' کیا گیا ہے اور ((تدعوهم)) کا ترجمہ''تم آخیں پکارو'' کیا گیا ہے اور ((دعا، کم)) کا ترجمہ''تمھاری پکار۔'' کیا گیا ہے اور ((تدع)) کا ترجمہ''بلانا'' کیا گیا ہے۔

اس سورت کی آیات (۳۸ تا۴۷) میں لفظ ( تدعون )) کا ترجمہ ''پو جتے'' کیا گیا ہے۔

اب تک آپ سمجھ گئے ہوں گے کہ مندرجہ بالا تفصیل سے صاف طاہر ہے کہ جان ہو جھ کر ان الفاظ کا غلط ترجمہ کیا گیا۔

سورہ المومن کے ﴿ دعو ﴾ سے بننے والے الفاظ کا یہاں رضاخانی ترجمہ درج کیاجاتا ہے، اس سورت کی آیت (۱۰) میں ﴿ قَدْعُونَ ﴾ کا ترجمہ 'بلانا'' کیا گیا ہے۔

اس سورت کی آیت (۱۲) میں ﴿ دُعِیَ اللّٰهُ وَحْدَةٌ ﴾ کا ترجمه 'ایک الله کو بکارنا'' کیا گیاہے۔ اس سورت کی آیت (۱۴) میں ﴿ فَادْعُوا اللّٰهَ تُخْلِصِیْنَ لَهُ الدِّینَ ﴾ کا ترجمه ' الله کی بندگی

کرو، نرےال کے بندے ہوکر'' کیا گیا ہے۔

اس سورت کی آیت (۲۰) میں ﴿ يدعون ﴾ کا ترجمه ''بوجے'' کیا گیا ہے۔

اس سورت کی آیت ۲۹ میں ﴿ يدعُ ﴾ کا ترجمہ بگارنا کیا گیا ہے۔

اس سورت کی آیات (۳۳ تا ۳۳) میں ﴿ أدعو كم ﴾ دو بارآیا اور ﴿ تدعو ننی ﴾ تین بارآیا اور ﴿ دعوة ﴾ ایک بارآیا، سب كا ترجمه درست كیا۔

اس سورت کی آیات (۲۰ تا ۲۷) میں ﴿ أدعونی ﴾ کا ترجمہ درست کیا اور ﴿ فادعُوه ﴾ اور ﴿ تدعون ﴾ اور ﴿ ندعوا ﴾ کا ترجمہ درست نہیں کیا۔

سورہ فاطر اورسورۃ المؤمن کی مندرجہ بالا آیات کے جوحوالے ہم نے اوپر دیے آپ خود ہی انداز ہ فرما کیں کہ اس میں دیدہ و دانستہ غلط ترجمہ کیا گیا اور جہاں چاہا درست ترجمہ کردیا۔ یہ ہے ان کی دو رخی اور اللہ تعالیٰ کے کلام میں واضح تحریف۔

#### ایک اہم نکتہ:

اگر (( دعو )) سے بنے ہوئے الفاظ کا ترجمہ عبادت مان لیاجائے تو وہ دواحادیث جن کا اس تفسیر میں المؤمن (۲۰، ف ۱۲۷)اور الاُعراف (۵۵\_۵۹، ف۱۰۰) میں ذکر ہے، ان کا ترجمہ اور تفصیل کچھ یوں ہوگی :

( اَلدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ ) (أبو داؤد و ترمذى)

ان کے کہنے کے مطابق ترجمہ یوں ہوگا''عبادت عبادت ہے''اور دوسری حدیث: ﴿ اَللَّهُ عَامُهُ مُحتُّ اللَّهِ عَامُ ال مُحتُّ الْعِبَادَةِ ﴾ (ترمذی) کا ان کے کہنے کے مطابق ترجمہ یوں ہوگا''عبادت عبادت کا مغز ہے۔'' مُو ظاہر ہے بیمعنی بےمعنی ہیں اور ان دو حدیثوں کا درست ترجمہ بیہ ہوگا: ''پکارنا ہی عبادت ہے۔'' اور دوسری خدیث کاصیح ترجمہ بیہ ہوگا: ''پکارنا عبادت کا مغز ہے۔''

اور مراد آبادی صاحب کی تفییر المومن (۲۰، ف ۱۲۷) اورالاً عراف (۵۵، ۵۲، ف ۱۰۰) میں ریجھی لکھاہے کہ' دعاعبادت ہے۔'' بیقر آن میں بہت جگہ دارد ہوا ہے۔

مندرجہ بالاتفصیل سے یہ بات کلی طور پر ثابت ہوگی کہ جو غیر اللہ کو پکارتا ہے وہ غیر اللہ ک عبادت کرتا ہے، اس طرح غیر اللہ کو پکار نے والا شرک فی الحکم کر رہا ہے۔ کیونکہ اس نے نہ اللہ کا مانی نہ رسول اللہ ٹالٹیا کی اس سلسلہ میں مانی۔ وہ شرک فی الذات بھی کر رہا ہے۔ کیونکہ عبادت اللہ کے سوا صرف اس کی ہوسکتی ہے جو اللہ کی ذات میں سے نکلا ہو۔ (الزخرف: ۸۱) اور کسی کی بھی اللہ کے سوا عبادت نہیں ہوسکتی۔ وہ شرک فی الصفات بھی کر رہا ہے، کیونکہ اس نے اللہ کی صفت غیر اللہ میں رکھ دی۔ وہ شرک فی العلم بھی کر رہا ہے، کیونکہ وہ بھتا ہے کہ میں جو غیر اللہ کی کا رہا ہوں وہ بستی میرے پکارنے کا علم رکھتی ہے، حالانکہ اللہ قریب ہے، یہ قرآن میں ہے اور کوئی قریب نہیں ہے۔ (البقرة: ۱۸۱۔ ہود: ۱۲۳۔ سبا: ۵۰) وہ شرک فی العبادت بھی کر رہا ہے، کیونکہ پکارنا عبادت ہے، اس طرح غیر اللہ کو پکار نے والا' لاالہ الااللہ'' بی کا منگر ہو گیا اور وہ اسلام سے خیر اللہ کو پکارا تواس نے غیر اللہ کو بکارہ ہوگیا، کیونکہ کلمہ کا مطلب ہے اللہ کے سوا غیر اللہ کی عبادت کی، اس طرح وہ ' لاالہ الا اللہ'' کا منگر ہو گیا، کیونکہ کلمہ کا مطلب ہے اللہ کے سوا کسی کی عبادت نہیں۔

قرآن عقل استعال کرنے کی وعوت دیتا ہے، جس فوت شدہ کو ہم عشل دیتے ہیں، کفن پہناتے ہیں، کا ندھوں پراٹھا کر قبرتک لے جاتے ہیں، قبر میں اتارتے ہیں، اس کے او پرمنوں مٹی ڈالتے ہیں، اس کا جنازہ اوراس کے لیے دعائے مغفرت کرتے ہیں پھر اسے ہی پکارنا شروع کر دیتے ہیں، اسے داتا ہشکل کشا کہتے ہیں، اسے غوث الاعظم سجھتے ہیں۔ کیا بیلوگ اتن عام می بات کو بھی نہیں سجھتے ؟ حالانکہ بقول نعیم مراد آبادی صاحب کے جو فوت ہو جائے اس کے ممل منقطع ہو جاتے ہیں۔ (دیکھیے تغییر مراد آبادی: الشحراء: ۸۹، فعمل)

#### ان کی گڑ بڑ کے پچھ مزید نکات:

﴿ وَسَخَّرَ لَكُوالِنَا وَالنَّهَارِ وَالنَّهُمُ وَالْقَهُمُ وَالنَّهُوهُ مُسَخَّرَتُ بِأَمْرِهِ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاٰتِهِ وَلَيْتُ وَلَهُ وَالنَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّه

"اور اس نے تمھارے لیے منخر کیے رات اور دن اور سورج اور چاند، اور ستارے اس کے حکم کے باند ھے ہیں، بے شک اس میں نشانیاں ہیں عقمندوں کو (ندا) اور وہ جو تمھارے لیے زمین میں پیدا کیا رنگ برنگ (ف ۱۹) بے شک اس میں نشانی ہے یاد کرنے والوں کو اور وہ ہی ہے جس نے تمھارے لیے دریا مسخر کیا(ن ۲۰) کہ اس میں سے تازہ گوشت کھاتے ہو (ف ۲۱) اور اس میں سے گہنا نکا لتے ہو جے پہنتے ہو (ف۲۱) اور تو تان میں سے گہنا نکا لتے ہو جے پہنتے ہو (ف۲۱) اور تو اس میں سے گہنا نکا لتے ہو جے پہنتے ہو (ف۲۱) اور تو اس میں کشتیاں و کمھے کہ پانی چر کرچلتی ہیں اور اس لیے کہتم اس کا فضل تلاش کرو اور کہیں احسان مانو اور اس نے زمین میں لنگر ڈالے۔ (ف۲۲) کہیں تمھیں لے کر نہ کا کیا اور تدیان اور رستے کہتم راہ پاؤ (ف۲۲) اور علامتیں (ف۲۵) اور ستارے سے وہ راہ پاتے ہیں (ف۲۲) تو کیا جو بنائے (ف۲۲) اور اللہ کی نعتیں گو تو آھیں شار نہ کر سکو گے (ف۲۲) بے شک اللہ بخشے، والا مہر بان ہے (ف۲۲) اور اللہ جاتا ہے وات اس واتا ہے وات اس کے وہ بھیاتے اور ظاہر کر تے ہو

اوراللہ کے سواجن کو پوجتے ہیں (ف۳۳) وہ کچھ بھی نہیں بناتے اور (ف۳۳) وہ خود بنائے ہوئے ہیں (ف۳۳) مردے ہیں (ف۳۳) زندہ نہیں اورانھیں خبرنہیں کہ لوگ کب اٹھائے ہوئے ہیں گار شہر (ف۳۳) تمھارامعبود ایک معبود ہے۔ (ف۳۷) تو وہ جو آخرت پر ایمان نہیں لاتے ان کے دل منکر ہیں (ف۸۳) اوروہ مغرور ہیں (ف۳۹) فی الحقیقت اللہ جانتا ہے جو چھپاتے اور جو ظاہر کرتے ہیں ، بے شک وہ مغروروں کو پہند نہیں فرما تا۔' مندرجہ بالا آیات اور ترجمہ کو بار بارغور ھے پڑھیں،ان آیات کے ترجمے اور تفسیر میں زبردست گڑ بڑا اور تحریف کی گئی ہے۔

ا۔ ان آیات میں یہ بتایا گیا ہے کہ اللہ تعالی نے انسان پریہ یہ تعتیں کی ہیں۔

۱- ان آیات میں اللہ تعالیٰ کی قدرت و حکمت اور وحدانیت بیان کی گئی ہے اور بتایا گیاہے کہ اللہ تعالیٰ فاعل و مختار ہے اور اس کو سب قدرت و اختیار حاصل ہے اور تم ایسے خالق و ما لک کی عبادت چھوڑ کر کسی بھی اور کو مت پکارو کیونکہ وہ اکیلا معبود ہے، خالق کو پکارو، مخلوق کو نہ پکارو، کیونکہ خالق نے سب کو پیدا کیا، مخلوق کچھ پیدا نہیں کر سکتی ۔

ان واضح آیات کے باوجود رضا خانی ترجمہ مع تغییر میں جو پھے تحریف کی گئے ہے وہ ورج ذیل ہے:

(۱) یہاں "خلق" نے نکلے ہوئے چار الفاظ ہیں: ((یَخُلُق (دو مرتبہ) یَخُلُقُونَ، یُخُلُقُونَ) ان کاتر جمہ پیدا کرنا ہے لیکن اس ترجمہ میں پیدا کرنے کی بجائے ''بنانا' ترجمہ کیا گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ فی تو یہ فرمایا کہ میں نے سب کچھ پیدا کیا، کوئی اور ہستی کچھ پیدا نہیں کر کتی، لہٰذا بجھے پکارو، میری عبادت کرولیکن یہاں بنانا ترجمہ چار دفعہ لکھ کرتفیر میں بت لکھ دیا اور مطلب یہ نکالا کہ بت پچھ نہیں بناسکتے اور اللہ تعالیٰ کی ان آیات کا مطلب ساری مخلوق کی طرف سے پھیر کر بتوں کی طرف نہیں بناسکتے اور اللہ تعالیٰ کی ان آیات کا مطلب ساری مخلوق کی طرف سے پھیر کر بتوں کی طرف کریا کہ بت بچھ سکتے ہوئے ہیں تر بیوں کردیا کہ بت بچھ نمالا کہ ہر ذی شعور خص ان آیات سے یہ مطلب آسانی سے بچھ سکتا ہے کہ ان آیات میں نہیں۔ (۲) یہاں ((یدعون)) کا لفظ بیان ہوا ہے جس کامعنی ہے پکارنا اور اس کا مطلب صاف ظاہر ہے کہ اللہ کے سواجن کیں، مردے ہیں، زندہ نہیں اور آخسیں خبر نہیں کہ لوگ کب اٹھائے جا کیں گے۔ یہ آیات فوت شدہ مخلوق کو پکار نے کی صاف نفی کر رہی ہیں کیوں کہ لوگ کب اٹھائے جا کیں گوت نہیں اور محض بتوں کا ذکر کیا گیا ہے جو سراسر خبیس اور خوش بتوں کا ذکر کیا گیا ہے جو سراسر میان کیا کہ کو کا کہ کیا کہ اس بات کا ذکر تک نہیں اور محض بتوں کا ذکر کیا گیا ہے جو سراسر صاف نفی کر رہی ہیں کیوں سے کہ ان آگیا ہے جو سراسر

تحریف ہے۔ (۳) تیسری بات یہ ہے کہ ان آیات میں ﴿ یَدْعُونَ مِنُ دُونِ اللّٰهِ ﴾ وارد ہوا ہے لیعنی اللّٰہ کے باب میں نہایت تفصیل کے باب میں نہایت تفصیل کے ساتھ بیان کر چکے ہیں کہ احمد رضاخانی قرآن ہی میں ((مِنُ دُونِ اللّٰهِ )) سے مرادساری مخلوق ہے، جس میں انبیاء بھی شامل ہیں کیکن یہاں ((مِنُ دُونِ اللّٰهِ )) کی تفسیر میں بت لکھ ویا گیا ہے۔ اللّٰہ تعالیٰ تو ان آیات میں ساری مخلوق کی فی فرما رہا ہے کیکن یہ صاحب صرف بتوں کی نفی کر رہے ہیں جو واضح تحریف ہے۔

یں سہ میں ہو ہوئے گی کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی تو حید کے دلائل دے کر فرمایا کہ صرف میری عبادت کرو، صرف مجھے پکارو، مخلوق کو نہ پکارو۔

اور مندرجہ ذیل مقامات پر بھی تحریف کی گئی ہے : (الروم : ۲۸ تا ۴۰، ف ۸۷ ، ۸۸ ۔سبا : ۲۲ تا ۲۷ مع فوائد \_ فاطر : ا تا ۲۱، فوائد ۲ تا ۲۰۱۱ ـ الزمر ۲۹ تا ۴۸، الشور کی: ا تا ۱۲ مع فوائد )

یاد رہے کہ احمد رضا خانی ترجمہ میں مندرجہ ذیل جگہوں پر ((خلق ))'' پیدا کرنا'' سے نکلے ہوئے الفاظ کا بار بار'' پیدا کرنا'' ترجمہ کیا گیا ہے۔ چند جگہوں کی نشاندہی یہ ہے: (البقرة: ۲۲۸، ۱۲۳۰ آل عران: ۲۲۸، ۱۹۰، ۱۹۱۱ الاُنعام: ۱۹٬۹۳۰ الاُعراف: ۱۹٬۳۲، ۱۹۳۵ الروم: ۲۰،۲۲، ۲۰،۸) اور بہت می اور بھی جگہ۔

دلچیپ امریہ ہے کہ ان کے ترجے میں «خلق » سے نکلے ہوئے الفاظ میں کئی جگہ پیدا کرنا بھی ترجمہ کردیا ہے اور بنانا ترجمہ بھی کردیا ہے، کیکن اپنے مطلب اور عقیدے کے مطابق۔ مثلاً الاعراف (۱۸۹ تا ۱۹۸) میں دونوں ترجے کیے ہیں، آپ خود ملاحظہ فرما سکتے ہیں۔

'' وعو'' الفاظ کے ترجمہ میں رضا خانی قرآن کے تضاوات:

ا - الفاظ سب بكارنا ترجمه بهى سب بكارنا كيا - (الأتعام: ٢٠، ٢١ - الرعد: ١٦ تا ١٢ - بني إسرائيل: ١١٠-

ف ٢٣٠ ـ الروم : ٢٥ تا ٣٣ ـ البقرة : ١٨٩، ٢٢١ ـ القصص : ١٣ ـ الكبف : ٥٢ ، المومن : ٣١ تا ٣٣ ـ فاطر : ١٨ ـ القمر : ٧ ـ الشعراء : ٧ ـ ـ الكبف : ٢٥ ، ٢٨ ـ الأحقاف : ٣١ ـ ٣٢ ـ الزمر : ٨ ـ العلق : ١٥ ، ٨ ـ الفرقان : ٣١ ـ ١٨ ـ القلم : ٣٣، ٣٣ )

۲ عبادت اور پکارنا دونوں الفاظ وارد ہوئے، ترجمه صرف بندگی کیا۔ (الأنعام: ۵۸۔ یونس: ۱۰۴۰ تا ۱۰۴۰ تا ۱۰۲۰ المؤمنون: ۲۱۱، تا ۱۰۲۰ المؤمنون: ۲۱۱، المؤمنون: ۲۱۱، المؤمنون: ۲۱۱، کارا۔ الفرقان: ۲۸۔ بود: ۱۰۱۔ الفرقان ۲۸)

سر لفظ دونوں پکارنا دارد ہوئے، ترجمہ دونوں کا بندگی کیا۔ (الاکھاف: ۱۳ تا ۲، الجن: ۱۸ تا ۲۰ ــمریم: ۴۸) ۲۰ ـ عبادت اور پکارنا دونوں الفاظ دارد ہوئے، ترجمہ بھی عبادت اور پکارنا کیا۔ (الرعد: ۳۱ \_ المخل: ۲۲ \_ سورۂ یونس: ۲۲)

۵۔ لفظ دونوں پکارنا وارد ہوئے ایک کا ترجمہ بندگی کیا اور ایک کا پکارنا کیا۔ (الأنعام: اللہ بنی اسرائیل: ۱۲۵۔ بنی اسرائیل: ۱۲۷، ف۱۳۸۰ لقمان: ۱۲۵ تا ۱۳۳ لقصص: ۸۸،۸۷۔ الانحراف: ۱۸۹ تا ۱۹۸)

الله تعالی نے مشرکین مکہ سے فرمایا کہ میرے بندوں کو نہ پکارو، اگرتم سچے ہوتو ان کو پکارو وہ شخصیں جواب دیں۔ (الاعراف: ۱۸ تا ۱۹۸) اور یہود و نصار کی سے فرمایا کہ اپنے نبیوں کو نہ پکارو، ویکھیے رضا خانی ترجمہ مع تفییر (بنی اسرائیل:۵۷، ۵۵، ف ۱۱، اور الجن: ۱۸ تا ۲۰ ف ۳۸ اور الانحراف: ۳۷ تا ۲۰، ف ۱۲ تا ۲۰ ف ۴۸ وقت اپنے کافر ہونے اس، ف ۱۲ تا ۲۰ وقت اپنے کافر ہونے کا قرار کرتا ہے اور ایسوں کی بخشش ناممکن ہے جب تک سوئی کے نئے میں سے اونٹ نہ گزرجائے۔

## غیراللّٰد کو بکارنا شرک ہے ( قرآنی فیصلے ):

(النساء: ۱۱ا، ۱۱۷ والأنعام: ۴۰، ۳۰، ۲۳ تا ۱۲ والا کواف: ۱۸۹ تا ۱۹۸ پینس: ۲۷ والرعد: ۱۳ تا ۱۲ وافعل: ۸۷٬۵۴٬۵۳ والقصص: ۲۲ تا ۲۴ والکیف: ۵۲ والروم: ۱۱ تا ۴۰ وسیا: ۲۲ و فاطر: ۱ تا ۲۹، ۲۳ تا ۱۲ والزمر: ۸ تا ۱ و الرئومن: ۲۲ تا ۲۲ ما ۲۷ و ۲۲

قرآنی فیصلے کے مطابق غیر اللہ کو پکار ناشرک ہے اور احمد رضاخاں صاحب نے لکھا کہ شرک ہے مسلمان مرتد ہوجا تا ہے۔ (دیکھیے ان کا ترجمہ مع تفسیر البقرۃ:۵۲، ف ۸۸)

## غیراللہ کو پکارنا کفر ہے ( قرآنی فیصلے ):

(الأعراف: ٣٤ تا ١٣ \_ الرعد: ١٣ تا ١٣ \_ بني إسرائيل: ٢٧ تا ٢٩ \_ المؤمنون: ١١١ \_ ١١ \_ فاطر: ٣٣ تا ١٣ \_ الرعد: ٢١ تا ١٣ ما ٢٠ المؤمن: ١٢ تا ١٣ ما ٢٠ كا ٢٠ كا ٢٠ إلى من ١٢ تا ١٣ ما ١٢ كا ٢٠ كا كا ٢٠ كا

قرآنی فیصلے کے مطابق غیر اللہ کو پکارنے والا کا فر ہے اور مراد آبادی صاحب نے لکھا کہ کفار کا جنت سے محروم رہنا قطعی ہے۔ (دیکھیے ترجمہ احدرضا خان صاحب مع تفییر الاُعراف: ۳۷ تااہم مع فوائد)

## غیراللہ کو بکارنا ان کی عبادت ہے ( قرانی فیصلے ):

( الانعام : ۵۷ \_ يونس : ۱۰۴ تا ۱۰۷ \_هود : ۱۰۱ \_ انتحل : ۱ تا ۲۳ \_ الكهف: ۱۴، ۱۵ ـ مريم : ۴٪ تا ۵۰ ، المؤمنون: ۱۱۱، ۱۱ ـ الشعراء: ۲۳۳ ، انمل : ۲۲ )

### الله كو يكارو ( قرآنی فيصله ):

(البقرة : ۱۸۱\_الاعراف : ۵۵\_۵۹ - ۱۸ - الرعد : ۱۳ تا ۲۲ ـ الحج : ۲۱ تا ۷۷ ـ لقمان : ۲۸ تا ۳۲ ـ فاطر : اتاام \_ الزمر : ۳۸ ـ ۳۹ ـ المؤمن : ۲۰ )

# غیراللّٰد کو پکارنا بے کار، کیونکہ وہ تصرف کااختیار نہیں رکھتے ( قر آنی فیصلے ):

(الأنعام: 21 يونس: ١٠٠٣ تا ١٠٠٤ بود: ١٠١ ـ الحج: ١٣٠٢ ـ سبا: ٢٣ ـ فاطر: ١ تا ٢ ٢ ـ الزمر: ٣٨ . ٣٩ ـ الزفرف: ٨٦٣ تا ٨

### خالص (ليعنى صرف اورصرف) الله كو پكارو (قر آنی فيصلے):

(الانحراف: ۲۸، ۲۹، المؤمن: ۱۲ تا ۱۷، ۴۷ تا ۱۸ به پنس: ۱۸ تا ۲۳، العنکبوت: ۲۱ تا ۲۷، القمان: ۳۲ تا ۳۳

یہاں ہم احمد رضا خال صاحب کی ایک اور دو رخی قارئین کے مطالعہ کے لیے بیان کرنا چاہتے ہیں:

- ا۔ الا الا عراف (٢٩) ميں وارد ہوا: ﴿ وَادْعُوهُ مُعْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ ﴾ "اوراس كى عبادت كرونرے الله على ال
- المؤمن (۱۲) میں وارد ہوا: ﴿ فَادْعُوا اللّٰهَ مُغْلِصِیْنَ لَهُ اللّٰذِیْنَ وَلَوْکَرِةَ الْکَفُووْنَ ﴾ '' توالله
  کی بندگی کرو، نرے اس کے بندے ہوکر (ف۳) پڑے برا مانیں کافر (ف۳) (شرک سے
  کنارہ کش ہوکر)۔''

٣\_ المؤمن (٦٥) ميں وارد ہوا:

﴿ هُوَ الْيُ لَآ اِلٰهَ اِلَّا هُوَ فَأَدْعُوهُ مُغْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ \* ٱلْحَمْدُ يِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ﴾

''وہی زندہ ہے (ف ۱۳۷) اس کے سواکسی کی بندگی نہیں تو اسے پوجو، نرے اس کے بندے ہوکر، سب خوبیال اللہ کو جوسارے جہان کا رب''

٣- ﴿ قُلْ إِنِّى نَهِيْتُ آنُ آغُبُدَ الَّذِيْنَ تَدْعُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ لَتَا جَآءَنِيَ الْبَيِّنْتُ مِنْ رَّبِّنْ ۖ وَأُمِرْتُ آنُ ٱسْلِمَ لِرَبِّ الْعَلَمِيْنَ ﴾ [المؤمن: ٦٦]

"تم فرماؤ میں منع کیا گیا ہوں کہ انھیں پوجوں جنھیں تم اللہ کے سوا پوجتے ہو جبکہ میرے پاس روثن دلیلیں میرے رب کی طرف سے آئیں اور مجھے حکم ہوا ہے کہ رب العالمین کے حضور گردن رکھوں۔"

۵۔ سورۂ یونس (۲۲) میں وارد ہوا: ﴿ دَعَوُا اللّٰهَ مُغُلِصِیْنَ لَهُ الدِّینْنَ ﴾''اس وقت اللّٰد کو پکارتے میں، نرے اس کے بندے ہوکر۔''

۲۔ العنکبوت (۲۵) میں وارد ہوا: ﴿ دَعَوُا الله مُغْلِصِیْنَ لَهُ الدِّینَ ﴾ ''اللہ کو پکارتے ہیں ایک
 ای پر عقیدہ لاکر ۔''

2۔ الروم (٣٣٣ من ٣٥) ميں وارد ہوا: ﴿ دَعَوْا رَبَّهُ مُ مُنِيْدِيْنَ إِلَيْهِ ﴾ "تواپ رب كو پكارتے بياتى كى طرف رجوع لاتے ہوئے۔"

۸ لقمان (۳۲) میں وارد ہوا: ﴿ دَعُوا اللّٰهَ مُخْلِصِیْنَ لَهُ الدّینْنَ ﴾ ''تو الله کو پکارتے ہیں نرے اس پرعقیدہ رکھتے ہوئے۔ (ف•۲) (اوراس سے دعا والتجا، اس وقت ماسوا کو بھول جاتے ہیں) آپ نے مندرجہ بالاتحریر میں دو رخی ملا حظہ فرمائی، اتا ۴ میں (دعو )) کا ترجمہ عبادت، بندگی اور پوجا کیا گیا جبہ اس لفظ کا ۵ تا ۸ میں پکارنا ترجمہ کیا گیا کیونکہ اپنا عقیدہ درست ثابت کرنا تھا، حالانکہ الله تعالیٰ اوپروالی تمام کی تمام ۸ آیات میں فرما رہا ہے کہ خالص الله کو پکارو یعنی صرف ادرصرف الله کو پکارو اور کی کونہ پکارو۔

# الله کے ساتھ کسی کو نہ پکارو ( قرآنی فیصلے ):

(الأعراف : ۵۵، ۵۸- الجن : ۱۸، المؤمنون : ۹۱، کاا\_ انمل : ۲۰ تا ۲۵\_القصص: ۸۸\_المومن : ۲۰\_الائعام : ۱۹\_الحجر: ۹۲\_ بنی إسرائیل : ۲۲، ۳۲،۳۹ ق : ۲۲)

## مخلوق کو نه پکارو ( قرآنی فیصلے ):

(الأعراف: ۱۹۱٬۱۹۰ ينس: ۱۹۰٬۱۳ تا ۱۰٬۰۸۷ فوائد الرعد: ۱۳ تا ۱۲ النحل: ۱تا ۲۳ فاطر: ۳۳ تا ۱۸ الاکتفاف: ۲۰ تا ۱۷)

## عیسائی اور یہودی غیراللدکو پکارتے ہیں:

عیسائی اور یہودی غیراللہ کو پکارتے ہیں۔اس لیےاللہ تعالیٰ نے قر آن مجید میں ان کومشرک اور کافر فرمایا۔ دیکھیے مراد آبادی تفسیر (الجن: ۱۸، ۲۰، ف۲۰ الائحراف: ۳۷ تا ۴۱ مع فوائد۔ بنی إسرائیل: ۵۷۔ ۵۷، فی ۱۱۸)

### غیراللّٰد کو پکارنے والے اور قیامت کا دن:

( الكهف : ۵۲ \_ النحل : ۸۷ \_ القصص : ۱۲ تا ۲۴ \_ فاطر : ۱ تا ۲۹ \_ الهؤمن : ۲۳ تا ۲۹ \_ حم السجدة : ۷۲، ۲۸ \_ الأحقاف : ۲ تا ۲ ) شريك پكارنے سے بے خبر ہيں \_ ( الاحقاف : ۲ تا ۲ ) قبروں والے پكارنے سے بے خبر ہيں \_ ( فاطر : ۱۹ تا ۲۲ )

#### دعا ومناحات

#### احكام دعا:

ا۔ دعاکے آداب وشرائط۔ (الأعراف: ٥٦،٥٥،٢٩)

۲\_ وعاكى اہميت\_ (الفرقان: ۷۷)

۳۔ دعاعین عبادت ہے اور عبادت سے اعراض جہنیوں کا کام ہے۔ (الفرقان: ۲۰)

سم۔ اللہ سے فضل کی طلب کے لیے دعا کرتے رہو۔ (النساء: ۳۲)

۵۔ اللہ سے دعا کے لیے کسی وسلہ کی ضرورت نہیں۔ (البقرة: ۱۸۲)

۲۔ اللہ بندے کے قریب ہے اور اس کی دعا قبول کرتا ہے۔ (هود: ۲۸)

ے۔ اللہ تعالیٰ کو ناپیند دعا نبی بھی کرے تو روہو جاتی ہے۔ (هود:٣٦)

٨- ناجائز كام كے ليے دعا سرا سر جہالت ہے۔ (هود:٣١)

9۔ غیراللہ سے مدد مانگنا شرک ہے۔ (بنی اِسرائیل: ۵۲)

ا۔ مشرک کا انجام براہے۔ (الجج:٣،٢)

اا۔ غیراللہ سے دعا کرنا دھوکا اور فریب ہے۔ ( فاطر: ۱۴)

۱۲ مشرکین کے معبود نه دعا سنتے ہیں اور نه جواب دے سکتے ہیں۔ (فاطر:۱۴)

۱۳۔ جن کواللہ کے سوا پکارتے ہیں سراسر عاجز ہیں۔ (المومن: ۲۰)

١٨٠ يمعبودان كى دعاسے بالكل بخبر بين (الاحقاف: ٥)

10 ان کو یکار، لا حاصل ہے۔ (المومن: ۳۳)

۱۲ یەمعبوداس قدر عاجز بین که ایک کھی کا بھی مقابله نہیں کر سکتے۔ (الحج ۲۳۰)

١٤ الله تعالى يريشان حال كى دعا قبول كرتا ہے ـ (المل: ١٢)

۱۸\_ مشرک کے لیے دعائے مغفرت نہیں ہوسکتی۔ (التوبہ:۱۱۳)

مشرک اور منافق برنماز جنازه منع ہے۔ (التوبہ:۸۴)

٢٠ ابراہيم (عليلا) ابتدايس الي مشرك باپ كے ليے دعاكرتے رہے (الشحراء: ٨١)

٢١ جب اس كانجام سے باخر موئ لاتعلق كا اعلان كر ديا۔ (الوبہ:١١٨)

۲۲ وعا صرف الله بي سے برحق ہے۔ (التوبہ:۱۱۸)

٣٣- اوراس كے سوا دوسرول سے دعا مانگنا باطل ہے۔ (الدھر:١٣ ـ الأعراف:١٩٢، ١٩٧)

## قرآنی دعائیں:

ا۔ مصیبت اور صدمہ کے وقت کی دعا۔ (البقرة: ۱۵۲)

۲۔ دنیا و آخرت کی بھلائیوں کے لیے دعا۔ (البقرة:۲۰۱)

۳۔ عفوومغفرت کے لیے دعا۔ (البقرۃ:۲۷۱)

سر دعاجو رسول مَنْ اللَّهُمُ شب بیداری کے وقت برُ ها کرتے۔ (آلعمران: ١٩٣١٩١)

۵۔ میدان جنگ میں مجاہدین کی دعا۔ (آل عمران: ۱۴۷)

۲۔ دشمنوں کے شریعے محفوط رہنے کی دعا۔ (آل عمران: ۱۷۴)

زکریاعلیا کی دعا نیک اولاد کے لیے۔ (آل عمران: ۳۸)

۸\_ راسخ فی العلم لوگوں کی دعا۔ (آلعمران: ۹،۸)

٣٣ \_ رسول الله مَالِيْظِ كواستغفار كى تلقين \_ (المومنون: ١١٨)

٣٣ \_ ابراجيم عليك كي دعا \_ (المومنون: ٨٣)

٣٧ ـ داوُد اورسليمان علينا كي دعا ـ (النمل: ١٥)

۳۵\_ ملکه سباکی دعا۔ (انمل:۴۴)

٣٧\_اہل جنت کی دعا۔ (فاطر:٣٥،٣٣)

٢٧ ـ ايوب عليه كي دعا بهاري كي حالت ميس \_ (الأنبياء: ٨٣)

٣٨ ـ يونس الينا كى دعا مجھلى كے پيٹ ميں ـ (الأنبياء: ٨٧)

٣٩\_ زكر يا علينا كى دعا\_ (الأنبياء: ٨٩)

۴۶ \_ ابراہیم علیکھا کی دعا ہجرت کے وقت \_ (الصافات: ۱۰۰)

ا الم مومنین کے لیے حاملین عرش کی دعا۔ (المومن: ۷)

۲۷۔ جالیس سال کی عمر کے بعد مومن کی دعا۔ (الأحقاف: ۱۵)

۳۳ ـ مومن کی دعا۔ (الحشر: ۱۰)

۳۴ \_ حالت نزع میں کا فر کی دعا \_ (المنافقون: ۹)

۳۵\_ آسیه زوجه فرعون کی دعا۔ (تحریم:۱۱)

۴۷ \_ سواری کے وقت مومن کی دعا۔ (الزخرف: ۱۴،۱۳)

٢٨ \_ آدم اور حوالينا كى دعا \_ (الأنحراف: ٢٣)

۴۸ \_ نوح مَايِنًا كي دعا \_ (القمر: ۲۳)

٣٩ ـ نوح الينًا كى كفار كے ليے بدوعا ـ (نوح ٢١: ١٨١)

۵۰ ـ بوسف عليلا كى آخرى دعا ـ (بوسف:١٠١)

۵۱\_ سلیمان علیلا کی دعا۔ (انمل: ۱۹\_ص: ۳۵)

۵۲\_لوط عَلِينًا كي دعا\_ (الشعراء: ١٦٩)

۵۳ یوسف ملیللا کی عورتوں کے فتنہ سے حفاظت کے لیے دعا۔ (یوسف: ۳۳)

۵۴\_مولی علیقا کی دعا\_ (القصص:۱۶)

۵۵ شعیب ملیلا کی دعا۔ (الانحراف: ۸۹۔ مود: ۸۸)

٥٦ عيسى عليلاك وعار (المائدة: ١٣٨)

۵۷\_ ابراتيم غايظة اور اساعيل غليلة كي دعا\_ (البقرة: ١٢٩ تا١٦٩)

۵۵ ـ رسول الله نالله علی وعاجو جرت کے قریب کرتے رہے ۔ (بنی اسرائیل: ۸۰)

٥٩ ـ ابراجيم عَالِيًا كي دعا ـ (ابراجيم: ٣٥ تا ٨٨)

٢٠ \_ مولى علينية كي دعا \_ (المائدة: ٢٥)

۲۱۔ مال باپ کے لیے دعا۔ (بنی اسرائیل:۲۴)

٩٢ قوم موى عَالِيًا كى وعار (يونس: ٨٧،٨٥)

٢٣ \_ موى عليه كى دعامصر سے جاتے وقت \_ (القصص: ٢١)

٢٢ ـ مدين پہنچ كرموىٰ عليلا كى دعا\_ (القصص:٣٣)

٨٥ \_قوم كورعوت توحيد دينے كے بعد ابراجيم مليلة كى دعا۔ (الشعراء:٨٩١٨٣)

۲۷\_ابراہیم ملینا اور ان کے ساتھیوں کی دعا۔ (المتحنہ:۵،۴)

٦٤ \_مومنين کي دعا\_ (الحشر: ١٠)

۲۸\_ قیامت کے دن مومنین کی دعا۔ (التحریم: ۸)

٢٩\_ مونين ابل كتاب كي دعا\_ (المائدة: ٨٣)

قرآن و حدیث میں زندگی کے ہرموقع کے لیے دعا کیں مذکور ہیں لیکن وسیلہ یا بحق فلال
یافلال کے طفیل کا کہیں ذکر نہیں ہے۔ مثلاً وضو، اذان کے بعد، نماز کے دوران، نماز کے بعد،
سوتے وقت، جاگتے وقت، تبجد کے وقت، صبح و شام کے اذکار، جج کے وقت مختلف مواقع پر
دعا کیں، روزہ افظار کرتے وقت، مرغ کی اذان سنتے وقت، گدھے کی آواز س کر، سفر، کھانا، پینا،
مباشرت، بیت الخلاء جاتے اور نکلتے وقت، جنگ اور امن کے وقت، گھراہٹ کے وقت، دین،
دنیا، مال، اولاد، کلمہ گو بھائیوں کی بھلائی کے لیے، زندگی، موت یعنی جنازہ کے وقت، قربانی کے
وقت، گھرسے نکلتے وقت، گھر میں داخل ہوتے وقت وغیرہ وغیرہ۔

عموماً دعاؤں میں بحرمت یا بطفیل فلاں بزرگ یا خود رسول مَنْ اِنْتَا کی ذات گرامی کے الفاظ رواج پا گئے ہیں مگر قرآن اور سجح احادیث سے اس کا ثبوت نہیں ملتا۔ ہاں صرف حدیث پاک میں

درود شریف کو قبولیت دعا کے اسباب میں سے قرار دیا گیا ہے۔ حافظ ابن تیمیہ رٹائٹ کھتے ہیں دعاؤں میں اس قتم کے الفاظ صحابہ، تابعین وسلف سے ثابت نہیں ہیں، لہذا مید دعا بالتوسل بدعت ہے۔ ان سب دعاؤں سے ثابت ہوا کہ سب بزرگان دین نے اللہ تعالیٰ سے براہ راست دعاکیں مانگیں، کوئی وسیلہ نہیں پکڑا۔

### توحید فی العبادت کے بارے میں شرکیہ امور:

(( اَللَّهُعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ )) [ أبوداؤد، كتاب الوتر، باب الدعاء : ١٤٧٩\_ ترمذى،

كتاب التفسير، (باب و من) سورة المؤمن: ٣٣٧٢،٢٩٦٩،٢٤٧)

'' دعا ( یعنی ریکارنا ) عبادت ہے۔''

معلوم ہوا کہ دعا عبادت ہے، اس لیے غیر اللہ سے دعا کرنا ان کی عبادت ہے اور یہ شرک ہے۔اس لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَأَنَّ الْبَسْجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللَّهِ أَحَدَّاهِ ﴾ [الحن: ١٨]

''اوریہ کہ مجدیں اللہ ہی کے لیے ہیں تو اللہ کے ساتھ کسی کو نہ پکارو۔'' اور دوسرے مقام برفر مایا :

﴿ قُلْ إِنَّهَا آذَعُوا رَبِّن وَلَا أَشُرِكُ بِهَ اَحَدًا۞ قُلْ إِنِّي لَا آمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلا رَشَدًا۞ ﴾

[الحن: ٢١،٢٠]

''کہہ دیجے میں تو صرف اپنے رب کو پکارتا ہوں اور اس کے ساتھ کی کوشریک نہیں

کرتا۔آپ(سُلُیُوُم) کہہ دیں میں تمھارے لیے کسی نفع ونقصان کا اختیار نہیں رکھتا۔''

ان آیات سے معلوم ہوا کہ مساجد اللہ کی عبادت کے لیے بنائی گئی ہیں، اس میں صرف اس کو
پکارا جائے۔ اگر اس کے ساتھ کسی اور کو پکارا گیا تو بیشرک ہے لیکن اتنی واضح آیات کے باوجود
مسلمانوں کی مساجد میں شرکیہ کلمات آویزاں ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے ساتھ یا رسول اللہ، یا حسن،
یاحسین، یاعلی، یاغوث اعظم وغیرہ جیسے الفاظ کے ساتھ نداکی جاتی ہے، حالانکہ بیدامور شرک سے
تعلق رکھتے ہیں اور کسی بھی ثقہ عالم کے نزدیک جائز نہیں جیسا کہ سابقہ عبارات سے واضح ہے۔
مشرکین مکہ جوکام عبادت کے نام سے بجالاتے تھے یعنی غیر اللہ کو مافوق الاسباب قدرتوں کا

ما لک سمجھ کر انھیں مشکلات و مصائب اور دکھ درد میں پکارنا،ان کے نام کی نذریں ماننا، ان کے تقرب کے لیے جانور ذرئح کرنا، ان سے اولادیں طلب کرنا، مقابر و آستانوں پر اعتکاف بیشمنا، ان کی مجاوری کرنا وغیرہ کو اللہ تعالی نے شرک سے تعبیر کیا ہے اور ہمارے کلمہ گومسلمان بھی ایسے امور کا ارتکاب کرتے ہیں، جن سے اجتناب انتہائی ضروری ہے اور اہل علم حضرات کا فرض ہے کہ وہ عوام کوالیے امور سے منع کریں۔

آج کل عام بسول، ویکنوں، گاڑیوں اور رکشوں وغیرہ پر لکھا ہوتا ہے: نورانی نور.....ہر بلا دور۔ یہی عقیدہ عیسائی حضرات بھی رکھتے ہیں۔ایک دن میں (مبشر ربانی) نے بذات خود ایک رکشا کے پیچھے لکھا دیکھا:

يسوع نور ..... هر بلا دور ..... كث دامصيبتال، س دا ضرور

اس رکشا کا نمبر 5070-LXC ہے۔ یعنی عیسائی بھی یہی عقیدہ رکھتا ہے کہ یسوع مسے علیا اور ایس رکشا کا نمبر LXC-5070 ہیں۔ اور ہوتی ہے۔ وہ ہماری مشکلات ومصائب دور کرتے ہیں اور دکھ درد میں منازی پکار سنتے ہیں، حالانکہ دکھ درد میں دعا کیں سننے اور قبول کرنے والا اللہ وحدہ لا شریک لہ ہے۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِيْ عَنِّى فَإِنِّى قَرِيْبٌ ﴿ أُجِيْبُ دَعُوقَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ۗ فَلْيَسْتَجِيْبُوْا لِي وَلَيُوْمِنُوْا بِي لَعَلَّهُ مُنِيَّ شُدُونَ ۞ ﴾ [البقرة: ١٨٦]

"اور جب میرے بندے میرے بارے میں آپ ( ٹاٹیٹم ) سے سوال کریں تو آپ ( ٹاٹیٹم ) کہہ دیں میں بہت ہی قریب ہوں۔ ہر پکارنے والے کی پکار کو جب بھی وہ مجھے پکارے قبول کرتا ہوں۔ اس لیے لوگوں کو جا ہے کہ وہ میری بات مان لیس اور مجھ پر ایمان رکھیں تا کہ وہ ہدایت پائیں۔ " (مزیددیکھیے: انعمل :۱۲)

لیکن کلمہ پڑھنے والوں نے اسلامی عقائد ترک کر کے غیر اللہ پریقین کرلیا اور ہرمشکل و بلا ٹالنے والا اپنا مرشد اور پیرفقیر قرار دے لیا اور یہی عقیدہ عیسائی سیدنا عیسیٰ طیا کے بارے میں رکھتے ہیں۔

لہذا ہم نے اپنے ہمائیوں کی اصلاح کی غرض سے اس کتاب میں یہ بات واضح کی ہے کہ

عقیدہ تو حید پر نجات کا دار و مدار ہے۔ اس بات کی دعوت تمام انبیاء و رسل ﷺ نے دی اور طاغوت و شیاطین کی عبادت جس طرح شرک ہے اسی طرح انبیاء و رسل ﷺ، ملائکہ، جن وانس، شجر و ججر وغیرہ کی عبادت بھی شرک ہے۔ مشرکین مکہ جو اللہ تعالیٰ کو خالق ، مالک، رازق، نافع و ضار، کشتی پارگانے والا وغیرہ سجھتے تھے، آضیں اللہ تعالیٰ نے مشرک اسی لیے قرار دیا کہ وہ اللہ کے سوا انبیاء و اولیاء، ملائکہ، جنوں اور بتوں کو مافوق الاسباب قوتوں کا مالک و مختار سجھتے تھے اور آخیں مشکلات و حاجات اور مصائب و آلام میں پکارتے تھے۔ان کے اس عقیدے کی تر وید اللہ وحدہ لا شریک لہ نے قرآن میں بے شار مقامات پر کی ہے، جن میں سے چند ایک آیات قرآنے ہم نے اس کتاب میں درج کر دی ہیں۔

اگر آج بھی کوئی شخص کلمہ شہادت پڑھ کر اللہ کے علاوہ کی کو مافوق الاسباب تو توں کا مالک و مختار سمجھے اور انھیں مشکلات و مصائب اور حاجات و ضروریات میں پکارے اور فوت شدہ برگزیدہ ہستیوں کوغوث اعظم، گئج بخش، واتا، فیض عالم، فریاد رس گردانے، ان کے نام کی نذر و نیاز اور برے چھڑے چڑھائے اور آئھیں مرادیں پوری کرنے والا اور بگڑی بنانے والا خیال کرے اور علال وحرام کا اختیار غیر اللہ میں تسلیم کرے تو وہ مشرکین کی اطاعت کر کے مشرک ہو جاتا ہے اور اس کی عبادات نماز، روزہ، حج، زکوۃ اور جہاد وغیرہ باطل و بیکار اور رائگاں جاتی ہیں۔ آئھیں اس عقیدے سے تو بہ کرکے خالص تو حید کو سمجھ کراس پڑھل کرنا چاہیے کیونکہ عقیدہ تو حید میں اگر اخلاص نہیں ہوگا تو قیامت کا حقدار ہوگا۔ غیری مرم علیا کی شفاعت کا حقدار ہوگا۔ غیل سمجھ اور اعمال صالحہ کے بغیر کوئی چھٹکارا نہیں ہوگا۔ نبی مکرم علیا کی شفاعت کا حقدار ہوگا۔ عقائد صحیحہ اور اعمال صالحہ کے بغیر کوئی چھٹکارا نہیں ہوگا۔ نبی مکرم علیا کی شفاعت کا حقدار ہوگا۔ غیا مسیدہ فاطمہ الز ہرا رائھا وغیرہ کوفرما دیا تھا :

﴿ لَا أُغُنِي عَنُكِ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا ﴾

" میں شمصیں اللہ سے کچھ کا منہیں آؤں گا۔"

[بخاری، کتاب التفسیر، باب ﴿ و أنذر عشیرتك الأفربین ﴾ : ۲۷۷۱، ۲۷۷۳] ای طرح سنن نسائی (۳۹۷۷) سنن داری (۲۲۳۲) مند أبوعوانه (۹۵٫۱) وغیره میں بھی سیر روایت مروی ہے۔ لہذا سب مسلمان بھائیوں کو اپنے عقیدے کی اصلاح کرنی چاہیے اور اعمال صالح کرتے رہنا چاہیے۔

#### توحيد كامفهوم:

توحید کامفہوم ہیہ ہے کہ اللہ تعالی ایک ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، وہی تمام کا نئات کا مالک و مختار ہے، عالم الغیب و الشہادة، ہر شے کا خالق، رازق، غوث اعظم، فریاد رس، آئنج بخش، فیض عالم، بندہ پرور، نذر و نیاز، منت اور سوز و پکار کے لائق، حاجت روا، مشکل کشا، بگڑی بنانے والا، مالک، شہنشاہ، قانون ساز، فرماں روا، زندگی وموت کا مالک، نفع ونقصان کا مالک، بے نیاز اور مدبرالامور ہے۔ جب ہر شے کا خالق و مالک وہ ہے تو عبادت کے لائق بھی وہ اکیلا ہے۔ اللہ تعالیٰ ہی کی عبادت نہ کی عبادت نہ کی عبادت کے علاوہ سب کی عبادت سے انکار کیا جائے۔ اس کے علاوہ سب کی عبادت سے انکار کیا جائے۔

میں عرش عظیم کے مالک اللہ کریم کی بارگاہ عالیہ میں آپ کے لیے دعا گو ہوں کہ وہ دنیاو آخرت میں آپ کا نگہبان ہو، ہمیشہ کے لیے آپ کو بابرکت بنائے اور ان لوگوں کے زمرے میں شامل کردے جنھیں جب کوئی نعمت حاصل ہوتی ہے تو شکرادا کرتے ہیں اور جب مصائب میں مبتلا ہوتے ہیں توصیر کامظاہرہ کرتے ہیں اور جب بھی گناہ کا ارتکاب کر بیٹھتے ہیں تواللہ تعالیٰ سے معافی طلب کرتے ہیں، بلاشبہ بیر تینوں حالتیں سعادت کی علامت ہیں۔

الله تعالی آپ کو اپنی اطاعت کی تو فیق عطافر مائے۔ یہ اچھی طرح ذہن نشین کر لیجے کہ ملت ابراہیم علیا اس بات کا نام ہے کہتم پورے اخلاص ومحبت سے الله تعالیٰ کی عبادت کرو۔ اس نے تمام لوگوں کو اس کا حکم دیاہے، جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿ وَمَا حَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ ﴾ [ الذاريات : ٥٦ ]

''اور میں نے جنوں اورانسانوں کواس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں۔''

جب آپ کومعلوم ہوگیا کہ اللہ تعالی نے شخصیں خالصتاً اپنی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے تو آپ کو یہ بھی معلوم ہونا چاہیے جوعبادت تو حید کے بغیر ہوگی، وہ عبادت ہی نہیں کہلائے گی، جسیا کہ بغیروضو کے نماز کا تصورنہیں کیا جاسکتا۔

جس وقت عبادت میں شرک داخل ہوجائے تو عبادت فاسد ہوجاتی ہے جیسا کہ وضو کی حالت میں ہواکے اخراج سے وضوٹوٹ جاتا ہے۔اللہ تعالیٰ کاارشادہے: ﴿ مَا كَانَ لِلْمُثْمِرِكِيْنَ آنْ يَعْمُرُوْا مَلْجِدَ اللهِ شَهِدِيْنَ عَلَى آنْفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ \* أُولَلِكَ حَبِطَتْ آغْمَالُهُمْ \* وَفِي النَّارِهُمْ خَلِدُوْنَ ۞ ﴾ [النوبة: ١٧]

''مشرکوں کو زیبا نہیں کہ اللہ کی مسجدوں کو آباد کریں جبکہ وہ اپنے آپ پر کفر کی گواہی

دے رہے ہوں۔ ان لوگوں کے سب اعمال بیکار ہیں اور یہ ہمیشہ دوز خ ہیں رہیں گے۔''
آپ کو یہ تو معلوم ہو ہی گیا کہ شرک کی آمیزش عبادت کو فاسد کر دیتی ہے۔شرک ایک ایک
لعنت ہے جس کے ارتکاب سے تمام اعمال صالحہ ضائع ہوجاتے ہیں اور یہ مشرک کو اہدی جہنم
کا مستحق بنا دیتا ہے۔ اس لیے یہ ایک اہم ترین مسئلہ ہے جس کے متعلق تمام تر معلومات حاصل کرنا
از حد ضروری ہے، تاکہ آپ اس کے جال سے نی سکیس۔ چنانچہ رحمت کا نئات شائیل ان کے پاس
تشریف لائے، ان کو کلم یہ تو حید کی دعوت دی۔ یہ بھی یا در ہے کہ لا الہ الا اللہ سے محض الفاظ کا اقرار
نہیں بلکہ اس کا معنی ومفہوم مراد ہے۔ جاہل کا فربھی یہ جانے تھے کہ کلمہ تو حید سے رسول اللہ شائیل کی کی عبادت ہو رہی ہے اس کا
مراد یہ ہے کہ تعلق صرف اللہ تعالی سے ہو اور اس میں سرفہرست غیر اللہ کو ریکارنا ہے، اس کا
انکار اور اس سے بیزاری کا اظہار کیا جائے اور اس میں سرفہرست غیر اللہ کو ریکارنا ہے، اس کے
جب رسول اللہ می نیکا نے ان سے کہا کہ لا الہ الا اللہ کہو تو کہنے گئے:

﴿ اَجَعَلَ الْالِهَةَ إِلَهًا وَّاحِدًا ۚ إِنَّ لِهٰذَا لَشَىٰ ءٌ مُجَابٌ ۞ ﴾ [ ص: ٥]

''کیااس نے اتنے معبودوں کی جگہ ایک ہی معبود بنا دیا؟ بیتو بڑی عجیب بات ہے۔''
جب آپ کومعلوم ہوگیا کہ جاہل کا فربھی کلمہ تو حید کوخوب سمجھتے تھے تو اس شخص پر تعجب ہے جو
اسلام کا مدعی تو ہے لیکن وہ کلمہ تو حید کی اتن تفسیر بھی نہیں جانتا جس قدر کہ جاہل کا فر جانتے تھے،
بلکہ بیہ خیال کرے کہ دلی اعتقاد اور مفہوم سمجھے بغیر صرف الفاظ کا ادا کرنا ہی کافی ہے اور ان میں
سے سب سے زیادہ پڑھا لکھا اور عقلمند شخص بیہ سمجھتا ہے کہ لاالہ الا اللہ کا معنی بیہ ہے کہ خالق، راز ق
اور کا نئات کا انتظام کرنے والا صرف اللہ تعالیٰ ہے۔

تو ایسے شخص میں کوئی خیر اور بھلائی نہیں جس سے بڑھ کر جاہل کافر لا الدالا اللہ کے مفہوم کو زیادہ بہتر جانتے ہیں۔ جب آپ نے میری مندرجہ بالا گزارشات کو سمجھ لیا اور اس شرک کو بھی اچھی طرح سمجھ لیا جس کے متعلق اللہ تعالیٰ فرما تا ہے: ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَغْفِرُ أَنْ يَتُفُرُكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذٰلِكَ لِمِنْ يَتَثَاَّعُ ﴾ [ النساء: ٤٨] "
"الله اس گناه كونهيس بخشے گا كه كسى كو اس كا شريك بنايا جائے اور اس كے سوا اور گناه جس كو چاہے معاف كر دے ــ"

نیز اللہ تعالیٰ کے اس دین کوبھی جان لیا جسے عام انبیائے کرام ﷺ لے کر آئے تھے جس کے بغیر اللہ تعالیٰ کوئی دوسرا دین قبول نہیں کرے گا اور یہ بات بھی سمجھ میں آگئ کہ لوگوں کی اکثریت اس دین سے بے خبراور جائل ہے تو ان معلومات سے دو فائدے سامنے آئے:

ا۔ پہلا فائدہ یہ کہ اللہ تعالیٰ کے فضل اور اس کی رحمت پر خوثی اور مسرت ہونی چاہیے۔ جیسا کہ ارشاد ربانی ہے:

#### ﴿ قُلْ يِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَيَذْلِكَ فَلْيَفْرَحُوْا \* هُوَخَيْرٌ مِّتاً يَجْمَعُونَ ﴿ ﴾

[ يونس : ٥٨ ]

" کہہ دو کہ (یہ کتاب) اللہ کے فضل اور اس کی مہر بانی سے (نازل ہوئی ہے) تو چاہیے کہلوگ اس سے خوش ہوں، بیاس سے کہیں بہتر ہے جو وہ جمع کرتے ہیں۔"

۲۔ دوسرا فائدہ اللہ تعالیٰ کی گرفت سے خوف اور ڈرکا حاصل ہونا، کیونکہ جب آپ ہیہ بات جان لیں گے کہ بعض اوقات انسان غیر شعوری طور پر بھی الی بات کہہ جاتا ہے جس کی وجہ سے اسے کافر قرار دیے دیا جاتا ہے اور جہالت کی وجہ سے اسے معذور نہیں سمجھا جاتا نیز بعض اوقات وہ اس خیال سے بات کر جاتا ہے کہ اس کو وہ بات اللہ تعالیٰ کے قریب کر دے گ جیسا کہ شرکین سمجھے تھے۔

خصوصاً سیدنا مویٰ (ملیلہ) کی قوم میں سے چندصالح اور عالم افراد کا قصہ ذہن تثین سیجیے جن کا اللہ تعالیٰ ذکر کرتے ہوئے فرما تا ہے کہ انھوں نے سیدنا مویٰ ملیلہ کے پاس آکر کہا:

﴿ إِجْعَلْ لَّنَّا إِلَهًا كُمَّا لَهُمْ إِلَهَ ﴾ [الأعراف: ١٣٨]

''جیسے ان لوگوں کے معبود ہیں، ہمارے لیے بھی ایک معبود بنا دو۔''

تو اس وقت آپ کے دل میں عظیم خوف پیدا ہو گا اور بیخواہش بھی پیدا ہو گی کہ آپ ایسی باتوں سے بچیں جن سے شرک میں مبتلا ہونے کا خطرہ ہے۔اس بات کو بھی یا در کھیے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی خاص حکمت وصلحت سے جس نبی کو بھی توحید کی دعوت دینے کے لیے معبوث فرمایا تو اس کے دشمن بھی کھڑے کر دیے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَكَاذَ لِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيِّ عَدُوًّا شَيْطِيْنَ الْإِنْسِ وَالْجِنِّ يُوْجِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ

زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا ﴾ [الأنعام: ١١٢]

''اوراسی طرح ہم نے شیطان (سیرت) انسانوں اورجنوں کو ہر پینجبر کا دشمن بنا دیا تھا، وہ دھوکا دینے کے لیےایک دوسرے کے دل میں ملمع کی باتیں ڈالتے رہتے تھے۔'' بعض اوقات دشمنان تو حید علوم وفنون، کتب اور دلائل سے لیس بھی ہوتے ہیں، جیسا کہ ارشادالٰہی ہے:

﴿ فَلَهَا عَالَاتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبِيِّنِي فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِّنَ الْعِلْمِ

[المؤمن: ٨٣]

"اور جب ان کے پنجیران کے پاس کھلی نشانیاں لے کر آئے تو جوعلم (اپنے خیال میں) ان کے پاس تھااس پراترانے لگے۔"

جب آپ نے بیہ جان لیا اور بی بھی معلوم ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں (حائل ہونے کے لیے) اہل علم مصبح وہلینے اور دلائل سے سلح دشن بیٹھے ہوئے ہیں تو آپ پر واجب ہے کہ دین کاعلم سیکھیں جوآپ ان شیطانوں کا مقابلہ کرسکیں، جن کے پیش رو اور سردار نے اللہ تعالیٰ کے دربار میں کہا تھا:

﴿ قَالَ فِيمَاۚ اغْوَيْتَتِنِى لَاقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيْمَ۞ ثُمَّ لَاتِيَتَهُمْ شِنْ بَيْنِ اَيْدِيْهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ اَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَاً بِلِهِمْ ۚ وَلَا تَجِدُ ٱلْثَرَّهُمْ لِلَكِيْنَ ﴾

[الأعراف: ١٧،١٦]

''کہا مجھے تو تو نے ملعون کیا ہی ہے میں بھی تیرے سیدھے راستے پر ان (کو گمراہ کرنے) کے لیے بیٹھوں گا، پھر ان کے آگے سے اور پیچھے سے اور دائیں اور بائیں سے (غرض ہر طرف سے) آؤں گا (اوران کی راہ ماروں گا) اور تو ان میں اکثر کوشکر گزار نہیں یائے گا۔''

کیکن جب آپ اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوں گے اور قر آنی دلائل پرغور وفکر کریں گے تو پھر سی غم کھانے اور فکر کرنے کی چندال ضرورت نہیں کیونکہ:

#### ﴿ إِنَّ كُيْدَ الشَّيْطُنِ كَانَ ضَعِيْقًا ﴾ [النساء: ٧٦]

''شیطان کا داؤ بودا ہوتا ہے۔''

موحدین کا ایک عام آدمی مشرکین کے ہزار علماء پر بھاری ہوتا ہے، جبیبا کہ اللہ تعالی فرماتا ہے: « میں میں میں دروں

﴿ وَإِنَّ جُنْدَنَّا لَهُمُ الْغَلِبُونَ ﴾ [ الصافات : ١٧٣]

''یقبیناً ہمارالشکر ہی غالب رہے گا۔''

ٹابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ کا نشکر دلائل اور زبان سے غالب ہوتا ہے، جیسا کہ وہ تلوار اور نیز ہے سے غالب ہوتا ہے، خطرہ تو اس موحد پر ہے جو بغیر اسلحہ کے راہ جہاد پر جا رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ہم پر کتاب مبین نازل فرما کر احسان عظیم فرمایا ہے جس میں ہر چیز بیان کر دی گئ ہے اور مسلمانوں کے لیے اس میں ہدایت ، رحمت اور خوشخری ہے۔ باطل پرست جو بھی دلیل لائیں گے قرآن کریم میں اس کا تو ڑموجود ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِهَمُ لِ إِلَّا جِمُّنكَ بِالْحَقِّ وَآخَسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ ﴾ [ الفرقان : ٣٣ ]

''اور بیلوگ تمھارے پاس جو (اعتراض کی ) بات لاتے ہیں ہم تمھارے پاس اس کا معقول اورخوب واضح جواب بھیج دیتے ہیں۔''

بعض مفسرین نے کہا ہے کہ بیآیت کریمہ ہراس دلیل کوشامل ہے جواہل باطل قیامت تک لائیں گے۔

شرک سے متعلق اللہ تعالیٰ کا واضح ارشاد ہے: ''بلاشبہ اللہ تعالیٰ اس گناہ کو نہیں بخشے گا کہ کسی کو اس کا شریک بنایا جائے اور اس کے سوا اور گناہ جس کو چاہے معاف کر دے۔'' (النساء: ۴۸) ہر مسلمان کے علم میں یہ بات رہنی چاہیے کہ کلمہ تو حید یعنی لا البہ الا اللہ ہی کفر اور اسلام کے درمیان حد فاصل ہے یہی کلمه اُلتقوی اور عرو ہُ الوثقی ہے اور ای کلمہ تو حید کے بارے میں ارشاد ہے:

﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُوْنَ ﴾ [الزحرف: ٢٨]

''اوریمی کلمہ اپنی اولا دمیں چیھے چھوڑ گئے تا کہ وہ (اللہ کی طرف) رجوع رہیں۔'' ''اوریمی کلمہ اپنی اولا دمیں چیھے چھوڑ گئے تا کہ وہ (اللہ کی طرف) رجوع رہیں۔'' کلمہ تو حید کا صرف زبانی اقرار کوئی معنی نہیں رکھتا کیونکہ منافقین بھی اس کا زبانی اقرار کرتے ، نمازیں پڑھتے اورصدقہ وخیرات کرتے تھے پھر بھی وہ جہنم میں''اسفل السافلین'' میں ہوں گے۔ کلمیر تو حید کے اقرار کا اسی وقت فائدہ ہوگا، جب دل میں اس کی محبت ومعرفت یعنی سمجھ ہو اور اہل ایمان سے بھی محبت واخوت ہواور یہ محبت اس وقت تک کمل نہ ہوگی جب تک کہ کلمہ تو حید کے خالفین سے عداوت اور وشنی نہ ہو، جبیا کہ رسول الله طَالِیَّا نے فرمایا: ﴿ مَنُ قَالَ لَا اِللهَ اِللّٰهُ اِللّٰهُ خَالِصًا مِّنُ قَلُبِهِ ﴾ ''جو شخص خلوص دل سے لاالہ الا الله کا اقرار کرے۔' [ بحاری، کتاب الله عمل میں مناز میں مناز

الرقاق، باب صفة الجنة والنار: ٢٥٧٠ ] أيك روايت مين بيالفاظ بين:

« مَنُ قَالَ لَا اِللَّهِ اِلَّا اللَّهُ وَ كَفَرَ بِمَا يُعْبَدُ مِنُ دُوُنِ اللَّهِ »

[مسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا .... الخ: ٢٣]

'''جو خض لاالہ الا اللہ کا اقرار کرے اور جن غیر اللہ کی عبادت کی جاتی ہے ان سب کا

انکار کرے۔''

اس کے علاوہ بھی کتب صحاح میں احادیث نبویہ موجود ہیں جوگلہ تو حید کے صرف زبانی اقرار کرنے والوں کی جہالت اور گراہی پر دلالت کرتی ہیں۔ اس بات کو خاص طور پر ذہمن نشین کر لینا چاہیے کہ کلم یہ تو حید میں نفی اور اثبات دونوں ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے سواتمام مخلوق حتی کہ رسول اللہ عکا ہی اور جر میں (علیہ) بھی اور ان کے علاوہ اولیاء اللہ اور صالحین امت سے بھی الوہیت کی نفی ہے اور صرف اللہ تعالیٰ سے الوہیت کا ثبوت ہے۔ اس بات کو سجھنے کے بعد اس الوہیت پرغور کرنا چاہیے جے اللہ تعالیٰ نے اپنے لیے خاص کیا ہے اور تمام مخلوق حتی کہ رسول اللہ عکا ہی اور جریل علیہ سے بھی نفی ہے اور فرمایا کہ رائی برابر بھی ان میں صفت الوہیت نہیں اور بید وہی الوہیت ہے جس کو عوام الناس" من اور ولایت کے نام سے پکارتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اللہ کے معنی ہیں ایسا ولی جس میں کوئی جمید یا " سر" ہو، دوسر نے لفظول میں ایسے ولی کو نقیر اور شخ کے نام سے بھی پکارتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اللہ کے معنی ہیں ایسا ولی جس میں ایسے ولی کو نقیر اور شخ کے نام سے بھی پکارتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اللہ کے معنی ہیں ایسا ولی جس اور کچھ لوگ السید بھی کہ اللہ تعالیٰ نے ایسے بعض اولیاء کو ایک خاص مقام اس لیے عطافر مایا ہے کہ لوگ ان کی طرف مائل ہوں، ان سے اپنی امیدیں وابستہ کریں، ان کو پکاریں، ان سے پناہ طلب کریں اور ان کو میرے اور اپنے درمیان وسیلہ بنائیں۔

پس ہمارے اس دور کے مشر کین ان اولیاء کو اپنے اوراللّٰد کے درمیان وسیلہ اورمشر کین عرب ان کو اللہ کہتے تھے اور واسطہ حقیقت میں اللہ ہی کو کہتے ہیں۔لہٰذا کس شخص کا کلمیر تو حیدلا اللہ الا اللّٰہ کا قرار کرنا وسلیہ کی تر دید ونفی کرنا ہے اور بیمسکلہ بنیادی اصولوں کو سمجھ لینے سے ذہن نشین ہوگا جن کا اللہ تعالی نے قرآن مجید میں تذکر و فرمایا ہے:

#### پېلااصول:

اس بات کو اچھی طرح ذہن نظین کرلیں کہ وہ کفار جن کے خلاف رسول اللہ مُٹائیا ہے جنگیں لؤیں اور جن کے قبل کرنے ، مال لوشنے اور جن کے بچوں کو غلام اور عورتوں کو لونڈیاں بنانے کو جائز قرار دیا تھا وہ تو حید ربوبیت یہ ہے کہ انسان بیعقیدہ رکھے کہ پیدا کرنے والا، رزق دینے والا، زندہ کرنے والا، موت دینے والا اور کا تنات میں مدہرالا مورصرف اللہ تعالی خالق ورازق، زندگی وموت دینے والا اور کا تنات کے بالا اور کا تنات کے تمام معاملات کی تدبیر کرنے والا ہے۔ یہ سب پھے تسلیم کرنے کے باوح دونائر ہ اسلام میں واخل نہیں سمجھے گے، بطور دلیل اللہ تعالی کا یہ ارشاو ملاحظہ فرما کیں:

﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ آمُر مِّنْ يَبْلِكُ السَّمْعَ وَالْآبْصَارَ وَمَنْ يُخْدِجُ الْحَقَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْدِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ ۖ فَسَيَقُوْلُوْنَ اللّهُ ۚ فَقُلْ آفَلَا تَتَقُونَ ﴾ [ يونس: ٣١]

''(ان سے ) پوچھو کہ معیں آسان اور زمین میں رزق کون دیتا ہے یا (تمھارے) کانوں اورآ تکھوں کا کون مالک ہے اور بے جان میں سے جان دار کو کون پیدا کرتا ہے اور جاندار میں سے بے جان کو کون نکالتا ہے اور دنیا کے کاموں کا کون انتظام کرتا ہے؟ حجمت کہددیں گے کہ اللہ۔ تو کہو کہ پھرتم (اللہ تعالیٰ) سے ڈرتے کیوں نہیں؟''

مندرجہ بالا فرمان اللی پرغور فرما ہے کہ آیت کریمہ میں جن امور کا تذکرہ کیا گیا ہے کفار عرب ان سب کو مانتے اور اقرار کرتے تھے نیز وہ صدقہ و خیرات بھی کرتے ، حج اور عمرہ بھی ادا کرتے اور اس کے علاوہ بھی وہ عبادت بجا لاتے تھے اور اللہ تعالیٰ سے ڈر اور خوف کی وجہ سے بعض محر مات سے بھی اجتناب کرتے تھے۔ پھر بھی اللہ تعالیٰ نے ان کو اسلام میں داخل نہیں کیا اور نہ ان کی جانوں اور مال ومتاع کو محفوظ قرار دیا۔

مندرجہ بالا اعمال صنہ کے باوجود اللہ تعالی نے ان کو کافر قرار دیا، ان کو قل کرنا اوران کا مال

چین لینا جائز رکھا۔ اس لیے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے لیے تو حید الوہیت کا اقرار نہیں کرتے تھے۔
تو حید الوہیت یہ ہے کہ انسان یہ عقیدہ رکھے کہ اللہ تعالیٰ کے سوانہ کسی کو پکارا جائے نہ کسی سے
امیدیں وابستہ کی جائیں۔ اللہ کے سواکسی کی عبادت نہ کی جائے، اللہ کے سواکسی سے فریاد نہ ک
جائے، کوئی جانور غیر اللہ کے لیے ذبح نہ کیا جائے، نہ کسی مقرب فرشتہ کے لیے اور نہ کسی نبی اور
رسول کے لیے۔ پس جو شخص غیر اللہ سے فریاد کرتا ہے یا غیر اللہ کے لیے جانور ذبح کرتا ہے یا
غیر اللہ کے نام کی نذر ونیاز مانتا ہے، اس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔

قارئین کرام کو بیہ نہ بھولنا چاہیے کہ وہ مشرکین عرب جن سے رسول اللہ تَالَیْمَ نے جنگ کی وہ صالحین کو پکارا کرتے تھے۔ جیسے ملائکہ، سیدناعیسیٰ، عزیرﷺ اور دوسرے اولیائے کرام وغیرہ اور بیہ بھی اقرار کرتے تھے کہ اللہ ہی خالق ہے، وہی رازق ہے اوروہی کا ئنات کا انتظام وانصرام کرنے والا ہے، پھر بھی ان کو کا فرقرار دیا گیا۔

#### دوسرا اصول :

"اور یہ (لوگ) اللہ کے سوا ایسی چیزوں کی عبادت کرتے ہیں جو ان کا کچھ بگاڑ فہیں سکتیں اور نہ ہی اللہ کے باس فہیں سکتیں اور کہتے ہیں کہ یہ اللہ کے پاس ہماری سفارش کرنے والے ہیں۔ کہہ دو کیا تم اللہ کو ایسی چیز بتاتے ہو جس کا وجود اسے نہ آسانوں میں معلوم ہوتا ہے اور نہ زمین میں، وہ پاک ہے اور (اس کی شان) ان کے شرک کرنے سے بہت بلند ہے۔"

### شفاعت کی اقسام:

شفاعت کی دوقتمیں ہیں:

ا۔ منفی شفاعت۔

۲۔ مثبت شفاعت۔

منفی شفاعت اسے کہتے ہیں جو غیر اللہ سے کی جائے اور وہ اس پر قادر نہ ہو، بطور دلیل ہیہ آیت ملاحظہ فرمائیں:

﴿ يَا يَهُمَا الَّذِينَ اَمَنُوٓا اَنْفِقُوْا مِهَا رَرَقُنْكُمْ مِّنْ قَبْلِ اَنْ يَأْتِنَ يَوْمٌ لَّا بَنَعٌ فِيهُ وَلَا خُلَّةٌ وَلاَ شَفَاعَةٌ \* وَالكَفِرُونَ هُمُ الظّٰلِمُونَ۞﴾ [البقرة: ٢٥٤]

''اے ایمان والوا جو (مال) ہم نے شمصیں دیا ہے اس میں سے اس دن کے آنے سے پہلے پہلے خرچ کر لوجس میں نہ اعمال کا سودا ہو گا اور نہ دوستی اور سفارش ہوسکے گی اور کفر کرنے والے لوگ ظالم ہیں۔''

قیامت کے روز شفاعت کرنے والے کی عزت و تکریم سفارش کی بنا پر ہوگی اور سفارش کی اور سفارش کی اور سفارش کی اجازت بھی اس کے حق میں ملے گی جس کا کوئی قول یاعمل الله تعالیٰ کو پسند آگیا ہو۔ الله تعالیٰ کی اجازت کے بغیر وہاں کوئی کسی کے لیے سفارش نہیں کر سکے گا، جیسا کہ الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَاهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]

''کون ہے جو اس کی اجازت کے بغیر (کسی کی ) سفارش کر سکے۔''

جب آپ نے اس بات کو اچھی طرح سجھ لیا کہ کفار ومشرکین تو حید رہوبیت کا اقرار کرتے سے بینی خالق ،رازق اور مدبر کا کنات صرف اللہ تعالی کو سجھنا، پھر بھی سیدنا عیسی علیا، ملائکہ اور اولیائے کرام کی تعریف میں رطب اللمان رہنے سے ان کا مقصد یہ ہوتا تھا کہ یہ حضرات اللہ تعالی کے ہاں ہمارے سفارثی ہیں اور ہمیں اللہ تعالی کے قریب ترکرنے والی یہی بزرگ ہمتیاں ہیں اور خصوصاً نصاری میں پھھ ایسے افراد بھی تھے ہو رات دن عبادت اللی میں مصروف رہتے تھے اور صدقہ و خیرات بھی کیا کرتے سے افراد بھی کے مورات دن عبادت اللی میں نہرکی زندگی بسر صدقہ و خیرات بھی کیا کرتے سے حق کی دوہ لوگوں سے الگ تھلگ ہو کر کنائس میں زہدکی زندگی بسر کرتے ، ان اوصاف حمیدہ کے باوجود وہ کافر اور اللہ کے دشمن ہی تھرے اوران اعمال حسنہ کے باوجود وہ ہمیشہ جہنم میں رہیں گے، کیونکہ وہ ان نفوس قدسیہ کو پکارتے ، ان کے نام کی نذر و نیاز دیتے اوران کے نام پر جانور ذرج کرتے رہے۔ ان مشرکا نہ عقا کہ کو بچھنے کے بعد آپ پر اسلام کی حقیقت واضح ہو جائے گی جس کی طرف رسول کرم مُناہیج نے دنیا کو دعوت دی اور نبی مُناہیج کا یہ حقیقت واضح ہو جائے گی جس کی طرف رسول کرم مُناہیج نے دنیا کو دعوت دی اور نبی مُناہیج کا یہ ارشاد حرف جون صادق ہوتا ہوا نظر آئے گا، جس میں آپ ناہیج نے فرمایا تھا:

﴿ بَدَأُ الْإِسُلامُ غَرِيبًا وَ سَيَعُودُ كَمَا بَدَأً غَرِيبًا ﴾

[مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أن الإسلام بدأ غريبا و سيعود غريبا النه: ١٤٥] "اسلام كى ابتدا اجنبيت كى حالت مين موئى اور بيه اجنبيت كى طرف لوث جائے گا جيسے اس كى ابتدا موئى۔"

اور بیہ بات بھی روز روشن کی طرح واضح ہو جائے گی کہ اکثر لوگوں کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔ پس اے میرے بھائیو! اللہ سے ڈرو اور حقیقی اسلام کو اول تا آخر سمجھوا ور اس کی اساس کلمہ تو حید ﴿ لَاۤ اِللّٰهُ اِلّٰهِ اللّٰهُ ﴾ کومضبوطی سے تھام لو، اس کے معنی ومنہوم کو سمجھو، کلمہ تو حید اور اس کے حاملین سے محبت کرو اور انھی کو اپنا بھائی بناؤ، اگر چہ بیلوگ تم سے دور کسی دوسرے ملک میں کیوں نہ ہوں اور ہر طاغوت سے انکار کرہ اور ہر طاغوتی طاقت اور اس کے صلیفوں سے علیحدگی اختیار کر لو اور ایس لیے لوگوں سے بھی تمھارا مقاطعہ ضروری ہے جو کسی بھی طاغوتی طاقت کی جمایت کرتے ہوں یا بیہ کہتے ہوں کہ ان کے بارے میں ہم پر کوئی ذمہ داری نہیں ہے، ان کا بیہ کہنا اللہ تعالیٰ پر سراسر کذب و بہتان ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ان کو مکلف تھہرایا ہے کہ وہ ہر طاغوت کا انکار کریں اور اس سے اپنی براءت کا اظہار کریں، اگر چہوہ ان کے سطے بھائی یا اولاد ہی کیوں نہ ہوں۔ پس میں دوبارہ اپنے بھائیوں سے عرض کروں گاکہ وہ کلمہ تو حید کو مضبوطی سے تھام لیں، تا کہ جب وہ اپنے رب کے حضور پیش ہوں تو مشرک نہ ہوں۔

#### تيسرااصول:

نی اکرم مُنَافِیْمٌ کا ظہور ان لوگوں میں ہوا جو کا ئنات کی متعدد اشیاء کے پجاری تھے۔ ان میں ایسے بھی تھے جو چاند اور سورج کی لوجا کرتے اور ایسے بھی تھے جو صالحین کی بندگی کرتے اور ایسے بھی تھے جو انبیائے کرام مِنظِمٌ، ملائکہ،مقربین اور چرو شجر کے پجاری تھے۔ رسول اللہ مُنَافِیْمٌ نے بلاتفریق تمام کے خلاف جہاد کیا۔بلور دلیل اللہ تعالیٰ کابیار شاد ملاحظہ فرمائیں:

﴿ وَقُتِلُوهُ مُحَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتُنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ بِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٣]

''اوران سے اس وقت تک لڑتے رہنا کہ فساد نابود ہو جائے اور ( ملک میں ) اللہ ہی کا دین ہو جائے۔''

## عبادت مثمس وقمر کی دلیل:

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَمِنْ أَلِيتِهِ الَّذِلُ وَالنَّهَارُ وَالنَّمُسُ وَالْقَمْرُ ۚ لَا تَسْجُدُوْا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوْا يِلْهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاكُ تَقْبُدُوْنَ۞ ﴾ [ خم السحدة: ٣٧]

''رات اور دن، سورج اور چاند اس کی نشانیوں میں سے ہیں، تم لوگ نہ تو سورج کو سجدہ کرواور نہ چاندکو بلکہ اللہ ہی کو سجدہ کروجس نے ان چیزوں کو پیدا کیا ہے، اگرتم خاص اس کی عبادت کرنا چاہتے ہو۔''

### مبادت صالحين كى دليل:

الله تعالی کاارشاد ہے:

﴿ قُلِ اَدْعُوا الّذِيْنَ زَعَمْتُهُ مِّنَ دُوْنِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الصَّرِّ عَنْكُمُ وَلَا تَخْوِيْلًا ﴿ اللّهِ عَلَا اللّهِ عَنْكُمُ وَلَا تَخْوِيْلًا ﴿ اللّهِ عَلَا اللّهِ عَنْكُمُ وَلَا تَخْوِيْلًا ﴿ اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

(فائده ۱۱۸ مراد آبادی جیسے عیسیٰ ملینلا،عزیر علینلا، ملائکہ)

### عبادت ملائكه كى دليل:

الله تعالی کاارشاد ہے:

﴿ وَيَوْمَ يَخْشُرُهُمْ جَمِيْعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْبَلَيْكَةِ آهَؤُلَآءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ قَالُوا سُبُعْنَكَ آنْتَ وَلِيْنَا مِنْ دُوْنِهِمْ أَبَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ ۚ ٱكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ ﴿ فَالُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ ۚ ٱكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ ﴿ فَالْمُوا دُوْتُوا عَذَابَ فَالْمُوا دُوْتُوا عَذَابَ لَلَّهِمْ لِللَّهُوا دُوْتُوا عَذَابَ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا دُوْتُوا عَذَابَ لِلَّذِينَ كُنْتُمْ بِهَا ثَكُلَيْدُونَ ﴿ لَا لَيْمَا لِللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُوا دُوْتُوا عَذَابَ لِللَّهِ لَا لَكُوا لِللَّذِينَ فَا لَكُوا لِللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَاللَّالِمُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُو

''جس دن وہ ان سب کو جمع کرے گا پھر فرشتوں سے فرمائے گا کیا بیلوگ شمصیں پوجا کرتے تھے، وہ کہیں گے تو پاک ہے تو ہی ہمارا دوست ہے بلکہ بیہ جنات کو پوجا کرتے و اکثر اٹھی کو مانتے تھے، تو آج تم میں سے کوئی کسی کو نفع و نقصان پہنچانے کا کیں رکھتا اور ہم ظالموں سے کہیں گے کہ دوزخ کے عذاب کا جس کو تم جھوٹ تھے، مزاچکھو۔''

### عبادت انبياء کې دليل:

الله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ لِعِيْلِي ابْنَ مَرْيَمَ ءَآنَتَ قُلْتَ لِلتَّاسِ اتَّخِذُوْنِيْ وَأَبِّي اِلْهَيْنِ مِنْ
دُوْنِ اللهِ \* قَالَ سُلْخَنَكَ مَا يَكُوْنُ لِيْ آنَ آقُوْلَ مَا لَيْسَ لِي وَحِقِّ \* إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَلُ عَلِيْمَة \* لَغُلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ \* إِنَّكَ آنْتَ عَلَّامُ الْغُيُوْنِ ﴿ مَا قُلْتُ عَلِيْمَ الْغُيُونِ ﴿ مَا قُلْتُ لَمُ مَا قَلْتُ اللّهَ مَا أَنْكَ آنْتَ عَلَّامُ الْغُيُونِ ﴿ مَا قُلْتُ لَمُ مَا قَلْتُ اللّهَ مَا أَنْكَ أَنْتَ عَلَيْهِمْ فَهِيدًا مَا دُمْتُ لَهُمُ اللّهَ مَا اللّهُ مَنِي مَلَيْهِمْ \* وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ فَهِيدًا مَا دُمْتُ فِي مُعْدِيدٌ ﴿ وَالْتَ عَلَى كُلّ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ الْعَرَيْدُ اللّهِ مَنْ الْعَرِيدُ اللّهِ مَنْ الْعَرِيدُ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مَا اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُلْمُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ

[المائدة: ١١٦ تا ١١٨]

''اور (اس وقت کو بھی یاد رکھو) جب الله فرمائے گا کہ اے عیسیٰی ابن مریم! کیا تم نے لوگوں سے کہا تھا کہ اللہ کے سوا جھے اور میری والدہ کو معبود بناؤ؟ وہ کہیں گے کہ تو پاک ہم، میرے لیے کیسے لائق تھا کہ میں ایسی بات کہتا جس کا جھے کچھ حی نہیں۔ اگر میں نے ایسا کیا ہوگا تو تجھے معلوم ہوگا کیونکہ جو بات میرے دل میں ہے تو اسے جانتا ہے اور جو تیرے دل میں ہے میں اسے نہیں جانتا ہے اور جو تیرے دل میں ہے میں اسے نہیں جانتا ہے ان سے کچھ نہیں کہا بجز اس کے جس کا تو نے مجھے تھم دیا ہے۔ وہ یہ کہتم اللہ کی عبادت کرو جو میرا اور تھا را پر وردگار ہے اور جب تک میں ان میں رہا ان کی خبر رکھتا رہا، جب تو نے ججھے دنیا ہے اٹھا لیا تو تو ان کا نگران تھا اور تو ہر چیز سے باخبر ہے۔ اگر تو ان کو عناب دے تو ان کو عناب ،حکمت والا ہے۔''

# عبادت شجر وحجر کی دلیل:

ابودا قدلیثی ٹاٹٹ سے روایت ہے کہ ہم رسول الله مُناٹیا کے ہمراہ غروہ حنین کے لیے نکلے۔ صورت حال بیتھی کہ ہم ابھی نئے نئے مسلمان ہوئے تھے۔ ہم نے دیکھا کہ مشرکین ایک بیری کے درخت کومتبرک سجھتے ہیں اور وہاں اعتکاف بیٹھتے ہیں۔کامیابی حاصل کرنے کی غرض سے اپنا اسلحہ اس كے ساتھ الكاتے ہيں اور اسے ' ذات انواط' كے نام سے بكارا جاتا ہے۔ ہم نے رسول الله عَلَيْمَ فَي مِن الله كا الله عَلَيْمَ الله كا الله عَلَيْمَ فَي مُولَى الله عَلَيْمَ الله كا الله كا الله كيا جس طرح بنى اسرائيل نے موئی (عَلِيًا) سے كيا تھا۔'' [ ترمذى، كتاب الفنن،

باب ماجاء لتركبن سنن من كان قبلكم: ٢١٨٠]

جس کا قرآن مجید نے یوں تذکرہ فرمایا ہے:

﴿ قَالُوْا لِيُوْسَى اجْعَلْ لَنَا الْهَاكَمَا لَهُمْ الِهَةَ \* قَالَ اِتَّكُمْ قَوْمٌ جُهُلُوْنَ ﴿ اِنَّ هَوُلاَءِ مُتَدَّرٌ مَا هُمْ فِيْهِ وَبِطِلٌ مَّا كَانُوا يَعْمَلُوْنَ ﴿ قَالَ آغَيْرَ اللهِ اَبْغِيْكُمْ اللهَا وَهُوَ فَضَّلَكُمْ

عَلَى الْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ [الأعراف: ١٣٨ تا ١٤٠]

''(بنی اسرائیل ) کہنے گئے اے مویٰ! جیسے ان لوگوں کے معبود ہیں ہمارے لیے بھی ایک معبود بنا دو۔ مویٰ (علیاً) نے کہا تم بڑے ہی جابل لوگ ہو۔ یہ لوگ جس (خنل) میں تھینے ہوئے ہیں وہ برباد ہونے والا ہے اور جو کام یہ کرتے ہیں بے ہودہ ہیں اور بی بھی کہا بھلا میں اللہ کے سواتھ ارے لیے کوئی اور معبود تلاش کروں، حالانکہ اس نے شمصیں تمام اہل عالم پر فضیلت بخشی ہے۔''

#### چوتھا اصول:

ہمارے دور کے مشرک قرون اولی کے مشرکین سے بھی دو قدم آگے ہیں۔ قرون اولی کے مشرک مصائب کے وقت اللہ ہی کو پکارتے اور زمانہ خوشحالی میں شرک کا ارتکاب کیا کرتے تھے، کیکن ہمارے دور کے مشرک خوشحالی کے ایام ہوں یا تنگدتی کے ہر دوصورت میں شرک کا ارتکاب کرتے ہیں، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد سے واضح ہوتا ہے:

﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعَوُا اللهَ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّيْنَ ۚ فَلَتَا نَجُّمُهُمْ إِلَى الْبَدِّ إِذَا هُمْ

''پھر جب بیکشی میں سوار ہوتے ہیں تو اللہ کو پکارتے اور خالص ای کی عبادت کرتے ہیں، لیکن جب وہ ان کو نجات دے کر خشکی پر پہنچا دیتا ہے تو فوراً شرک کرنے لگتے ہیں، تا کہ جو ہم نے ان کو بخشا ہے اس کی ناشکری کریں اور فائدہ اٹھا کیں، عنقریب ان کو معلوم ہو جائے گا۔''

ہم اپنی گفتگو کو ایسی آیت کریمہ پرختم کرتے ہیں جس کو سجھنے کے بعد معلوم ہو جائے گا کہ ہمارے دور کے مشرکین کا کفران مشرکین سے بہت بڑا ہے جن سے رسول اللہ سُلِیَّا نے جنگ کی تھی، ارشاد الٰہی ہے ۔

﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ الضَّرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَنْ تَدْعُوْنَ إِلَّا إِيَّاهُ ۚ فَلَهَا بَطِّكُمُ إِلَى الْبَرِّ اَعْرَضْتُمْ ۗ وَكَانَ الْإِنْسَانُ كَفُوْرًا ۞ ﴾ [ بني إسرائيل : ٦٧]

''اور جبتم کو دریا میں تکلیف پہنچتی ہے (یعنی ڈو بے کا خوف ہوتا ہے ) تو جن کوتم پکارا کرتے ہوسب اس (پروردگار ) کے سواگم ہو جاتے ہیں۔ پھر جب وہ شمصیں (ڈو بنے سے ) بچا کر خشکی کی طرف لے جاتا ہے، تو تم منہ پھیر لیتے ہواورانسان ہے ہی ناشکرا۔''

اس آیت کریمہ کوغور سے پڑھو، اس میں اللہ تعالیٰ نے ان کفار کا ذکر کیا ہے جن کو جب کوئی تکلیف پہنچتی تھی تو اپنے تمام بزرگوں اورمشائخ کو چھوڑ دیتے تھے اورکسی سے بھی استغاثہ و فریاد نہیں کرتے تھے بلکہ صرف اللہ وحدہ لاشریک لہ کو اپنی تمناؤں کا مرکز بنا لیتے تھے اورصرف اللہ ہی سے استغاثہ وفریاد کرتے تھے لیکن جب تکلیف دور ہو جاتی تو شرک میں مبتلا ہو جاتے تھے۔

دوسری طرف جب آپ موجودہ مشرکین کو دیکھیں گے جن میں بعض بزعم خود عالم و فاضل اور زہد و اجتہاد کے مدعی بھی ہوتے ہیں، جب ان کو کوئی مصیبت یا تکلیف آتی ہے تو عین حالت مصیبت میں بھی وہ غیراللہ سے فریاد کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ جیسے معروف کرخی پڑلائے، شیخ عبدالقادر جیلانی بڑلشہ، زید بن خطاب ڈلائٹو؛ زبیر ڈلائٹو؛ اور رسول اللہ مُلائٹو؛ اور علی ڈلائٹو؛۔ فااللہ المستعان ۔

ہم قرآن کریم میں سے چندایی مثالیں پیش کرتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے ہمارے دور کے مشرکوں کے دلائل کے جواب میں کہی ہیں، اہل باطل کا جواب دوطرح سے ہے:

ا۔ مجمل

۲\_ مفصل

ا۔ مجمل جواب توعقمندوں کے لیے امرعظیم اور فائدہ کبیرہ ہے، جیے اللہ تعالی کا بدفرمان:
﴿ هُوَ الَّذِي َ اَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتٰبَ مِنْهُ أَيْتٌ قُلْكُتْ هُنَّ أُمُّ الْكِتٰبِ وَأَخَرُ مُتَشَيِهِتَ فَالَّا اللَّهُ فَالْوَيْفِهُ وَلَيْكُ فَلَيْكُ اللَّهُ فَالْمُ يَقِمُ اللَّهُ فَالْمُ اللَّهُ فَالْمُ اللَّهُ فَالْمُ اللَّهُ ا

''وہی تو ہے جس نے تم پر کتاب نازل کی، بعض آیتیں محکم ہیں (اور) وہی اصل کتاب ہیں اور بعض متشابہات کا اتباع کتاب ہیں اور بعض متشابہ ہیں تو جن لوگوں کے دلوں میں کجی ہے وہ متشابہات کا اتباع کرتے ہیں، تا کہ فتنہ ہر پاکریں اور مراد اصلی کا پتا لگا ئیں، حالانکہ مراد اصلی اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔''

نیر صحیح حدیث میں ہے کہ آپ مالی الم نے فرمایا:

﴿ إِذَا رَايَتُمُ الَّذِيْنَ يَبْتَغُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ فَأُولِئِكَ الَّذِيْنَ سَمَّى اللَّهُ فَاحُذَرُوهُمُ ﴾ [بخارى، كتاب التفسير، (سورة آل عمران) باب ﴿ منه أيات محكمات ﴾: ٢٥٤٧]

"جبتم متشابه آیات کی پیروی کرنے والوں کو دیکھو تو جان لو کہ یہی وہ لوگ ہیں جن کا اللہ تعالیٰ نے نام لیا ہے، ان سے چ کررہو۔""

اس کی مثال مد ہے کہ اگر کوئی مشرک میہ آیت کریمہ پڑھے:

ا۔ ﴿ اَلَاۤ إِنَّ اَوْلِیَآ عَاللّٰهِ لاَ حَوْفٌ عَلَیْهِمْ وَلاَ هُمْ یَخْذَنُوْنَ ۚ ﴾ [یونس: ٦٢] ''من رکھو کہ جواللہ کے دوست ہیں ان کو نہ پھھ خوف ہو گا اور نہ وہ غمناک ہوں گے۔'' ۲۔ یا کیے کہ سفارش برحق ہے۔

۳- یا بیر کے کدانبیائے کرام عِیمال کا الله تعالی کے ہاں بڑا بلندرتبہ ہے۔

سم۔ یا رسول مکرم ٹائٹی کا کوئی ارشاد پڑھے جس سے اپنے باطل عقیدہ پر استدلال کرنا چاہے اور تم اس کے ذکر کردہ کلام کامفہوم نہ سیجھتے ہو۔ تو اسے یہ جواب دو کہ اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں فرمایا ہے کہ جن کے دل ٹیڑھے ہیں وہ محکم آیات کو چھوڑ کر متشابہ آیات کے پیچھے جاتے ہیں اور جو میں نے تمھارے سامنے ذکر کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بیان فرمایا ہے کہ مشرک اللہ تعالیٰ کی ربوبیت کا اقرار کرتے تھے کیکن ان کو کا فرصرف اس لیے کہا کہ انھوں نے ملائکہ وانبیاء اور اولیاء سے بایں معنی اپنا تعلق بنار کھا تھا :

﴿ هَؤُلاَّءِ شُفَعا ٓ ؤُنَا عِنْدَ اللهِ ﴾ [يونس: ١٨]

'' یہ اللہ تعالیٰ کے پاس ہمارے سفارش ہیں۔''

یہ بات توالی واضح اور نا قابل تاویل ہے کہ کوئی شخص اس کے معنی ومفہوم کو تبدیل نہیں کرسکتا لیکن اے مشرک! جو تو قرآن کریم کی آیت یا رسول مکرم تَالِیْظِ کا کلام پیش کرتا ہے میں اس کے معنی تو نہیں سمجھتا لیکن میں ایک فیصلہ کن بات کہتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے کلام میں تناقض نہیں ہے اور رسول اللہ تَالِیْظُ اللہ تعالیٰ کے کلام کے خلاف نہیں کہہ سکتے۔

یہ جواب بہت اچھا اورسیدھا سادا ہے، اسے وہی شخص سمجھے گا جسے اللہ تعالیٰ نے توفیق سے نوازا ہے۔اس جواب کومعمولی نہ سمجھنا، اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ وَمَا يُكَتُّنُّهَاۚ إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا ۚ وَمَا يُلَقُّهُمَّ إِلَّا ذُوْ حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾

[ حم السجدة: ٣٥]

''اور یہ بات اٹھی لوگوں کو حاصل ہوتی ہے جو برداشت کرنے والے ہیں اور اٹھی کو نصیب ہوتی ہے جو بڑے صاحب نصیب ہیں۔''

۲۔ جواب مفصل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے دشمن انبیائے کرام میلی کے دین پڑ بہت ہے احد اضات کرتے ہیں اورلوگوں کو دین ہے روکتے ہیں، ان میں سے ایک اعتراض بیہے:

اعتراض : وہ کہتے ہیں کہ ہم اللہ تعالی کے ساتھ کی کو شریک نہیں ٹھبراتے بلکہ ہم شہادت ویتے ہیں کہ اللہ تعالی کے ساتھ کی کو شریک نہیں ٹھبراتے بلکہ ہم شہادت ویتے ہیں کہ اللہ تعالی کے سواکوئی پیدا کر سکتا ہے نہ روق دے سکتا ہے ، نفع دے سکتا ہے نہ تکلیف میں مبتلا کر سکتا ہے اور یہ کہ رسول ( عالیہ اپنی ذات کے لیے نفع و نقصان کا بھی اختیار نہیں مبتلا کر سکتا ہے اور یہ کہ برا لقادر جیلانی رشفتہ وغیرہ کا تو ذکر ہی کیا لیکن میں ایک گنہگار آ دمی ہوں اور اللہ تعالی کے دربار میں صالحین کا برا رہ ہے ، میں ان کے واسطہ سے اللہ تعالیٰ ہوں ؟

جواب: اس کو وہی جواب دو جو پہلے گزر چکا ہے، وہ یہ کہ جن لوگوں سے رسول اللہ ٹاکٹیئر نے جنگیں لڑیں، وہ بھی یہی اقرار کرتے تھے کہ ان جنگیں لڑیں، وہ بھی کام کا انتظام نہیں کرسکتے۔ وہ لوگ بھی ان کے واسطہ سے مرتبہ اور شفاعت ہی کے طالب تھے اور ان کو وہ آیات پڑھ کر سناؤ جو اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں نازل فرمائی ہیں اور ان کی خوب وضاحت کرو۔

اعتراض: اگروہ کہے کہ یہ آیات تو بتوں کے پجاریوں کے متعلق نازل ہوئی ہیں توتم انبیائے کرام (مینیل) اورنیک لوگوں کو بتوں جیسا کس طرح بناتے ہو؟

جواب: تواس کو پہلے والا جواب دو کیونکہ جب اس نے اقرار کرلیا کہ کافر بھی رہوبیت صرف اللہ تعالیٰ کی مانتے تھے اور جن افراد کی قبور کا قصد کر کے جاتے تھے ان سے صرف سفارش ہی کے طلبگار ہوتے تھے لیکن اللہ تعالیٰ چاہتا ہے کہ مشرکین اور موحدین کے عمل میں فرق کر دے۔

اور اسے بتاؤ کہ کافروں میں سے کچھ تووہ تھے جو بتوں کو پکارتے تھے اوربعض ایسے تھے جو اولیائے کرام میں کارتے تھے۔اللہ تعالی نے اٹھی کے متعلق فرمایا ہے:

'' یہ لوگ جن کو اللہ کے سوا پکارتے ہیں، وہ خود اپنے پروردگار کے ہاں ذریعہ ( تقرب) تلاش کرتے رہتے ہیں کہ کون ان میں (اللہ کا) زیادہ مقرب (ہوتا) ہے۔''

(بني إسرائيل :٥٧)

اور کھ لوگ سیدنا عیسی علیه اوران کی والدہ کو پکارا کرتے تھے، جیسا کہ فرمان باری ہے: ﴿ مَا الْمُسِيْمُ ابْنُ مَرْيَمَ اِلَّا رَسُولُ ۚ قَدُ حَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ۗ وَاُمَّهُ صِدِّيْقَةٌ ۗ كَانَا يَا كُلُنِ الطَّعَامَ ۗ اُنْظُرْ كَيْفَ نُبَيِّنُ لَهُمُ الْأَيْتِ ثُمَّ انْظُرْ اَنِّ يُؤْفَكُونَ ﴿ قُلْ اَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لاَ يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلاَ نَفْعًا ۗ وَاللهُ هُوَ السَّمِينُ الْعَلِيْمُ ﴿ ﴾

[المائدة: ٧٦،٧٥]

''می ابن مریم تو صرف (الله کے) پینمبر تھے، ان سے پہلے بھی بہت سے رسول گزر چکے تھے اوران کی والدہ (مریم الله کی) ولی (اور کچی فرماں بردار) تھیں، دونوں (انسان تھے اور) کھانا کھاتے تھے۔ دیکھو! ہم ان لوگوں کے لیے اپنی آیتیں کس طرح کھول کو بیان کرتے ہیں کھر (یہ) دیکھوکہ یہ کدھر اللے جا رہے ہیں، کہوکہ تم

اللہ کے سوا الی چیز کی کیوں پرستش کرتے ہو جس کوتمھارے نفع اورنقصان کا کیچھ بھی اختیار نہیں اوراللہ ہی سب کیچھ سنتا جانتا ہے۔''

الله تعالى نے مزيد فرمايا:

﴿ وَيَوْمَ يَمْشُرُهُمْ جَمِيْعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَمِكَةِ اَلْمُؤَلَاءِ إِيَّا كُمْ كَانُوْا يَعْبُدُونَ۞ قَالُوْا سُبُعْنَكَ اَنْتَ وَلِيُّنَا مِنْ دُوْنِهِمْ آبَلْ كَانُوْا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ ٱكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُتَّوْمِنُوْنَ۞ ﴾

رسبا: ۲٤۱،٤٠

''اورجس دن وہ ان سب کوجع کرے گا پھر فرشتوں سے فرمائے گا کیابیالوگتم کو پوجا کرتے تھے؟ وہ کہیں گے تو پاک ہے تو ہی ہمارا دوست ہے نہ کہ یہ بلکہ یہ جنات کی پوجا کرتے تھے اور اکثر انھی کو مانتے تھے۔''

الله تعالى كابية فرمان بهي سناؤ:

﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ لِعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَآنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ الْخَذُونِ وَأَقِّىَ اِلْهَيْنِ مِنْ دُونِ اللهِ \* قَالَ سُخْنَكَ مَا يَكُونُ لِنَآنُ آنْ آقُولَ مَا لَيْسَ لِى وَحِقَ \* إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدُ عَلِيْنَهُ \* تَغْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ \* إِنَّكَ آنْتَ عَلَّامُ الْغُيُّوْبِ ﴿ عَلِيْنَا لَهُ الْفَيْرُوبِ ﴿ عَلَيْمُ الْغُيُوبِ ﴿ عَلَيْمُ الْغُيُوبِ ﴿ عَلَيْمُ الْغُيُونِ ﴿ عَلَيْمُ الْعُنِيمُ وَلَا آغُلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ \* إِنِّكَ آنْتَ عَلَّا مُ الْغُيُوبِ ﴿ ﴾

[ المائدة : ١١٦ ]

''اوراس وقت کوبھی یادر کھو! جب اللہ تعالی فرمائے گا کہ اے عیسیٰ ابن مریم! کیا تم نے

لوگوں سے کہاتھا کہ اللہ کے سوا مجھے اور میری والدہ کو معبود مقرر کرو؟ وہ کہیں گے کہ تو

پاک ہے، مجھے کب شایاں تھا کہ میں ایسی بات کہتا جس کا مجھے کوئی حق نہیں۔ اگر

میں نے ایسا کہا ہوگا تو تجھے کو معلوم ہوگا (کیونکہ) جو بات میرے دل میں ہے تو اسے

جانتا ہے اور جو تیرے دل میں ہے اسے میں نہیں جانتا، بے شک تو علام الغیوب ہے۔'

اب اس سے پوچھو کہ بات سجھ میں آئی کہ اللہ تعالیٰ نے جیسے بتوں کا قصد کرنے والوں کو

کافر کہا ہے ویسے ہی نیک اور صالح لوگوں کا قصد کرنے والوں کوبھی کافر قرار دیا ہے اور ان سے

رسول اللہ تَالِیْمُ نے جنگ کی تھی۔

اعتراض: اگر وہ یہ کہے کہ کفار ومشرکین توان اولیاء سے مانگتے تھے اور میں شہادت دیتا ہول کداللہ

تعالی ہی نفع دینے والا اوروہی نقصان پہنچانے والا ہے وہی کا تنات کا انتظام کرنے والا ہے، میں توصرف اللہ ہی سے مانگا ہوں اورصالحین کے اختیار میں کوئی چیز نہیں ہے، کیکن میں ان کا قصداس لیے کرتا ہوں کہ میں اللہ تعالی کے ہاں ان کی سفارش کی امیدر کھتا ہوں؟ جواب: اس کا جواب یہ ہے کہ تمھارا اور کفار کا قول ایک ہی جیبا ہے اور اس کو یہ آیت کر یمہ پڑھ

﴿ وَالَّذِينَ تَخَذُوْا مِنْ وَدُوْنِهَ آوُلِيّآءً مَا نَعُبُدُ هُمُ اِلَّالِيُقَةِ بُوْنَا إِلَى اللهِ وُلْفى ﴾

[ الزمر : ٣ ]

''اور جن لوگول نے اس کے سوا اور دوست بنائے ہیں (وہ کہتے ہیں کہ ) ہم ان کو اس لیے پوجتے ہیں کہ ہم کو اللہ کا مقرب بنا دیں۔''

ىيآيت بھى سناؤ:

﴿ وَيَقُونُونَ هَوُلاَءِ شُفَعاً وَنُوا عِنْدَ اللَّهِ ﴾ [ يونس: ١٨]

''اور کہتے ہیں کہ بیاللہ کے پاس ہماری سفارش کرنے والے ہیں۔''

آپ کو یہ معلوم ہونا چاہیے کہ مشرکین کے یہی تین شبہات سب سے بڑے ہیں۔ جب آپ کو یہ معلوم ہو گیا کہ اللہ تعالی نے ان کو اپنی کتاب کریم میں خوب وضاحت سے بیان کیا ہے اور آپ نے ان کو اچھی طرح سجھ لیا ہے تو باقی شبہات کے جوابات بہت آسان ہیں۔

. اعتراض: اگر وہ کہے کہ میں تو صرف اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتا ہوں اور ان کی طرف جھکا وُ اور ان کو یکارنا ان کی عبادت نہیں ہے؟

جواب: تو اس سے کہوکیا تم اقرار کرتے ہو کہ اخلاص عبادت تم پر فرض ہے؟ اگروہ کہے کہ ہاں! تو اسے کہوکہ وہ اخلاص عبادت اور اس اسے کہو کہ وہ اخلاص عبادت جوتم پر فرض ہے اسے ذرابیان تو کرو؟ اگر وہ عبادت اور اس کی اقسام کو نہ جانتا ہوتو اس کو بتاؤ کہ اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِيْ آسْتَعِبْ لَكُمْ الَّذِينَ لَيَسْتَلْيُرُونَ عَنْ عِبَادَتِيْ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ

لْخِرِيْنَ ﴾ [المؤمن: ٦٠]

''اورتمھارے رب نے فرمایا مجھ سے دعا کرو میں قبول کروں گا۔ (ف ۱۲۷) بے شک وہ

جومیری عبادت سے اونچے تھنچے ہیں عقریب جہنم میں جائیں گے ذلیل ہوکر۔''

فائدہ ١١٤: آیت کی تفیر میں ایک قول می جھی ہے کہ دعا سے مرادعبادت ہے اور قرآن کریم میں دعا بمعنی عبادت بہت جگہ وارد ہے۔ حدیث شریف میں ہے: ﴿ اَلَٰدُ عَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ ﴾ [ابوداؤد و ترمذی] ترمذی ترمذی ترجمہ احدرضا خال و تفییر مراد آبادی۔

جب آپ اس کو بیسمجھا دیں تو اس سے پوچھیں کہ کیا آپ کومعلوم ہے کہ بیاللہ تعالیٰ کی عبادت ہے؟ تو وہ لاز ما کہے گا کہ ہاں! کیونکہ دعا اور پکارنا تمام عبادات کامغز ہے۔

اب اسے کہیے کہ جب آپ نے اقرار کر لیا کہ بیر عبادت ہے اور آپ دن رات اللہ تعالیٰ کو خوف اور امید سے پکارتے ہیں اور جب آپ نے اپنی کسی حاجت میں کسی نی یا کسی بزرگ کو پکارا تو کیا تم نے اللہ کی عبادت میں کسی غیر اللہ کو شریک کیا یا نہیں؟ تو وہ لاز ما کہے گا کہ ہاں!

اب آپ اس سے کہیں کہ جب آپ اللہ تعالیٰ کے مندرجہ ذیل ارشاد پرعمل کریں گے: ﴿ فَصَلَّ لِرَبِّكَ وَانْحَوْهُ ﴾ والكون : ٢٦

''اینے پروردگار کے لیے نماز پڑھا کرواور قربانی کیا کرو۔''

تو آپ نے اللہ کے لیے قربانی کی اوراس کی عبادت کی تو بتائے کہ کیا یہ عبادت ہے؟ وہ لاز ما کہے گا کہ ہاں! اب اسے کہو کہ اگرتم نے کسی مخلوق مثلاً نبی یا جن وغیرہ کے لیے جانور ذرج کیا تو کیا تم نے اس عبادت میں غیر اللہ کو شریک نہیں کیا؟ تو وہ لاز ما اقرار کرے گا اور کہے گا کہ ہاں! نیز اس کو یہ بھی کہیں کہ وہ مشرکین جن کے متعلق قرآن کریم نازل ہوا کیا وہ ملائکہ، صالحین اور لات وغیرہ کی پوجانہیں کرتے تھے؟ تو وہ لاز ما کہے گا کہ ہاں! تو اس سے پوچھو کہ کیا ان کی عبادت یہ نہتی کہ وہ ان کو پکارتے، ان کے نام پر جانور ذرج کرتے اور ان سے پناہ وغیرہ لیتے سے؟ حالانکہ وہ اس بات کا اقرار کرتے تھے کہ وہ اللہ کے بندے اوراس کے غلبہ کے تحت ہیں اور تھے! حالانکہ وہ اس بات کا اقرار کرتے سے کہ وہ اللہ کے بندے اوراس کے غلبہ کے تحت ہیں اور کا مہارا لیا جو بالکل واضح بات ہے۔

اعتراض: اگر وہ کے کد کیاتم رسول الله مَالِينَا کی سفارش کا انکار اوراس سے بیزاری کا اظہار کرتے

جواب: تو اس کو کہو کہ ہم سفارش کے منکر نہیں اور نہ اس سے بیزاری کا اظہار کرتے ہیں بلکہ ہمارا ایمان ہے کہ رسول اللہ مُناہِیَّا شافع اور مشفع ہیں اور ہم ان کی سفارش کی امید رکھتے ہیں لیکن سفارش کی اجازت اللہ کے اختیار میں ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ قُلْ لِللهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيْعًا ﴾ [الزمر: ٤٤]

'' کہہ دو کہ سفارش توسب اللہ ہی کے اختیار میں ہے۔''

اور بیسفارش الله کی اجازت کے بعد ہی ہوگی، جیبا کہ الله تعالی نے فرمایا ہے:

﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَ أَخَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]

"كون ہے كداس كى اجازت كے بغيراس سے (كسى كى ) سفارش كر سكے۔"

باری ہے:

﴿ وَلاَ يَشْفَعُونَ لا إِلَّا لِمَنِ ارْتَظٰى ﴾ [الأنبياء: ٢٨]

''اور وہ (اس کے پاس کسی کی ) سفارش نہیں کر سکتے مگر اس شخص کی جس سے اللہ خوش ہو۔''

یہ بھی یادر کھیے کہ اللہ تعالیٰ صرف توحید کو پیند کرتا ہے، جبیبا کہ ارشاد ربانی ہے:

﴿ وَمَنْ يَبْتَخِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَكَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ [ آل عمران: ٨٥]

''اور جو شخص اسلام کے سواکسی اور دین کا طالب ہو گا وہ اس سے ہرگز قبول نہیں کیا ۔ حائے گا۔''

جب سفارش الله کے اختیار میں ہے اور الله ہی کی اجازت کے بعد ہوگی اور رسول مکرم تالیّنی اور آپ کے علاوہ کوئی شخص بھی اجازت کے بغیر سفارش نہیں کر سکتا اور یہ بھی یاد رکھے کہ الله تعالیٰ صرف اہل تو حید کے لیے اجازت دے گا تو اب آپ کو معلوم ہو گیا کہ سفارش سب کی سب الله کے اختیار میں ہے اور میں الله تعالیٰ سے یوں سوال کرتا اور کہتا ہوں کہ اے اللہ! مجھے پیارے رسول مگرم تالیٰ کی سفارش سے محروم نہ کرنا۔ اے اللہ! رسول مکرم تالیٰ کو میرے متعلق سفارش کی احازت فرمانا۔

اعتراض: اگر وہ کہے کہ رسول مُناتِیَّا کو سفارش دے دی گئ ہے اور میں آپ مُناتِیَّا ہے اللہ کے در ہوں میں آپ مُناتِیْ ہوں۔ دے ہوئے میں سے مانگنا ہوں۔

جواب: تو اس کا جواب یہ ہے کہ بے شک الله تعالی نے رسول مرم تُلَقِیْم کو سفارش عطا فرما دی ہے، لیکن تم کو براہ راست آپ مُلَقِیْم سے طلب کرنے سے منع فرمایا ہے۔ جِسے الله تعالی فرماتا ہے:

﴿ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ آحَدًا اللهِ ] [ الحن: ١٨]

"الله تعالى كے ساتھ كسى كونه يكارو"

اور پھر جبتم اللہ کو پکارتے ہوئے کہتے ہو کہ اے اللہ! میرے بارے میں رسول الأم تَالِيَّا کُلِمَ اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کے ساتھ کی کونہ پکارنے میں اس کی اطاعت بھی کر اور نہ ہمی سنائیں: مرجمی سنائیں:

﴿ قُلْ إِنَّهَا ٓ أَدْعُوْا رَبِّي وَكَلَّ أُشْرِكُ بِهَ آحَدًّا ۞ ﴾ [الحن: ٢٠]

'' کہہ دو کہ میں تو اپنے رب ہی کو پکارتا ہوں اور اس کے ساتھ کسی کو بھی شریک نہیں کرتا۔''

اس سے بیسوال بھی کریں کہ رسول الله مُنْائِیْم کے علاوہ دوسروں کو بھی سفارش دی گئی ہے، جیسا کہ صحیح احادیث سے ثابت ہے کہ فرشتے، حافظ قرآن، چھوٹے بچے اور اولیائے کرام بھی سفارش کریں گے تو کیا ان کے متعلق بھی کہو گے کہ الله تعالیٰ نے ان کو سفارش دے دی ہے اور میں ان سے بھی مانگوں گا؟

اگرتم ایبا کہتے ہوتو یہی صالحین کی عبادت ہے جس کا اللہ نے اپنی کتاب میں ذکر فرمایا ہے اور اگرتم اس کا انکار کروتو تمھاری بات خود بخود باطل ہو گئ کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو سفارش دی ہے اور میں ان سے اللہ کے دیے ہوئے سے مانگتا ہوں۔

اعتراض: اگروہ کیے کہ میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک نہیں تھہرا تا، اس سے اللہ کی پناہ کیکن نیک لوگوں سے التجا وفریاد کرنا شرک نہیں ہے۔

جواب: تو آپ اس سے کہیں کہ جب تم اقرار کرتے ہو کہ اللہ تعالیٰ نے شرک کو زنا سے بھی زیادہ حرام قرار دیا ہے اور یہ بھی مانتے ہو کہ اللہ تعالیٰ شرک کومعاف نہیں کرے گا تو پھر وہ کون ساشرک ہے جے اللہ تعالیٰ نے حرام کیا ہے اور جے نہیں بخشے گا؟

اگروہ نہیں جانتا تو اس سے کہیں کہ اگر تم شرک کو نہیں جانتے تو پھرتم اس سے کیسے پچ سکو گئی ہیں ہونئیں جانتے تو پھرتم اس سے کیسے پچ سکو گئی ہیں ہوں گئی ہے۔ اللہ تعالیٰ تم پر کوئی چیز حرام کرے اور کہے کہ میں بین بیس بخشوں گا اور تم اس کے متعلق جانتے ہو، نہ پوچھتے ہو۔ کیا تمھارا بیہ خیال ہے کہ اللہ نے اسے حرام تو کر دیا ہے لیکن اسے بیان نہیں فرمایا؟

اعتراض: اگر وہ کیے کہ شرک تو بتوں کو پوجنا ہے اور ہم بتوں کی پوجانہیں کرتے؟

جواب: تو آپ اس سے پوچیس کہ بتوں کی پوجا کا مطلب کیا ہے؟ کیاتم خیال کرتے ہو کہ مشرکین عرب کا مید عقیدہ تھا کہ میدکٹریال ، میہ پھر پچھ بیدا کرتے، روزی دیتے یا اپنے پکارنے والوں کے امور کا انتظام کرتے ہیں؟ ہرگزنہیں، قرآن کریم اس کی تر دید کرتا ہے۔

اعتراض: اگر وہ کہے کہ پوجا ہے ہے کہ کوئی آدمی لکڑی یا پھر یا کئی قبر پر بنی ہوئی عمارت وغیرہ کا قصد کرے، ان کو پکارے اوران کے نام پر جانور ذخ کرے اور کہے کہ یہ مجھے اللہ تعالیٰ کے قریب کر دیتے ہیں یا ان کی برکت سے اللہ تکلیف دور کر دیتا ہے یا ان کی برکت سے ہمیں دیتا ہے؟

جواب: تو کہو ہاں! تم نے صحیح کہا اور تم یہی کچھ ان پھروں اور عمارتوں پر جا کر کرتے ہو جو قبروں پر بنی ہوئی ہیں تو اس نے اقرار کر لیا کہ ان کا بیفغل ہی بتوں کی عبادت ہے اور یہی مطلوب ہے۔

اس کو بیہ بھی کہا جائے کہ تمھارا یہ کہنا کہ شرک بنوں کی پوجا کا نام ہے، کیا اس سے آپ کا مطلب میہ ہے کہ شرک اس سے مخصوص ہے اور نیک لوگوں پر بھروسا کرنا اوران کو پکارنا شرک نہیں ہے؟ تو اس بات کی تائید اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں فرما دی ہے اور ہراس شخص کو کا فر قرار دیا ہے جس نے ملائکہ، عیسیٰ یا صالحین میں سے کسی سے ایسا تعلق رکھا۔

بی خص لازماً اقرار کرے گا کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کی عبادت میں کسی بھی نیک شخص کو شریک کرے تو یہی وہ شرک ہے جس کا قرآن کریم میں ذکر ہے اور یہی مقصود ہے۔

اس مسلد کا رازیہ ہے کہ اگر وہ کیے کہ میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کوشریک نہیں کرتا تو اس

سے کہے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کرنا کیا ہے، اس کی وضاحت سیجی؟

اگر وہ کے کہ بتوں کی پوجا کا نام شرک ہے تو اس سے پوچھیے کہ بتوں کی عبادت کا کیا مطلب ہے،اس کی وضاحت کیجیے؟

اگر وہ کہے کہ میں اللہ تعالیٰ کے سواکسی کی عبادت نہیں کرتا تو اس سے کہیے کہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کا کیا مطلب ہے۔اس کی وضاحت کریں؟

اگر وہ وہی کچھ بتائے جو قرآن کریم نے بیان فرمایا ہے تو ٹھیک وگرنہ اسے معلوم نہیں، تو ایسی چیز کا دعویٰ کیسے کرسکتا ہے جس کو وہ نہیں جانتا۔

اور اگر ایسامفہوم بیان کرے جو قرآنی آیات کے مفہوم کے خلاف ہوتو اس کے سامنے آپ شرک اور بتوں کی پوجا کے بیان سے متعلق واضح آیتوں کو پیش کر کے بتا کیں کہ یہی سب چھے تو آخ کل کے افراد امت بھی کرتے ہیں اور صرف اللہ تعالی وحدہ لاشریک لہ کی عبادت پر ہمیں کوسا جاتا ہے اور ہمارے خلاف الی ہرزہ سرائی کرتے ہیں جس طرح ان کے سابقہ بھائی کرتے چلے آئے ہیں:

﴿ أَجَعَلَ الْأَلِهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا ۗ إِنَّ هٰذَا لَثَنَى ءٌ عُجَابٌ ﴿ ﴾ [ ص: ٥]

'' کیااس نے اتنے معبودوں کی جگہ ایک ہی معبود بنا دیا؟ بیتو بڑی عجیب بات ہے۔'' اعتراض : اگروہ کیے کہ فرشتوں اور نبیوں کو پکارنے کی وجہ سے ان کو کا فر قرار نہیں دیا گیا بلکہ ان کو اس وجہ سے کا فرقر ار دیا گیا ہے کہ وہ کہتے تھے کہ فر شتے اللہ تعالیٰ کی بیٹیاں ہیں،لیکن ہم شخ عبدالقادر وغیرہ کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا قرار نہیں دیتے ؟

جواب: تو کہو کہ اللہ تعالی کی طرف اولاد کی نسبت کرنا ایک مستقل کفر ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

﴿ قُلْ هُوَاللَّهُ آحَدٌ ﴿ أَللَّهُ الصَّبَدُ ﴾ [الإحلاص: ٢٠١]

'' کہو کہ وہ (ذات پاک جس کانام) اللہ ہے، ایک ہے (وہ) معبود برتق بے نیاز ہے۔'' احد وہ ذات ہے جس کی کوئی مثل اور نظیر نہ ہو۔ صد وہ ہے جس کی طرف ضروریات اور حاجات میں رجوع کیا جائے، لہذا جس شخص نے اللہ کے صد ہونے کا انکار کیا اس نے کفر کیا۔ اگر چہوہ پوری سورت کا انکار نہ کرے۔ارشاد الہی ہے: ﴿ مَا اتَخْذَ اللّٰهُ مِنْ وَّلَدٍ وَّمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ اِللّٰهِ ﴾ [المؤمنون: ٩١] ''الله تعالىٰ نے نہ تو كسى كو (اپنا) بيٹا بنايا ہے اور نہاس كے ساتھ كوئى اور معبود ہے۔'' الله تعالىٰ نے ان دونوں قسموں كو الگ الگ بيان فر مايا ہے اور ہر ايك كو ايك مستقل كفر قرار ديا ہے۔ ارشاد الٰہى ہے:

> . ﴿ وَجَتَلُوْا لِلَّهِ شُرَكَآءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوْا لَهُ بَنِيْنَ وَبَنْثٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾

[الأنعام: ١٠٠٠]

''اوران لوًگوں نے جنوں کواللہ کا شریک شہرایا حالانکہ ان کوای نے پیدا کیا اور بے سمجھے (جھوٹ بہنان) اس کے لیے بیٹے اور بیٹیاں بنا کھڑی کیں''

ر بیوی بہاں ) ، رے سے ہے اور بیلیاں بنا گھڑی ہیں۔
اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے کفر کی ان دونوں قسموں میں فرق کیا ہے۔ اس کی دوسری دلیل بیہ
بھی ہے کہ جولوگ لات کی عبادت کر کے کافر ہوئے انھوں نے لات کو اللہ کا بیٹا نہیں کہا تھا۔ وہ
تو ایک صار کے شخص تھا اور جولوگ جنوں کی عبادت کر کے کافر ہوئے وہ بھی جنوں کو اللہ کی اولا دنہیں
سجھتے تھے۔ اسی طرح چاروں ندا ہب کے علائے کرام'' مرتد کے تھم'' میں بیان کرتے ہیں:
"جب کوئی مسلمان بی عقیدہ رکھے کہ اللہ کی اولا دہ ہو تو وہ مرتد ہو جاتا ہے۔''
ائمہ اربعہ کے علاء کفر کی دونوں قسموں میں فرق کرتے ہیں، یہ بات بالکل واضح ہے۔
اعتراض: اگروہ شخص بیہ آیت بیش کرے:

﴿ ٱلاَّ إِنَّ ٱوْلِيَّاءُ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخُزُنُونَ۞ۚ ﴾ [ يونس: ٦٢ ]

''من رکھو کہ جواللہ کے دوست ہیں ان کو نہ پچھ خوف ہوگا اور نہ وہ غمناک ہوں گے۔''
جواب: تو آپ اس سے کہیں کہ یہ آیت کر بمہ اور اس کا مضمون بالکل درست اور صحیح ہے لیکن
اولیاء کی عبادت نہیں ہونی چاہیے۔ ہم صرف یہ کہہ رہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ ان کی
عبادت کرنا اوران کو اللہ کا شریک بنانا درست نہیں ہے۔ ہاں! آپ پر لازم ہے کہ ان
سے محبت رکھو، ان کی پیروی کرو، ان کی کرامات کا اقرار کرو۔ یہ بھی یادر کھے کہ اولیاء کی
کرامات کے منکر صرف بدعتی اور گمراہ لوگ ہی ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا دین دونوں اطراف کا
درمیانی راستہ اور دونوں گمراہیوں کے درمیان ہدایت اور دونوں باطلوں کے درمیان حق کا
داستہ ہے۔

جب آپ کومعلوم ہوگیا کہ یہی وہ چیز ہے جس کو ہمارے دور کے مشرک''اعتقاد'' کہتے ہیں۔ یہی وہ شرک ہے جس کے متعلق قرآن کریم نازل ہوا۔ای پر رسول مکرم نگائیڈ نے لوگوں سے جہاد کیا،اب آپ کو یہ بھی معلوم ہونا چاہیے کہ پہلے دور کے لوگوں کا شرک ہمارے دور کے لوگوں کے شرک سے دو دجوہ میں ہلکا تھا:

ا۔ پہلے لوگ ملائکہ، اولیاء اور بتوں کو صرف عیش و آرام کی حالت میں پکارتے اور اللہ تعالیٰ کا شریک تھبراتے تھے لیکن تختی کے وقت وہ صرف اللہ تعالیٰ کو پکارتے تھے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ الضَّرُّ فِي الْبَعْرِ ضَلَّ مَنْ تَدْعُوْنَ إِلَّا إِيَّالُهُ ۚ فَلَمَّا نَجْسَكُمْ إِلَى الْبَرِّ آغْرَضْتُمْ ۗ وَكَانَ الْإِنْسَانُ كَفُوْرًا ۞ ﴾ [بني إسرائيل: ٢٧]

"اورجب تم کو دریا میں تکلیف پینچتی ہے (یعنی ڈو بے کاخوف ہوتا ہے) تو جن کو تم پکارا کرتے ہوسب اس ( ایک پروردگار) کے سواگم ہو جاتے ہیں، پھر جب تم کو (ڈو بے سے) بچاکر خشکی کی طرف لے جاتا ہے تو تم منہ پھیر لیتے ہواور انسان ہے ہی ناشکرا۔"

﴿ قُلْ آرَءَيْتَكُمْ إِنْ ٱلْتَكُمْ عَذَابُ اللهِ ٱ وَٱتَتَكُمُ السَّاعَةُ ٱ غَيْرَ اللهِ تَدْعُونَ ۚ إِنْ كُنْتُمُ طيوقِيْنَ ۞ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَكِيْفِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَآءَ وَتَشُونَ مَا تُشْرِكُونَ ۞ ﴾ طيوقِيْنَ ۞ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَكِيْفِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَآءَ وَتَشُونَ مَا تُشْرِكُونَ ۞ ﴾

[الأنعام:١٠٤٠]

"کہو (کافرو!) بھلا دیکھو کہ اگرتم پراللہ کا عذاب آجائے یا قیامت آ موجود ہو تو کیا تم (الی حالت میں) اللہ کے سواکسی اور کو پکارو گے؟ اگر سچے ہوتو بتاؤ۔ (نہیں) بلکہ (مصیبت کے وقت، تم اسی کو پکارتے ہو تو جس دکھ کے لیے اسے پکارتے ہو وہ اگرچاہتا ہے تو اس کو دور کر دیتا ہے اور جن کوتم شریک بناتے ہو ( اس وقت ) انھیں بھول جاتے ہو۔"

#### نيز فرمايا:

﴿ وَإِذَا مَسَ الْإِنْسَانَ ضُرٌّ دَعَا رَبَّهُ مُنِينَبًا إِلَيْهِ ثُمَّرً إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِّنْهُ نَسِى مَا كَانَ يَدْعُوَّا الِنَهِ مِنْ قَبْلُ وَجَعَلَ يِلْهِ آنْدَادًا لِيَّضِلَّ عَنْ سَبِيْلِهِ \* قُلْ تَمَتَّعُ بِكُفُوكَ قَلِيْلًا

إِنَّكَ مِنْ أَصْلِ التَّارِد ﴾ [الزمر: ٨]

"اور جب انسان کو تکلیف پہنچتی ہے تو اپنے پروردگار کو پکارتا (اور) اس کی طرف دل سے رجوع کرتا ہے۔ پھر جب وہ اس کو اپنی طرف سے کوئی نعت دیتا ہے تو جس کام کے لیے پہلے اس کو پکارتا ہے اسے بھول جاتا ہے اور اللہ کا شریک بنانے لگتا ہے تا کہ لوگوں کو اس کے رہتے سے گمراہ کرے، کہہ دو کہ (اے کا فرنعت!) اپنی ناشکری سے تھوڑ اسافائدہ اٹھالے پھر تو تو دوز خیوں میں ہوگا۔"

ایک اور جگه ارشاد اللی ہے:

﴿ وَإِذَا غَشِيَهُمْ مِمَّوْمُ كَالطُّلَلِ دَعَوُا اللَّهَ مُغْلِصِيْنَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [لقمان: ٣٦] "اور جب ان پر (دریا کی ) لهرین سائبانوں کی طرح چھا جاتی ہیں تو اللہ کو پکارنے

(اور) خالص اس کی عبادت کرنے لگتے ہیں۔''

جس شخص نے بید مسئلہ مجھولیا جس کی اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں وضاحت فرمائی ہے اور وہ

یہ ہے کہ وہ مشرکین جن سے رسول اللہ طُلِیْ اللہ علیا وہ آرام وسکون کی حالت میں اللہ تعالیٰ
کے ساتھ غیر اللہ کو بھی پکارتے شے لیکن تکلیف کے وقت صرف ایک اللہ کو پکارتے شے اور اپنے
سادات کو بھول جاتے شے تو ایسے شخص کو سابقہ اور موجودہ دور کے مشرکین میں فرق کا پتا چل جائے
گا، کین ایسے آدمی کہاں ہیں جن کے دل اس مسئلہ کو شیح طور پر سمجھ سکیں ؟ فاللہ المستعان۔

۲۔ پہلے اوگ اللہ کے ساتھ ان لوگوں کو پکارتے تھے جو اللہ کے مقرب ہوتے جیسے انبیاء و اولیاء اور ملائکہ وغیرہ یا ایسے پھروں اور درختوں کو پکارتے جو اللہ کے مطیع ہیں نافر مان نہیں اور ہمارے دور کے لوگ اللہ کے ساتھ ایسے لوگوں کو پکارتے ہیں جوسب سے زیادہ فاس و فاجر ہیں اور طرفہ یہ کہ خود ہی ان کافسق و فجور، چوری، زنا اور ترک صلوۃ وغیرہ لوگوں سے بیان کرتے ہیں۔

جب میہ بات اچھی طرح ثابت ہوگئی کہ جن لوگوں سے رسول الله مُنالِیَّا نے جنگ کی تھی وہ آج کل کے مشرکوں سے شرک میں کم اوران سے زیادہ عقلند تھے تو اب آپ کومعلوم ہونا چاہیے کہ ان کا ایک شبہ اور بھی ہے جو وہ ہمارے بیان کردہ دلائل پر وارد کرتے ہیں اوران کا بیسب سے بڑا

شبہ ہے، اس کا جواب بردے غور سے سنو۔

اعتراض : وہ کہتے ہیں کہ جن کے متعلق قرآن کریم نازل ہوا وہ لاالہ الا اللہ کا اقرار نہیں کرتے تھے رسول اللہ ناٹیٹی کو جھٹلاتے ، قیامت کا انکارکرتے ، قرآن کریم کی تکذیب کرتے اور اسے جادو کہتے تھے، لیکن ہم ایک اللہ کی عبادت کرتے ہیں، ایک اللہ کے قائل ہیں اور محمد ناٹیٹی کو اللہ کا رسول سمجھتے ہیں، قرآن کریم کی تصدیق کرتے ، قیامت کو مانتے اور نماز روزے کی بیندی کرتے ہیں توتم ہمیں ان جیسا کیسے قرار دیتے ہو؟

الْكُفِرُونَ حَقًا ﴾ [النساء: ١٥١،١٥٠]

''جولوگ الله اور اس کے پینمبروں سے کفر کرتے ہیں اور الله اور اس کے پینمبروں میں فرق کرنا چاہتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم بعض کو مانتے ہیں اور بعض کو نہیں مانتے اور ایمان اور کفر کے بیج میں ایک راہ نکالنا چاہتے ہیں، وہ بلا شبہ کا فر ہیں۔''

ویکھیے جب رسول اللہ مُن ﷺ کے دورمسعود میں کچھ لوگ حج کے لیے فوراً تیار نہ ہوئے تو اللہ

تعالیٰ نے ان کے بارے میں بیآیت کریمہ نازل فرمائی: در اور میں میں میں میں ایک میں دریت ہوتا

﴿ وَ لِلهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا \* وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَيْقٌ عَنِ الْعَلَمِينَ ﴾ [ آل عمران: ٩٧] ''اورلوگوں پر اللہ کا حق ( یعنی فرض ) ہے کہ جو اس گھر تک جانے کی طاقت رکھے وہ اس کا حج کرے اور جو اس حکم کی تغییل نہ کرے گا تو اللہ بھی اہل عالم سے بے نیاز ہے۔''

جب الله تعالیٰ نے اپنی کتاب مبین میں اس بات کی تصریح کر دی کہ جو شخص کچھ جھے پر ایمان لائے اور کچھ جھے کا انکار کرے تو وہ پکا کافر ہے جیسے مرزائی، تو بیشبہ بھی زائل ہو گیا اور یہی وہ شبہ تھا جوبعض''اہل احساء''نے اینے مکتوب میں لکھ کر ہمیں ارسال کیا تھا۔

یہ جواب بھی دیا جا سکتا ہے کہ جبتم اقرار کرتے ہو کہ جو شخص تمام امور میں رسول اللہ تالیّق کی تقدیق کرے لیکن صرف نماز کا افکار کر دے تو وہ کافر ہے، اس کا خون بہانا اور مال کو ننیمت بنانا بالا جماع حلال ہے، اسی طرح اگر ہر چیز کا اقرار کرے اور قیامت کو نہ مانے یا رمضان کے روزوں کے وجوب کا افکار کرے اور باتی تمام احکام کی تقیدیق کرے تو ایسے شخص کے کافر ہونے میں نہیں کو افکار ہے اور نہا ختلاف قر آن کریم نے بھی یہی کہا ہے جبیبا کہ پہلے بیان کر چکے ہیں۔

یہ تو واضح بات ہے ہی کہ رسول اللہ ٹاٹیٹی جس قدراحکام لے کرتشریف لائے ان میں سب سے بڑا فریضہ تو حید ہے، جو نماز ، زکو ق ، روز ہ اور جج سب سے اہم اور بڑا فریضہ ہے تو جو شخص ان احکام میں سے کسی ایک کا انکار کرے تو کا فر قرار پائے گا۔ اگر چہ وہ رسول اللہ ٹاٹیٹی کی دیگر تعلیمات پڑعمل پیرابھی ہواوراگر وہ تو حید کا انکار کرے جو تمام رسولوں کا دین ہے تو وہ کیسے کا فرنہ ہوگا ؟ سجان اللہ! یہ بجیب طرح کی جہالت ہے۔

یہ جواب بھی دیا جا سکتا ہے کہ رسول اللہ طالی کے ان صحابہ کرام ٹھ کی کھو جھوں نے فلیلہ بنو صنیفہ سے جنگ کی، حالانکہ بنو حنیفہ رسول اللہ طالی کے ہاتھ پر مسلمان ہوئے اور شہادت دیتے تھے کہ اللہ کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں اور محمد طالی کا اللہ کے رسول ہیں۔ وہ لوگ اذا نیں دیتے اور نماز پڑھتے تھے۔ ان کے بارے میں اگر کوئی شخص یہ کہے کہ یہ لوگ مسلمہ کی نبوت کے قائل ہو گئے تھے اس لیے صحابہ کرام ٹھ کھی نے ان سے جنگ کی، توہم کہیں گے کہ یہی تو ہم ارامقصد ہے کہ جب کوئی شخص کسی کو رسول اللہ طالی کے مرتبہ تک بلند کر دے تو وہ کا فر قرار پائے گا، اس کا خون بہانا اور مال چھینا حلال ہو جائے گا اور اس کو کلمہ شہادت اور نماز روزہ فائدہ نہ دیں گئے واس شخص کا کیا حال ہو گا جوشمسان، یوسف یا کسی صحابی یا نبی کوخالت کا نئات کے مرتبہ دیں گئے واس کے خوت کی نیات کے مرتبہ دیں گئے تھا کہ کا نیات کے مرتبہ کہ دیں گئے دیں گئے کہ کا کہ کا کہ کہ کا کہ کہ کہ کوخالت کا نئات کے مرتبہ دیں گئے تو اس شخص کا کیا حال ہو گا جوشمسان، یوسف یا کسی صحابی یا نبی کوخالت کا نئات کے مرتبہ دیں

تک پہنچا دے؟ سبحان الله مااعظم شانه!

﴿ كَذَٰ لِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوْبِ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۞ ﴾ [الروم: ٥٩]

یہ جواب بھی دیا جا سکتا ہے کہ جن لوگوں کوسید ناعلی ڈٹاٹٹؤ نے آگ سے جلا دیا تھا وہ تو آپ کے ساتھی اوراسلام کے دعویدار تھے۔انھوں نے صحابہ کرام ڈنائٹٹر سے علم سیکھا تھا لیکن سیدنا علی ڈٹاٹٹٹو کے بارے میں ان کا وہی اعتقاد تھا جوآج کل لوگ بوسف اورشمسان وغیرہ کے بارے میں رکھتے میں تو دیکھوس طرح صحابہ نے ان کے قتل اور ان کے کفر پر اتفاق کیا؟ کیاتم بیسجھتے ہو کہ صحابہ کرام ڈٹائٹی مسلمانوں کو کافر کہتے تھے؟ اور کیا تمھارا پیرخیال ہے کہ تاج وغیرہ کے بارے میں اس قتم کا اعتقاد نقصان دہ نہیں لیکن سیدناعلی ڈاٹٹؤ کے بارے میں یہی اعتقاد رکھنے ہے آ دمی کا فر ہو جا تا ہے۔ یہ جواب بھی دیا جائے گا کہ بنوعبیدالقداح جوعباسیوں کے دور حکومت میں مصراور مغرب يرقابض ہو گئے تھے، وہ سب كے سب كلمة شہادت ''لا الله الا الله'' كا اقرار كرتے تھے، اسلام كے دعویدار تھے،نماز جعہ اور باجماعت نمازیں پڑھتے تھے لیکن جب انھوں نے بعض امور میں شریعت کی مخالفت کی جوزر بحث مسئلہ کی نسبت بہت ہی کم اہمیت رکھتے تھے، پھر بھی علماء نے ان کے کفراوران سے جنگ کرنے پر اتفاق کیا اوران کے شہروں کو دارالحرب قرار دیا۔ چنانچے مسلمانوں نے ان سے جنگ کی یہاں تک کہ وہ تمام شہر آزاد کرالیے جوان کے زیر تصرف تھے۔ یہ جواب بھی دیا جا سکتا ہے کہ پہلے لوگوں کوصرف اس لیے کافر قرار دیا گیا تھا کہ انھوں نے شرک اور تکذیب رسول وقرآن كريم اورانكار قيامت كواكثها كرليا تها، نيزان ابواب كاكيا مطلب ہو گا جو مذاہب اربعہ کے علمائے کرام نے اپنی اپنی کتابوں میں باندھے ہیں کہ'' باب حکم المرتد'' مرتد وہ مخض ہے جواسلام لانے کے بعد کفراختیار کر لے۔ پھر مرتد کی بہت سی قشمیں ککھی ہیں اور ہرفتم سے انسان مرتد ہوجاتا ہے۔اس کا خون بہانا اور مال لینا حلال ہوجاتا ہے حتی کہ علماء نے جھوٹے جھوٹے امور بتائے ہیں جن سے آ دی مرتد ہو جاتا ہے۔ جیسے کوئی شخص صرف اپنی زبان سے کوئی کلمہ کھے اگرچہ دل سے اس کاعقیدہ نہ ہویا کوئی کلمہ ہنسی اور نداق سے کہہ دے۔ یہ جواب بھی دیا جا سکتا ہے کہ جن لوگوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے بیفر مایا:

﴿ يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا ۗ وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ النَّفْدِ وَكَفَرُوا بَعْدَ اِسْلَامِهِمْ ﴾

"بالله كى قتميس كھاتے ہيں كہ انھوں نے (تو كيھ) نہيں كہا حالانكہ انھوں نے كفر كا كلم كہا ہے اور بياسلام لانے كے بعد كافر ہوگئے ہيں۔"

کیا آپ نے نہیں سنا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو ایک ہی کلمہ کی وجہ سے کا فر قرار دے دیا حالانکہ وہ رسول اللہ طالیۃ کے مبارک دور میں تھے، آپ کے ساتھ ہوکر جہاد کرتے تھے، آپ کے ساتھ نمازیں پڑھتے تھے، زکو ق دیتے ، حج کرتے اور توحید کے قائل تھے۔ یہ وہی لوگ ہیں جن کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ قُلْ آبِاللهِ وَاليتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهُوْءُونَ۞ لا تَعْتَذِرُوْا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيْمَانِكُمْ ﴾

[التوبة: ٦٦،٦٥]

'' کہوکیا تم اللہ اور اس کی آیوں اور اس کے رسول سے ہنسی کرتے تھے؟ بہانے مت بناؤ! تم ایمان لانے کے بعد کافر ہو چکے ہو''

یہ وہی لوگ ہیں جن کے متعلق اللہ تعالیٰ نے تصریح کی ہے کہ وہ ایمان کے بعد کا فر ہوگئے تھے حالانکہ وہ غزو ہ تبوک میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ شریک تھے۔ انھوں نے ایک ایسی بات کھی جس کے متعلق وہ خود کہتے ہیں کہ ہم نے یہ بات بطور نداق کہی تھی۔

اب آپ ان کے اس شبہ پرغور کریں کہتم ان لوگوں کو کافر کہتے ہو جو''لا اللہ'' کا اقرار کرتے ہیں، نمازیں پڑھتے اور روزے رکھتے ہیں۔اس کے جواب پر بھی غور کرو کہ یہ جواب ان اور اق میں سب سے زیادہ قیمتی اور نفع بخش ہے۔

ہمارے بیان کردہ دلائل کی مزید وضاحت کے لیے بنی اسرائیل کاوہ واقعہ بھی دلالت کنال ہے جے اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں بیان فرمایا ہے۔ وہ بید کہ بنی اسرائیل میں سے پچھافراد نے مسلمان عالم اورنیک ہونے کے باوجود سیدنا موئی علیات سے کہا:

﴿ إِجْعَلْ لَّنَّا إِلْهًا كَمَالَهُمْ الِهَ ۗ ﴾

''جیسے ان لوگوں کے معبود ہیں ہمارے لیے بھی ایک معبود بنا دو۔'' نیز صحابہ کرام ڈٹائیٹر میں سے پچھ لوگوں نے رسول الله ٹاٹیٹر سے یوں کہا: ﴿ اِجْعَلُ لَّنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ ﴾

''ہمارے لیے ایک ذات انواط بنا دیجیے۔''

یین کررسول الله طَالِیْمَ نے قسم کھا کر فرمایا کہ بیہ بات بالکل ای طرح کی ہے جو بنی اسرائیل نے سیدنا موٹی مَالِیَّا ہے کہی تھی :

﴿ إِجْعَلْ لَّنَّا إِلْهًا كَهَالَهُمُ إِلْهَا اللَّهُ إِلاَّعِراف: ١٣٨]

''جیسے ان لوگوں کے معبود ہیں ہمارے لیے بھی ایک معبود بنا دو۔''

[ ترمذی، کتاب الفتن، باب ما جاء لتر کبن سنن من کان قبلکم: ۲۱۸۰]

مشرکین ان واقعات ہے بیردلیل اخذ کرتے ہیں کہ وہ بنی اسرائیل جھوں نے کہا:

﴿ إِجْعَلْ لَّنَّا إِلْهًا كَمَالَهُمُ إِلَهَ \* ﴾ [الأعراف: ١٣٨]

اور وہ صحابہ جنھوں نے ذات انواط کا مطالبہ کیا تھا وہ کا فرتو نہ ہوئے تھے؟

تو ہم کہتے ہیں کہ نہ تو بنی اسرائیل نے کسی غیر اللہ کواللہ بنایا اور نہ ہی ان صحابہ نے جھوں نے ذات انواط کامطالبہ کیا تھا اپنے لیے کوئی ذات انواط مقرر کیا۔

علماء کااس میں اختلاف نہیں ہے کہ اگر بنی اسرائیل کسی غیراللہ کواللہ بنا لیتے تو قطعاً کافر قرار پاتے اور اسی طرح اگر صحابہ کرام رسول اللہ تالیا کا کے منع کرنے کے بعد کسی درخت کو ذات انواط مقرر کر لیتے تو وہ بھی کافر ہو جاتے ، ہمارا مدعا بھی یہی ہے۔ ان دو واقعات میں چند فوائد مرتب ہوتے ہیں :

ا۔ سمجھی مسلمان بلکہ عالم شخص بھی شرک کی کسی نہ کسی قتم میں مبتلا ہو جاتا ہے اوراسے پتانہیں چاتا۔ ۲۔ علم اور تحفظ کی جبتی ہروقت بیش نگاہ دئن جا ہے۔

۳۔ جاہل شخص کا بیکہنا کہ ہم نے توحید کو سمجھ لیا ہے بیسب سے بڑی جہالت ہے اور شیطان کاسب سے بڑا فریب یہی ہے۔

۳۔ اگر مسلمان مجتہد لاعلمی میں کوئی کفریے کلمہ کہہ دے اور فوراً متنبہ ہو کر اسی وقت تو بہ کرلے تو وہ کافر نہیں ہو جاتا، حبیبا کہ بنی اسرائیل اور صحابہ نے کیا۔

۵۔ اگر چہالیا شخص کا فر قرار نہیں پا تالیکن اسے سخت ترین الفاظ سے تنبیہ ضرور کرنی چاہیے، جبیسا کہ رسول اللہ مَاثِیْنِ نے کی تھی۔

اعتراض: مشرکین کا ایک اورشبہ بی بھی ہے کہ رسول الله مَالَيْظِ نے سیدنا اسامہ وَالنَّفُ پر ناراضی کا

اظهار فرمایا کیونکہ انھوں نے ایک ایسے آدمی کوقش کر دیاتھا جس نے ''لا اللہ الا اللہ'' کہا تھا، چنانچہ رسول الله مثالی نظیم نے فرمایا: ﴿ أَقَتَلْتَهُ بَعُدَ مَا قَالَ لاَ اِللهُ اِللَّهُ اللهُ ؟ ﴾ ''کیا تو نے اسے' لاالہ الا اللہ' کہنے کے بعد بھی قتل کر دیا۔'' [مسلم، کتاب الإیمان، باب

تحريم قتل الكافر بعد قوله ..... الخ: ٩٦/١٥٩

اسى طرح رسول الله مَثَاثِيمُ كابدارشاد بھي ہے:

﴿ أُمِرُتُ أَنُ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا : لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ ﴾

[بخارى، كتاب الإعتصام بالكتاب والسنة، باب الإقتداء بسنن رسول الله بَيْنَيْمُ: ٧٢٨٤، ٥٢٨٠ مسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله محمد رسول الله .... الخ : ٢٠]

'' مجھے لوگوں سے اس وقت تک جنگ کرنے کا حکم دیا گیا ہے جب تک کہ وہ''لااللہ الااللہ''نہیں کہہ لیتے''

اس کے علاوہ اور احادیث بھی ہیں جن کا مطلب میہ ہے کہ جس نے''لا اللہ الا اللہ'' کہا اسے کھے نہ کہا جائے۔ احادیث مذکورہ سے ان جاہلوں کا مقصد میہ ہے کہ جوشخص''لااللہ الا اللہ'' کہہ لے اسے کا فرنہ کہا جائے نہ ہی اسے قبل کیا جائے ،خواہ وہ کیسے ہی اعمال کرتا پھرے۔

جواب: ان جابل مشرکوں کو یہ جواب دیا جائے کہ یہ بات تو سب کو معلوم ہے کہ رسول اللہ تالیّم اللہ تالیّم کے یہودیوں سے جنگ کی، اضیں قید کیا حالانکہ وہ ''لا اللہ الا اللہ'' کہتے تھے، نیز رسول اللہ تالیّم کے صحابہ نے بنو صنیفہ سے جنگ کی حالانکہ وہ کلمہ''لا اللہ الا اللہ'' کی شہادت دیتے تھے، نمازیں پر عصتے اور اسلام کے دعویدار تھے اور وہ لوگ بھی بزعم خود مسلمان تھے جن کو سیدنا علی والیّم نیائی نے آگ میں جلا دیا تھا۔ مقام غور یہ ہے کہ یہ جابل بھی اقرار کرتے ہیں کہ جو شخص قیامت کا انکار کرے وہ کافر ہے، اسے تل کیا جائے اگر چہ وہ ''لا اللہ الا اللہ'' کہتا ہو اور جو شخص ارکان اسلام میں سے کسی ایک رکن کا انکار کر دے وہ بھی کافر ہے، اسے قبل کر دیا جائے اگر چہ کلمہ اسلام میں سے کسی ایک رکن کا انکار کر دے وہ بھی کافر ہے، اسے قبل کر دیا جائے اگر چہ کلمہ پر طفتا ہو۔

کیکن بیر کیا بات ہوئی کہ جو شخص فروع میں سے کسی کا انکار کر دی تو اسے تو کلمہ فائدہ نہ دے ا اور اگر تو حید کا انکار کر دے جوتمام انبیاء کے دین کی اصل ہے تو اسے بیرکلمہ پورا پورا فائدہ دے؟ الله تعالیٰ کے ان دشمنوں نے احادیث کامعنی ومفہوم ہی نہیں سمجھا۔

سیدنا اسامہ وہ کا نیک کے انھوں نے ایسے محض کو قتل کر دیا جس نے اسلام کا دعویٰ کیا تھا، یو قتل اس لیے ہوا کہ سیدنا اسامہ وہ انٹی کا خیال تھا کہ اس نے اپنی جان اور مال کے ڈر سے مسلمان ہونے کا اعلان کیا ہے اور مسئلہ بیہ ہے کہ جب کوئی شخص اسلام کا اظہار کرے تو واجب ہے کہ اس سے اپنا ہاتھ روک لیا جائے یہاں تک کہ اس سے اسلام کے خلاف کوئی چیز سرزد ہو۔ اس لیے اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ يَا تَهُا اللَّذِينَ أَمَنُوْ الدَّاضَرَبْتُد فِي سَبِيلِ اللهِ فَتَبَيَّنُوا ﴾ [النساء: ٩٤] "مومنو! جبتم الله كي راه مين بابر لكلا كروتو تحقيق سے كام ليا كرو"

یہ آیت کر بمہ اس بات پر دلالت کناں ہے کہ جب کوئی شخص کلمہ تو حید پڑھ لے تو اس سے اپنا ہاتھ روک لینا چاہیے اور تحقیق کرنی چاہیے۔ اگر شخقیق کے بعد اس سے کوئی الی چیز سرزد ہو جو اسلام کے خلاف ہے تو پھر اسے قل کر دیا جائے، کیونکہ اللہ نے فرمایا ہے کہ ''تحقیق کرو'' اگر ہر کلمہ گو کو قتل کرنا حرام ہوتا تو شخقیق کرنے کا کوئی معنی نہ ہوتا۔

ای طرح دوسری احادیث کا مطلب بھی وہی ہے جوہم نے بیان کیا ہے کہ جو تخص اسلام اور توحید کا اظہار کرے تو اس سے ہاتھ روک لینا واجب ہے الا کہ اس سے کوئی کام خلاف شریعت سرز دہو۔ اس کی دلیل رسول الله طَلْقَامُ کا وہ ارشاد ہے جس میں آپ نے سیدنا اسامہ ڈٹائٹن سے فرمایا تھا: ((اَقَتَلُتَهُ بَعُدَ مَا قَالَ لاَ اِللهُ اِللهُ اِلاَّ اللهُ )''کیا تو نے اے"لااللہ الا الله'' کہنے کے بعد بھی قتل کر دیا؟'' آسلہ، کتاب الإیمان، باب تحریم قتل الکافر سسالنے: ۹٦]

نیزایک موقع پریوں ارشاد نبوی مُثَاثِیَّا ہے:

﴿ أُمِرُتُ أَنُ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾

[بخارى، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاقتداء بسنن رسول الله ويَلَيْهُ : ٧٢٨٤، ٧٢٨٥ مسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله الله : ٢٠] " مجملے لوگوں سے اس وقت تك جنگ كرنے كا تكم ديا كيا ہے جب تك كه وه "لا اله الله الله " نبير كه ليتے "

خارجیوں کے بارے میں ارشاد ہواہے:

(﴿ فَأَيْنَمَا لَقِيۡتُمُوهُمُ فَاقُتُلُوهُمُ ﴾ وَ فِي رِوَايَةٍ : (( لَئِنُ اَدُرَكَتُهُمُ لَأَقْتُلَنَّهُمُ قَتُلَ عَادٍ ﴾) [بخارى، كتاب فضائل القرآن : باب إثم من راءى بقراءة القرآن.....الخ : ٥٠٥٧ و كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى..... الخ : ٧٤٣٢ ]

. ''ان کو جہاں پاؤٹش کر دو۔'' اور ایک روایت میں ہے :''اگر میں نے ان کو پالیا تو قوم عاد کی طرح ان کوفش کروں گا۔''

رسول الله طَالِيَّا كا يبوديوں سے جنگ كرنا اور صحابه كرام ثفائیم كا بنو صنيف سے قبال بھى اس كى شہادت ير دلالت كناں ہے۔

رسول الله طَالِيْ كَا بَى المصطلق سے جنگ كاراده كرنا بھى اس پر دلالت كرتا ہے جب كه ايك شخص نے آكر جموفی اطلاع دى كه بنى المصطلق نے زكوۃ دینے سے انكار كر دیا ہے تو اس پر سے آت بن نازل ہوئی:

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ امْنُوٓا إِنْ جَأْءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوٓا اَنْ تُصِيبُوْا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِعُوْا

عَلَى مَا فَعَلْتُمْ لٰدِمِيْنَ۞ ﴾ [الححرات: ٦]

''مومنو! اگر کوئی بدکردار تمھارے پاس کوئی خبر لے کر آئے تو خوب تحقیق کر لیا کرو (مبادا) کہ کسی قوم کو نادانی سے نقصان پہنچا دو، پھر تم کو اپنے کیے پر نادم ہونا پڑے۔'' بیرتمام آیات واحادیث اس بات پر دلالت کرتی ہیں جوہم نے بیان کی ہے، ان سے مشرکین

ى تصديق بالكل نهيں ہوتی۔

اعتراض: اہل شرک و بدعت کا ایک اعتراض میر بھی ہے کہ رسول الله طَالِثَانِ نے بیان فرمایا ہے کہ قیامت کے دن کچھ لوگ کیے بعد دیگرے سیدنا آ دم علیاہ، سیدنا نوح علیاہ، سیدنا ابرا ہیم علیاہ، سیدنا موکی علیظ اورسیدناعیسی علیظ کے پاس استغاثہ لے کر جائیں گے، چنانچہ ہرنبی کوئی نہ کوئی عذر پیش کر دیں گے، آخر کار معاملہ رسول اللہ شائیلی کے پاس آئے گا۔اس واقعہ سے مشرکین کا ستدلال میہ ہے کہ غیراللہ سے استغاثہ شرک نہیں ہے۔

جواب: پاک ہے وہ اللہ جواپنے دشمنوں کے دلوں پر مہر لگا دیتا ہے۔ مخلوق سے وہ استغاثہ جس پر وہ قادر ہے ہم اس کا انکار نہیں کرتے۔ جبیبا کہ سیدنا مویٰ مُلِیْاً کے واقعہ میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

﴿ فَالْسَتَغَاثَةُ الَّذِنِي مِنْ شِيْعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوّهِ ﴾ [القصص: ١٠] ''جو شخص ان کی قوم سے تھا اس نے دوسرے شخص کے مقابلے میں جومویٰ کے وشمنوں میں سے تھا، مدوطلب کی۔''

یا دوران جنگ انسان اپنے ساتھیوں سے مدوطلب کرتا ہے جس پروہ قادر ہیں۔ ہم تو اس استغاثہ کے منکر ہیں جو اولیاء کی قبروں پر جا کر بطور عبادت کیا جاتا ہے یا غائبانہ ان کو مدد کے لیے پکارا جاتا ہے جس پرسوائے اللہ تعالیٰ کے اورکوئی شخص قدرت نہیں رکھتا۔

جب یہ بات نابت ہوگا، اب سمجھنا چاہے کہ قیامت کے دن جو انبیائے کرام بیہ استخافہ ہوگا وہ یہ ہے کہ وہ اللہ سے دعا کریں کہ لوگوں کا حساب کتاب جلدی ہو جائے، تا کہ جنتی لوگ میدان محشر کی تختی سے نجات پائیں۔ اس قسم کا استغافہ دنیا اور آخرت دونوں میں جائز ہے کہ آپ کی اور زندہ آ دمی کے پاس جائیں جو تمھارے پاس بیٹے اور تمھاری گفتگو کو بھی سے تم اس سے دعا کی درخواست کر و۔ جیسا کہ صحابہ کرام ڈی گئی رسول اللہ تا گئی کی زندگی میں آپ کی خدمت میں آتے اور دعا کی درخواست کیا کرتے تھے، لیکن رسول اللہ تا گئی کی وفات کے بعد قبر مرارک کرم کے پاس جا کرآپ سے کس صحابی نے دعا کی درخواست نہیں کی، بلکہ سلف صالحین نے قبر مرارک کے پاس کھڑے ہوکر اللہ تا گئی ہیں اللہ تا گئی ہذات خود رسول اللہ تا گئی ہیں آپ کی سے دعا کی درخواست کیا کرنے سے بھی منع فرمایا ہے چہ جا تیکہ بذات خود رسول اللہ تا گئی ہیں ہوکہ کے باس کھڑے ہوکر اللہ تا گئی ہیں گئی ہیں گئی ہی جہ جا تیکہ بذات خود رسول اللہ تا گئی ہیں کے پاس کھڑے ہوکر اللہ تعالی ہے دعا کی درخواست کی جائے۔

اعتراض: مشرکین کا ایک شبہ اور اعتراض اور بھی ہے اور وہ ابرا ہیم علیقا کا وہ واقعہ ہے جب آپ کو آگ میں ڈالا گیا تھا تو اس وقت جبرئیل علیقائے آکر اپنے آپ کو پیش کیا اور عرض کناں ہوا کہ کوئی حاجت اور ضرورت ہوتو بتائے؟ ابرا ہیم علیقائے فرمایا کہتم سے کسی قتم کی حاجت نہیں ہے۔مشرکین کا استنباط یہ ہے کہ اگر جرئیل ملیکا سے استغاثہ شرک ہوتا تو وہ ابراہیم ملیکا کو پیش کش نہ کرتے ؟

جواب: بیداعتراض بھی پہلے اعتراض جیسا ہے، اس واقعہ میں جرئیل علیاً نے وہ پیشکش کی تھی جس پر وہ قادر تھے کہ وہ ابراہیم علیاً کو فائدہ پہنچائیں کیونکہ جبرئیل علیاً کے بارے میں اللہ کا ارشادے:

﴿ شَدِيْدُ الْقُولِي ﴾ [النحم: ٥]

''وہ بہت بڑی طاقت والا ہے۔''

پس اگر اللہ تعالی جرئیل ملیقا کو اجازت دے دیتا کہ وہ ابراہیم ملیقا کی آگ اور اس کے اردگرد زمین اور پہاڑوں کو اٹھا کر مشرق یا مغرب میں چھینک دے تو وہ ضرور ایبا کر دیتے اور اگر جرئیل ملیقا کو اٹھا کر ان سے دور کسی جگہ پر لے جائیں تو جرئیل ملیقا یہ کا مجسی کر سکتے تھے اور اگر جرئیل ملیقا کو بیچم ہوتا کہ ابراہیم ملیقا کو آسان پر لے آئیں تو وہ یہ بھی کر دیتے۔

اس کی مثال میہ ہے کہ کوئی دولت مند شخص کسی مختاج کو دیکھے اور اسے قرض دینے کی پیش کش کرے یااس کو کوئی اور چیز دے جس سے وہ اپنی ضرورت پوری کر لے لیکن مختاج آدمی قرض وغیرہ لینے سے انکار کر دے اور صبر کرے یہاں تک کہ اللہ تعالی اسے اپنی جناب سے رزق دے دے جس میں کسی شخص کا احسان نہ ہو تو یہ بات کہاں! اور عبادت کے طور پر استغاثہ اور شرک کہاں! کاش یہ لوگ سمجھیں!

ان شاء اللہ ہم اس بحث کو ایک نہایت اہم مسلے پرختم کرتے ہیں جو سابقہ بحث ہے بھی آپ کی سمجھ میں آگیا ہو گالیکن چونکہ مسلہ بڑا ہی اہم ہے اور اکثر لوگ اس میں غلطی کھا جاتے ہیں، لہٰذا ہم اسے علیحدہ بیان کررہے ہیں۔

ہم کہتے ہیں کہ اس میں تو کوئی اختلاف نہیں ہے کہ تو حید کا تعلق تین چیزوں سے ہونا ضروری ہے: دل، زبان اور باقی اعضاء کے ذریعہ عمل، اگر ان متیوں میں سے کسی ایک میں بھی خلل واقع ہوا تو انسان مسلمان نہیں رہتا، اگر کوئی شخص تو حید کو جانتا تو ہے لیکن اس کے مطابق عمل نہیں کرتا تو وہ ضدی اور کافر ہے، جیسے فرعون اور اہلیس وغیرہ۔

مئلہ تو حید میں اکثر لوگ دھوکا کھا جاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ تو حید حق ہے اور ہم اس کو سجھتے ہیں اور گواہی ویتے ہیں کہ بیت ہیں جن کی موافقت کے بغیر گزارہ نہیں، اس کے علاوہ بھی کئی عذر لنگ پیش علاقے کے لوگ ایسے ہیں جن کی موافقت کے بغیر گزارہ نہیں، اس کے علاوہ بھی کئی عذر لنگ پیش کرتے ہیں۔

یہ سکین نہیں جانتا کہ ائمہ کفر کی غالب اکثریت بھی حق کو پہچانی تھی اور کی قتم کے بہانوں کے پیش نظر ہی انھوں نے حق کوچھوڑ اتھا، جیسا کہ ارشاد ربانی ہے:

﴿ إِشْتَرُوا بِأَيْتِ اللَّهِ ثَبَّنَّا قَلِيْلًا ﴾ [ التوبة : ٩ ]

'' یہاللّٰہ کی آیتوں کے عوض تھوڑا سا فائدہ حاصل کرتے ہیں۔''

ایک جگهارشاد ہے:

﴿ يَغُرِفُونَكُ كُمَّا يَعُرِفُونَ اَبُنَّاءً هُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٦]

''وہ ان (پیغیبر آخر الزماں مَالِّیُمُ ) کو اس طرح پیچانتے ہیں جس طرح اپنے بیٹوں کو پیجانا کرتے ہیں۔''

جو خض بظاہر تو حید پرعمل کرتا ہے لیکن اس کے مفہوم کو نہیں سمجھتا یا دل سے اس پر ایمان نہیں رکھتا وہ منافق ہے جو خالص کافر ہے بھی برا ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ إِنَّ الْمُنْفِقِيْنَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴾ [النساء: ١٤٥]

'' کچھ شک نہیں کہ منافق لوگ دوز خ کے سب سے نچلے درج میں ہول گے۔''

یہ مسئلہ بہت طویل ہے، جبتم لوگوں کی باتوں پرخور کرو گے تو شھیں اچھی طرح معلوم ہو جائے گا اور تم کئی ایسے افراد کو دیکھو گے کہ وہ حق کو جانے تو ہیں لیکن اس پرعمل نہیں کرتے۔ دنیا کفقص یا مرتبہ اور خاطر و مدارات میں کمی کے ڈر سے ستی کرتے ہیں نیز کچھ ایسے افراد بھی نظر آئیں گے جو بظاہر تو عمل کرتے ہیں لیکن دل سے نہیں، اگر ان سے دلی عقیدہ کے بارے میں سوال کرو تو معلوم ہوگا کہ ان کو کچھ علم نہیں، لہذا قرآن کریم کی دوآیات پرغور و فکر کرنا تمھارے لیے بہت ہی ضروری ہے:

ا۔ پہلی تو وہی ہے جوہم ذکر کر چکے ہیں:

﴿ لَا تَعْتَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْكَ إِيْمَائِكُمْ ﴾ [التوبة: ٦٦]

"بہانے مت بناؤ،تم ایمان لانے کے بعد کافر ہو چکے ہو۔"

جب یہ بات ثابت ہوگئی کہ بعض وہ صحابہ جھوں نے رسول اللہ تُلَقِیْم کی معیت میں رومیوں سے جنگ لڑی تھی، وہ صرف ایک کلمہ کی وجہ سے کا فر ہو گئے جو انھوں نے محض بنسی اور نداق کے طور پر کہا تھا تو پھر یہ بات واضح ہوگئی کہ جو شخص کسی کی مدارات یا اپنے مرتبہ کی خاطر یا مال میں کمی کے خوف سے کفرید کلمہ کہہ دے یا اس پرعمل کرے تو ایسا شخص بلحاظ گناہ کے براہے بہ نسبت اس شخص کے جو بطور نداق کفریہ کہہ دے۔

۲۔ دوسری آیت ہے:

﴿ مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيْمَانِهَ إِلَّا مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْلَبِينٌ بِالْإِيْمَانِ ﴾

[النحل: ١٠٦]

''جو شخص ایمان لانے کے بعداللہ کے ساتھ کفر کرے، وہ نہیں جو ( کفریر ) مجبور کیا جائے اوراس کا دل ایمان کے ساتھ مطمئن ہو''

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی نے سوائے اس شخص کے جو مجبور کر دیا گیا ہواور کسی کے عذر کو تسلیم نہیں کیا، اس میں بھی ایمان پراطمینان قلب کی شرط لگا دی ہے اس کے علاوہ سب کافر ہیں، خواہ وہ خوف کی وجہ سے یا مدارات کے طور پر یا اپنے وطن اور اہل وعیال یا برادری اور مال ومتاع کی محبت میں آ کر یا ہنی اور مذاق کے طور پر یا کسی اور غرض کی بنا پر کلمہ کفر کہیں۔ بس اللہ تعالیٰ نے صرف مجبور شخص کو مشتنیٰ قرار دیا ہے۔ مندرجہ بالا آیت کریمہ دو طریق سے اس پر دلالت کرتی صرف مجبور شخص کو مشتنیٰ قرار دیا ہے۔ مندرجہ بالا آیت کریمہ دو طریق سے اس پر دلالت کرتی شخص کو محبور کیا جائے۔'' اس جملہ میں صرف مجبور شخص کو محبور کیا جائے۔'' اس جملہ میں صرف مجبور شخص کو محبور کیا جائے۔'' اس جملہ میں صرف تبان یا عمل سے شخص کو مستنیکیا گیا ہے۔ یہ تو معلوم ہے ہی کہ انسان کی مجبور کیا تعلق صرف زبان یا عمل سے ہے، رہی دل کی کیفیت تو اس میں کوئی شخص کی کو مجبور نہیں کر سکتا۔

﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّهُمُ اسْتَحَبُّوا الْحَيُّوةَ الدُّنْيَا عَلَى الْأَخِرَةِ ﴾ [النحل: ١٠٧]

'' بیال لیے کہ انھوں نے دنیا کی زندگی کوآخرت کے مقابلے میں عزیز رکھا۔''

اس آیت میں اللہ تعالی نے تصریح فرما دی ہے کہ یہ کفر اورعذاب اعتقاد یاجہالت یا دین سے بغض وعداوت یا کفر سے محبت کے باعث نہیں تھا بلکہ اس کا سب سے بڑا سبب دنیا کی لذتوں

میں گرفتار ہونا تھا جس کی وجہ ہے انسان نے دنیا کودین پرتر جیح دی۔

( وَاللّٰهُ سُبُحَانَهُ وَتَعَالَى آعُلَمُ وَالْحَمُدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَ صَلَّى اللّٰهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ اللهِ وَصَحْبِهِ آجُمَعِينَ »

## نماز بے حیائی اور برے کاموں سے روکتی ہے:

﴿ إِنَّ الصَّلُّوةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنْكَدِ ﴾ [العنكبوت: ٥٠]

''بے شک نماز بے حیائی کے کاموں اور مشکرات سے روکتی ہے۔''

یعنی نماز کا مقصد بندے میں ایسے اوصاف پیدا کرنا ہے کہ اس سے بے ادبی، برتہذیبی اور بداخلاقی سب دور ہو جائے، اس کے اندرنظم وضبط کے اوصاف پردان چڑھیں اور سیرت واخلاق میں نکھار پیدا ہو۔ نماز انسان کے ذہن میں بیہ حقیقت تازہ رکھتی ہے کہ وہ خود مختار نہیں ہے بلکہ رب العالمین کا بندہ ہے۔ نماز انسان کے اندر احساس فرض شناسی کو بیدار رکھتی ہے۔ نماز کے فوائد اور مقاصد حاصل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ نماز میں جو کچھ زبان سے ادا کیا جائے اسے سمجھا بھی مقاصد حاصل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ نماز میں اوائیگی کے وہ نقاضے ظاہر نہیں ہو سکیں گے جس کا نماز جائے اور نہ بصورت دیگر نمازی پر نماز کی ادائیگی کے وہ نقاضے ظاہر نہیں ہو سکیں گے جس کا نماز مطالبہ کرتی ہے۔ حدیث میں آتا ہے کہ جب بندہ نماز ادا کرتا ہے تو اپنے رب سے سرگوشیاں کرتا ہے، عہد و پیان کرتا ہے اور ظاہر بات ہے کہ اگر بندہ نماز کو بغیر سمجھے ادا کرے گا تو وہ کیونکر ان عہدوں کو اپنی عملی زندگی میں پورا کر سکے گا جو اس نے اپنے رب کے سامنے نماز کی حالت میں ہیں۔

یمی وجہ ہے کہ اکثر نمازیوں کے عقائد بالکل اس کے برخلاف ہیں جس کا وہ نماز میں اقرار کرتے ہیں۔ ذیل میں نماز میں ادا کیے جانے والے الفاظ اور مشر کا نہ عقائد رکھنے والوں کا تقابل پیش کیا جاتا ہے۔

نماز میں ادا کیے جانے والے الفاظ:

ا۔ نماز میں''اللہٰ اکبر'' کہہ کراللہ کی کبریائی کا برملا اعتراف کیا جاتا ہے۔

۲۔ نمازی ہر رکعت میں ہم الحمد شریف پڑھتے ہیں جس میں کہتے ہیں ﴿ اَلْحَمَدُ دُیلُورَتِ الْعَلَمِینَ ﴾ یعنی
 سب تعریف اس اللہ کی جو تمام جہانوں کا رب (داتا) ہے۔ ﴿ مٰلِكِ يَوْمِ اللّٰهِ يَنِ ﴾ وہ يوم

حساب (قیامت کے دن) کا مالک ہے۔ ﴿ اِلیّاکَ نَعُبُدُ وَ اِلیّاکَ نَسْتَعِیْنُ ﴾ ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجھی سے مدد چاہتے ہیں۔ ﴿ صِرَاطَ اللّذِینَ اَنْعَبْتَ عَلَیْهِمُهُ ﴾ ہمیں سیدھا راستہ دکھا دے، راستہ ان لوگوں کا جن پر تیرا انعام ہوا۔ ﴿ غَیْرِ الْمَغْضُوْبِ عَلَیْهِمْ ﴾ نہ کہ ان نوگوں کا راستہ جن پر تیرا غضب ہوا اور نہ ہی گمراہوں کا راستہ۔

س۔ رکوع میں ﴿ سُبُحَانَ رَبِّيَ الْعَظِيمَ ﴾ پرهت میں لعنی میرارب یاک اورعظیم ہے۔

۵ تشهد میں بیا قرار کرتے ہیں ﴿ اَلتَّحِیَّاتُ لِلْهِ وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّیِّبَاتُ ﴾ میری قولی، فعلی،
 مالی اور بدنی عبادات اللہ کے لیے ہیں۔

٢- تشهد كة تريس درود را على ﴿ اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ ﴾ يعنى ال الله! محمد رر
 رحمت فرما-

### نمازیوں کے مشرکانہ عقائد:

ا۔ بیعقیدہ بھی رکھتے ہیں کہ انبیاء، اولیاء اور صلحاء بھی اللہ کی کبریائی میں شریک ہیں۔ ای لیے انھیں داتا، دشکیر، مشکل کشا اور مختار کل جیسے القابات سے یاد کیا جاتا ہے۔

۲۔ کیکن یہی حضرات جب نماز پڑھ کر باہر نگلتے ہیں اور اگر انھیں کوئی ٹھوکر لگ جائے یا کوئی مشکل آجائے تو بے اختیار یکار اٹھتے ہیں یاعلی مدو، یا رسول مدو، یا جیلانی مدد۔

٣- عبدالقادر جيلانی کو بھی غوث الاعظم اور غوث پاک قرار دیتے ہیں۔

۴۔ عقیدہ یہ رکھتے ہیں کہ اللہ ہماری دعا براہ راست نہیں سنتا بلکہ فوت شدہ بزرگوں کے ذریعے اللہ تک ہماری شنوائی ہوتی ہے۔

۵۔ کیکن نذر و نیاز جو مالی عبادت ہے غیر اللہ کے نام کرتے ہیں مثلاً گیار ہویں کا کنگر اور قبروں پر چڑھاوے وغیرہ.....۔۔

> کافی ہے اللہ سب کی حاجت روائی کے لیے نبی ولی بزرگ تو ہیں فظ رہنمائی کے لیے

پڑھتے ہو ہر نماز میں ایا ک نعبد و ایاک نستعین پڑھتے ہو ہر نماز میں ایا ک نعبد و ایاک نستعین پھر بھی در در پھرتے ہو مشکل کشائی کے لیے قیامت کے دن جب پیش ہوگے اللہ کے سامنے کیا جواب دو گے اس بے وفائی کے لیے



فصلهشتم

# توحيد في التصرف اورشرك في التصرف

مسلمان جن کے خمیر میں تو حیر تھی، جنھیں اللہ کے سوا اوروں سے ہٹاتے ہوئے تا کید کے ساتھ کہہ دیا گیا تھا: ﴿ تَبَعَثُلُ إِلَيْهِ تَبْتِيْلًا ﴾ [المزمل: ٨] "سب سے يكسو ہو كر صرف اى كا ہو جا، سب سے كاك كر صرف اى سے جوڑ لے" جنھیں تھم ہوا تھا: ﴿ فَاَذَا فَرَغْتَ فَالْصَبُ ﴾ وَالْى دَيِّكَ سب سے كاك كر صرف اى سے جوڑ لے" جنھیں تھم ہوا تھا: ﴿ فَاَذَا فَرَغْتُ فَالْصَبُ ﴾ وَالإنشراح: ٧٠٨] "إدهر أدهر سے وقت بچا بچا كر اس رب العالمین كے كاموں میں لگ جایا كر، دنیا سارى سے امید و آرز و كاك كر فقط اپنے رب كی طرف ہى رغبت بیدا كر۔" جنھیں تعلیم تو حید دیتے ہوئے فرمایا گیا تھا: ﴿ فَعَلَیْهُ وَ كُلُوْا ﴾ [یونس: ٨٤]" صرف اللہ عزوجل ہى پر ہو ساكرو، اى كا سہارا اور آسرا ليے رہو۔" جنھیں یقین واطمینان تو حید دلانے كے لیے جلال و جبروت والى آواز آئى تھى: ﴿ اَلَيْسُ اللّٰهُ بِكَافِ عَبْدَة ﴾ [الزمر: ٣٦] "كیا سارى گلون كو جنھیں (جو ہارى غلام ہے) ہمارى آ قائى كافى نہیں۔" كیا اللہ تعالى اپنے غلاموں كو كافی نہیں؟ جنھیں متنب كرتے ہوئے فرما دیا گیا تھا: ﴿ لَهِنَ اَشْدَكُتُ مَنْ وَالْمَرِ وَالْمَ اِلَّهُ اِلْمَ اَ مَاكُ اَلْمَرَ مَنْ اللهُ عَمْدُ كُمْ سرز د ہو گیا تو وفتر نبوت سے نام كا ف لَيْخَبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٣٥] " اگر تجھ سے بھى شرك سرز د ہو گیا تو وفتر نبوت سے نام كا ف لَيْخَبُطَنَ عَمْدُكَ ﴾ [الزمر: ٣٥] " اگر تجھ سے بھى شرك سرز د ہو گیا تو وفتر نبوت سے نام كا ف

آہ! آج وہ امت دھڑلے سے شرک کر رہی ہے۔ قبر کو یہ نہ چھوڑیں، تعزیوں کو یہ نہ چھوڑیں، تعزیوں کو یہ نہ چھوڑیں، فافقا ہوں کو یہ نہ چھوڑیں، فافقا ہوں کو یہ نہ چھوڑیں، فافقا ہوں کو یہ نہ چھوڑیں، مخبوڑیں، مخبی اور خاک یہ نہ چھوڑیں، مخبی اور خاک یہ نہ چھوڑیں، مغی اور خاک یہ نہ چھوڑیں، غرض رب کے ساتھ بھی کو پوج ڈالا، جینے کنگر اشنے شکر بنا ڈالے۔ نذریں نیازیں مخلوق کی۔ عرض

مدعا مخلوق سے، دعاوندا مخلوق سے، قشمیں مخلوق کی، سجدے مخلوق کے لیے، ہاتھ باندھ کر کھڑا ہونا مخلوق کے لیے، عالم الغیب اور دا تا سمجھنا مخلوق کو، حاضر و ناظر، مشکل کشا اور دستگیر و حاجت روا جاننا مخلوق کو \_غرض بالکل ہندووک کی طرح ہند میں آ کران برائے نام مسلمانوں نے بھی اینے اسلام یر ہندواندرنگ چڑھالیااور گویاصاف کہددیا:'' بنے ہیں پوجنے کے پھر، ادھر ہمارے ادھرتمھارے۔'' ہم تو ہر چند د ماغ دوڑاتے ہیں لیکن ان حضرات کی حکمت تک رسائی ہی نہیں ہوتی کہ جب حق تبارک و تعالی ہر دور اور نزدیک کی ریکار کوسنتا ہے تو چھر نبیوں، ولیوں میں یہ وصف کیوں مانا جائے اور انھیں دور نز دیک سے کیوں یکارا جائے، جب تمام حاجتیں اکیلا اللہ تعالیٰ پوری کرتا ہے تو پھر یہ وصف مخلوق میں مان کران سے حاجتیں کیوں طلب کی جائیں، جب مرادوں کا ہر لانے والا، مشکل کشائی کرنے والا وہی ہے تو پھر کیوں نہ مان لیا جائے کہ اور کوئی نہیں، جب ہم لا اللہ الااللہ پڑھتے ہیں تو پھررپ کے اوصاف اوروں میں کیوں مانیں اور رب کے کرنے کے کاموں کا کرنے والے انھیں کیوں جانیں، مثلاً اولاد دینا،رزق میں کشادگی کرنا، بارش برسانا، برکتیں عطا فرمانا، بیاری سے صحت بخشا وغیرہ۔ جب ہم ارحم الراحمین اللہ تبارک و تعالیٰ کو مانتے ہیں تو ظاہر ہے کہ ہم پر اس سے زیادہ رحم کھانے والا کوئی پیر، پیغیبر، ولی، شہید، فرشتہ نہیں۔ جب ہم انتکم الحا نمین اللہ تعالی عز وجل کو مانتے ہیں تو ظاہر ہے کہ سب کے احکامٹل سکتے ہیں، جس کا کوئی تھم نہیں ٹلتا وہ فقط الله تبارك وتعالى مى ہے۔اى كى شان ہے:

ہاں مسلمانو! کیاتم نہیں جانتے کہ دنیا کے تمام انسانوں کے سرور وسردار ،سب سے افضل و بہتر محمد ظافیم ہیں، لیکن آپ بھی کسی چیز کے مالک نہ تھے۔اللہ کی حکومت میں آپ کی کوئی شرکت ن تھی۔ کلمہ میں ہے: "اَشُهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ" لِعِیٰ مُحد (تَاثَیْمٌ) رب کے بندے یعنی ماتحت، غلام، تھم بردار اور اس کے رسول ہیں۔ پس ساری مخلوق انبیاء، اولیاء، صلحاء اور شہداء رب کے غلام ہیں، اس کے بندے ہیں، اس کے عبادت گزار ہیں، اس کے سامنے عاجزو لا جار ہیں۔اس کے حکم کے بغیر پتانہیں ہاتا، ہوا کا جھوٹکانہیں چاتا، پانی کا قطرہ نہیں برستا، اناج کا وانا نہیں فکتا، خود رسول الله طَالِيَّا بر بلائيں، آفتیں، امتحانات، مصائب آئے، دنوں بیار رہے، فاقوں سے پیٹ پر پھر باندھ، آپ پر جادو کیا گیا، آپ کو دشمنوں نے وطن چھوڑنے پر مجبور کیا، آپ کے جسم مبارک کوخون میں نہلایا گیا، آپ کی راہ میں روڑے اٹکائے، آپ کے ساتھیوں برظلم وستم کے، بلکہ ان نامرادوں نے خود آپ پر ہمتیں باندھیں، آپ ملول خاطر ہوئے۔ آپ کو میدان احد میں، جنگ حنین میں کچھ در کے لیے شکست ہوئی، چہرہ زخی ہوا، دندانِ مبارک شہید ہوئے، پنڈلیاں لہولہان ہوئیں، بالآخرآ خری وقت آیا، امت کوروتا بلکتا چھوڑ کرراہی ملک بقا ہوئے۔ پس جب ایسے سردار رسولاں ، شفیع مذنباں نگاٹیٹرا پنی جان پر سے اپنی زندگی ہی میںمصیبتوں اور آفتوں کو نہیں ٹال سکے تو آج اور کون ہو گا جوا بے لوگو! تمھارے آڑے وقت کام آئے ،تمھاری مصبتیں ٹالے، تمھارے د کھ دور کرے۔

ہاں! قرآن کے پڑھے والو! پڑھو! ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُويَهُ فِينِ ﴾ [الشعراء: ٨٠] پڑھو! ﴿ اَمَّنَ يُجْيِبُ الْمُضْطَرِّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ السُّوْءَ ﴾ [النمل: ٢٦] بڑھو! ﴿ يَهَبُ لِمِنْ يَتَثَاءُ اِنَانًا وَالْمُورِ فَيَهُ السُّوْءَ ﴾ [النمل: ٢٦] بڑھو! ﴿ يَهَبُ لِمِنْ يَتَثَاءُ اللَّهُ وَاللهِ ﴾ [فاطر: ٤٩] بڑھو! ﴿ إِنْ كُلُنُ مَنْ فِي السَّمَاوٰتِ وَالْاَرْضِ اِللَّا اِنِي اللَّهُ عَلَيْ عَبْدًا ﴾ [مريم: ٣٩] اور پڑھو! ﴿ إِنْ اللّهَ الْعَانَ عَبْدًا ﴾ [مريم: ٣٩] اور پڑھو! ﴿ إِنْ اللّهَ الْعَلَيْنَ ﴾ [الرحمن: ٢٩] اور پڑھو! ﴿ إِنَّ اللّهَ الْعَلَيْنَ ﴾ [العنكبوت: ٢] اور تلاوت كرو! ﴿ وَلِلّٰهِ يَسْبُعُدُ مَنْ فِي السَّمَاوٰتِ وَالْاَرْضِ ﴾ [الرعد: ٢٥] اور مَرَدَ لَكُ وَالْمَارُ فِي السَّمَاوْتِ وَالْدَرْضِ ﴾ [الرعد: ٢٥] اور مَرَدُ لَكُ ﴾ [الرعد: ٢٥] اور يَبُعُومُ سُوْءً اللّهُ الْعَانِي عَنْدِ اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهِ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهِ الْعَانِي اللّهِ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهِ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهِ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهِ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهِ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي الللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي الللّهُ الْعَلَيْمُ اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي الْمُعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللّهُ الْعَانِي اللْعَلَيْلُولُ الْعَانِي اللّهُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ اللْعَلَيْمُ اللْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ اللْعَلَيْمُ اللْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ اللْعَلَيْمُ اللْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ اللْعَلْمُ الْعَلَيْمُ اللْعَ

۱۲۲ یعنی بیاریوں کی شفا صرف اللہ کے ہاتھ ہیں ہے۔ بیقراروں کی دعاؤں کا سننے والا، بیقراریوں کو دور کرنے والا وہی ہے۔ اولادیں دینے والا بھی صرف وہی ہے۔ ساری مخلوق کا خالق بھی وہی رزاق اکبر ہے۔ دنیا کے تمام لوگ خواہ انہیاء ہوں خواہ اولیاء، خواہ شہداء ہوں خواہ صلیاء، خواہ زندہ ہوں خواہ مردہ، بیسب اللہ کے در کے فقیر اور اس کے مختاج ہیں، بیسب اس کے غلام اور اس کے بندے ہیں، بیسب کے سب خواہ زمین میں ہوں، خواہ آسان میں دربار رب کے سائل، بھکاری اور فقیر ہیں۔ اللہ تبارک و تعالی ربین میں ہوں، خواہ آسان میں دربار رب کے سائل، بھکاری اور فقیر ہیں۔ اللہ تبارک و تعالی سب سے بے نیاز ہے، سب سے بے پروا ہے۔ آسان و زمین کی تمام مخلوق، ہرفتم کی مخلوق اس کے سامنے سرگوں بے چون و چراں ہے۔ سب کی پیشانیاں اور چوٹیاں اس رحمان عالب رب کے سامنے سرگوں بے چون و چراں ہے۔ سب کی پیشانیاں اور چوٹیاں اس رحمان عالب رب کے ہاتھ میں ہیں۔ وہ کسی کو نقصان پہنچانا چا ہے تو کوئی دفع کرنے والانہیں، وہ کسی کی مدد کرنا جاتھ میں ہیں۔ وہ کسی کو نقصان اس کے ہاتھ میں ہے۔

باوجود قرآن کریم کی ان صاف اور واضح آیوں کے، باوجود توحید کی اس وضاحت وصراحت کے آج قرآن کا دم بھرنے والے، توحید کا نام لینے والے بھی رب کے بندوں کو اس کا شریک کھرانے لگے اورلطف توبیہ ہے کہ اپنے اس ظلم عظیم پر اپنے خیال سے دلیلیں بھی دینے لگے لیکن میں کہتا ہوں گراہ سے گراہ تحض بھی اپنی گراہی پر اپنے نزدیک کوئی نہ کوئی ٹہ کوئی گیلی سوکھی دلیل ضرور رکھتا ہے، یہاں تک کہ المیس نے بھی جناب آدم علیلیا کو سجدہ نہ کرنے میں اپنے حق بجانب ہونے کی ایک دلیل پیش کر ہی دی تھی :

﴿ خَلَقْتَنِیْ مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِیْنِ ﴾ [الأعراف:١٢]" يه منی سے پيدا ہوا اور میں آگ سے بنا ہوا ہوں۔''اس ليے ﴿ إِنَا خَبْرٌ مِينَهُ \* ﴾ "میں اس سے بہتر ہوں'' پھر کوئی وجہ نہیں کہاس محتر کے سامنے جھوں۔

توحید فی التصرف یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو ہرقتم کے نفع ونقصان کا مالک سمجھنا اور شرک فی التصرف یہ ہے کہ کہ یہ ہے کہ کہ میں سے کہ کہ با اختیار سمجھنا۔ یادرہے کہ بیہ آیات ہرکلمہ گو کوساری مخلوق سے بے نیاز کرتی ہیں:

﴿ وَإِنْ يَتَنَسَسُكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَكَ كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ ۚ وَإِنْ يَتَسَسْكَ بِغَيْرٍ فَهُو عَلى كُلِّ شَيْءٍ

قَدِيْرٌ ﴾ [الأنعام: ١٧]

''اور اگر اللہ تھ کوکوئی تکلیف پہنچائے (جیسے بیاری، محتاجی یا کوئی اور تکلیف) تو اس کا ٹالنے والا اس کے سواکوئی نہیں اور اگر وہ تھ کوکوئی بھلائی پہنچائے تو وہ سب پچھ کرسکتا ہے۔''

. ﴿ وَإِنْ يَتَنَسَكَ اللهُ بِصُرِّ فَكَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُو ۚ وَإِنْ يُرِدُكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَآدَ لِفَضْلِه يُصِيْبُ بِهِ مَنْ يَتَمَا ءُمِنْ عِبَادِهِ ۗ وَهُو الْغَفُورُ الرَّحِيْمُ ﴾ [ بونس: ١٠٧ ]

''اور اگر اللہ تجھ کوکوئی تکلیف پہنچائے تو اس کے سوا اس کا کوئی دور کرنے والانہیں اور اگر تجھ کوکوئی فائدہ پہنچانا چاہے تو اس کے فضل کو کوئی پھیر دینے والانہیں۔ وہ اپنے بندوں میں جس کو چاہے فائدہ پہنچائے اور وہی بخشنے والا مہربان ہے۔''

﴿ وَمَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ اِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَ عَهَا \* كُلُّ فِي كَاللهِ مِنْ وَمَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ اِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَ عَهَا \* كُلُّ فِيْ كُلُّ فِي اللهِ مِنْ مُنْ اللهِ مِنْ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ اللّهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ الللّهِ مُنْ اللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ الللّهِيْ الللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ

''اور زمین پر جو جانور چلتا پھرتا ہے اس کی روزی اللہ پر ہے اور وہی جانتا ہے کہ کہاں رہے گا اور کہاں مرے گا،سب کھلی کتاب (لوح محفوظ) میں موجود ہے۔'' ﴿ سَا سَنْجَةَ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ مُوْدِ ا

﴿ مَا يَغُتَمِ اللَّهُ لِلتَّاسِ مِنْ رَّحْهَةٍ فَلَا مُهْسِكَ لَهَا ۚ وَمَا يُهْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ \* وَهُوَ الْعَرْنُوْ الْخَكِيْمُ ۞ [ فاطر: ٢]

''الله اپنی رحت جولوگوں پر کھول دے تو اس کا کوئی روکنے والانہیں اور جوروک رکھے تو اس کا کوئی کھولنے والانہیں اور وہی زبر دست ہے، حکمت والا''

## رسول الله مَثَاثِينِمُ اللَّهِ مِا يَسى كِ نفع ونقصان كِ ما لكنهين:

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ مَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَلَا هَادِى لَهُ \* وَيَذَرُهُمْ فِي طُفْيَانِهِمْ يَعْهَوُنَ ﴿ يَشْكُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ آيَّانَ مُرْسُهَا \* قُلُ إِنَّهَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّنْ ۚ لَا يُحَلِّيْهَا لِوَقْتِهَاۤ إِلَّا هُوۤ ۖ تَقُلُتُ فِي السَّمٰوٰتِ وَالْاَرْضِ \* لَا تَأْتِيكُمُ إِلَّا بَعْتَةً \* يَشْكُونَكَ كَاتَكَ حَفِيٌّ عَنْهَا \* قُلُ إِنَّهَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللهِ وَلَكِنَّ آكُمُ لَا تَأْتِيكُمُ إِلَّا بَعْتَةً \* يَشْكُونَكَ كَاتَكَ حَفِيٌ عَنْهَا \* قُلُ إِنَّهَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللهِ وَلَكِنَّ آكُمُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ قُلُ لَا آمْلِكُ لِنَفْسِي فَنْعًا وَلاَ ضَرَّا اللهِ مَا لَهُ اللهِ وَلَكِنَّ آكُمُ لَا النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ قُلْ لَا آمْلِكُ لِنَفْسِي فَنْعًا وَلاَ ضَرَّا اللهُ مَا

شَآءَ اللهُ وَلَوْكُنْتُ اَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكْثَرْتُ مِنَ الْخَيْرِ ﴿ وَمَا مَسَنِيَ الشَّوْءُ وَلَ اَنَا إِلَّا نَذِيدٌ وَ وَمَا مَسَنِيَ الشَّوْءُ وَلَ اَنَا إِلَّا نَذِيدٌ وَ يَشِيدٌ لِقَوْمِ يُتُومِنُونَ ﴿ هُو النَّذِى خَلَقَكُمْ قِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا رَوْجَهَا لِيَسْئُنَ النَّهَا \* فَلَمَّا اَنْقَلَتُ دَّعَوَا اللهَ لِيَسْئُنَ النَّهَا \* فَلَمَّا اَنْقَلَتُ دَّعَوَا اللهَ رَبَّهُمَا لَهِ فَلَمَّا اللهُ عَلَيْ اللهُ عَمَّا يُفْرِكُونَ مَا الشَّكِرِينَ ﴿ فَلَمَّا اللهُ مَا اللهُ عَمَّا يُفْرِكُونَ ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَّا يَفْرِكُونَ ﴿ اللهُ مَا لاَ يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ ﴾ وَنِهُ اللهُ عَمَّا يَفْرِكُونَ ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَّا يَفْرِكُونَ ﴾ وَنِهُ اللهُ عَمَّا يَفْرِكُونَ ﴿ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَّا يَفْرِكُونَ ﴾ اللهُ عَنْ اللهُ عَمَّا يَفْرِكُونَ ﴿ اللهُ اللهُ عَمَا يَعْمِلُونَ ﴾ اللهُ عَنْ اللهُ عَمَّا يَعْمُونَ ﴾ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَّا يَعْمُ اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَّا اللهُ اللهُ عَمَا اللهُ اللهُ عَمَّا اللهُ اللهُ عَمَا اللهُ اللهُ عَمَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَا اللهُ اللهُ عَمَا اللهُ اللهُ عَمَا اللهُ اللهُ اللهُ عَمَا اللهُ اللهُ عَمَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَا اللهُ اللهُ عَمَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

[الأعراف: ١٨٦ تا ١٩٩١]

'' جسے الله مگراه كر دے اسے كوئى راه دكھانے والانہيں اور انھيں الله چھوڑ ديتا ہے كه اپنى سرکشی میں جیران پھریں۔ قیامت کے متعلق تھے سے بوچھتے ہیں کہ اس کی آمد کا کون سا وقت ہے۔ کہد دو کہ اس کی خبرتو میرے رب ہی کے ہال ہے۔ وہی اسے اس کے وقت یر ظاہر کر دکھائے گا۔ وہ آسانوں اور زمین میں بھاری بات ہے۔ وہ تم پر محض اچا نک آئے گی۔ تجھ سے یو چھتے ہیں گویا کہ تو اس کی تلاش میں لگا ہوا ہے، کہد دو اس کی خبر خاص الله ہی کے ہاں ہے لیکن اکثر لوگ نہیں سجھتے ۔ کہہ دو میں اپنی ذات کے نفع ونقصان کا بھی مالک نہیں مگر جواللہ حاہے اور اگر میں غیب کی بات حان سکتا تو بہت يچھ بھلائياں حاصل كر ليتا اور مجھے بھى تكليف نه پہنچتى، ميں تو محض ڈرانے والا اور خو شخری دینے والا ہوں، ان لوگوں کو جو ایمان دار ہیں، وہ وہی ہے جس نے شمھیں ایک جان سے پیدا کیا اور اس سے اس کا جوڑا بنایا تا کہ اس سے آرام پائے پھر جب میاں نے بیوی سے ہم بستری کی تو اس کو ہلکا ساحمل رہ گیا پھراہے لیے پھرتی رہی پھر جب وہ بوجھل ہوگئ تب دونوں میاں بیوی نے اللہ سے جوان کا مالک ہے دعا کی اگر آپ نے ہمیں صحیح سالم اولا د دے دی تو ہم ضرورشکر گزار ہوں گے۔ پھر جب اللہ نے ان کو صیح سالم اولا د دی تو اللہ کی دی ہوئی چیز میں وہ دونوں اللہ کا شریک بنانے لگے، سواللہ ان کے شرک سے پاک ہے۔ کیا ایسوں کو شریک بناتے ہیں جو پچھ بھی پیدانہیں كريكتے اور وہ خود پيدا كيے ہوئے ہيں۔" ان آیات سے جو باتیں واضح ہوتی ہیں، درج ذیل ہیں:

- ا۔ ہدایت اور گرائی اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے، رسول کا ننات بھی کسی کو ہدایت نہیں دے سکتے۔ (مزید القصص: ۵۲)
  - ۲۔ قیامت کے وقوع کاعلم اللہ تعالی کے سواکسی کونہیں۔
- ۳۔ رسول کا سُنات سُکُٹِیُمُ نہ اپنے نفع و نقصان کے مالک ہیں اور نہ کسی کے نفع و نقصان کے مالک ہیں۔ (مزید یونس: ۳۵ تا ۲۹۔ الجن: ۱۰ تا ۲۲)
- الله علی الله علی علی علی وجہ سے آپ الله علی الله علی علی علی وجہ سے آپ الله علی علی علی علی الله علی بنا پر آپ نخ جاتے۔ یہاں لفظ ''لؤ' سے ثابت ہوتا ہے کہ رسول کا کنات علی الله جود افضل المرسلین ہونے کے علم الغیب نہیں رکھتے تھے۔ واقعہ افک ہمارے سامنے ہے، اس میں رسول کا کنات علی الله تعالی نے سیدہ کا کنات علی کتے دنوں تک مضطرب اور پریثان رہے۔ آخر قرآن میں الله تعالی نے سیدہ عائشہ دی کی براء ت نازل فرمائی تو آپ حقیقت حال سے آگاہ ہوئے۔ اس ایک واقعہ ہی سے آپ کو مخار کل اور غیب دان کہنے والے خود فیصلہ کر سکتے ہیں۔
- ۵۔ ان آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ انبیاء اور اولیاء کو جو اللہ تعالیٰ نے سب لوگوں سے بڑا بنایا ہے تو ان میں بڑائی یہی ہوتی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی راہ بتاتے ہیں اور اس بات میں پھھان کی بڑائی نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو عالم میں تصرف کی قدرت دے دی ہو کہ موت و حیات ان کے اختیار میں ہویا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کوغیب دانی دے دی ہو کہ جس کے احوال جب چاہیں معلوم کرلیں اور اللہ کے سواکوئی اولا دنہیں دے سکتا۔
- ۲۔ ان آیات سے شرک کی جڑ کٹ گئی۔ جب رسول کا نئات نگیٹی کو جو تمام عالم کے سردار ہیں اپنی جان کے نفع و نقصان کا اختیار نہ ہو، نہ غیب کی بات معلوم ہوتو کسی اور نبی یا ولی یا بزرگ یا فقیر یا جن یا فرشتے کو کیا قدرت ہے کہ کسی کو فائدہ یا نقصان پہنچائے یا کوئی غیب کی بات بتائے ، البتہ اللہ تعالیٰ جو غیب کی بات رسول کا نئات نگھٹے کو بتا دیتا وہ آپ مگھٹے کو معلوم ہو جاتی اور آپ مگھٹے لوگوں کو اس کی خبر دے دیتے ۔ان آیات سے ان لوگوں کو عبرت پکڑئی جو رسول اللہ مگھٹے کو محتار کل قرار دیتے ہیں، آپ سگھٹے کو تو اتنا بھی اختیار نہ تھا کہ جاتے جو رسول اللہ مگھٹے کو محتار کل قرار دیتے ہیں، آپ سگھٹے کو تو اتنا بھی اختیار نہ تھا کہ

کسی کوراہ راست پرلگا دیتے۔ (القصص: ۵۲) جیسا کہ اس آیت کی تفسیر مراد آبادی میں لکھا ہے کہ یہ آیت ابوطالب نے رسول اللہ مُنافِیْم کا کلمہ نہ پڑھا اور فوت ہو گیا۔ ان لوگوں کے عقائد پر جیرانی ہوتی ہے کہ وہ رسول اللہ مُنافِیْم کا کلمہ طرف مختار کل مانتے ہیں اور دوسری طرف آپ کوشفیع (شفاعت کرنے والا) مانتے ہیں، حالاتکہ جو مختار کل ہو اس کو شفاعت کرنے کی ضرورت نہیں رہتی اور جوشفیع لیعنی شفاعت کرنے والا ہو وہ مختار کل کیسے ہوسکتا ہے؟ عجب ہے ان کا تضادین اور دو رخی!!

خاتم الانبیاء،سیدالمرسلین،امام اعظم محمد رسول الله مَثَاثِيَّاً جب غزوهٔ احد میں زخمی ہوئے تو آپ مَثَاثِیَّاً کی زبان مبارک سے بیدالفاظ نکلے:

( كَيُفَ يُفُلِحُ قَوُمٌ شَجُوا نَبِيَّهُمُ وَ كَسَرُوا رَبَاعِينَهُ وَ هُو يَدُعُوهُمُ إِلَى اللَّهِ فَانُزَلَ اللَّهُ عَزَّوَ جَلَّ ( لَيْسَ لَكَ مِنَ الْآمُوشَىءُ ﴾ ) [ آل عمران: ١٢٨] 
"دوه قوم كيے كامياب ہوسكتى ہے جس نے اپنے نبى كوزخى كيا اوراس كا اگلا دانت تو رُود ديا۔ حالانكہ وہ انھيں وحدہ لا شريك له كى طرف دعوت دے رہا تھا۔ "تو الله تعالىٰ نے بيه آيت نازل فرمائى: " (اے نبى!) فيصله كے اختيارات ميں تمھارا كوئى حصہ نہيں ، الله كو اختيار ہے چاہے آئھيں معاف كرے، چاہے سزا دے، يقيناً وہ ظالم ہيں۔ "[مسلم، اختيار ہے چاہے آئھيں معاف كرے، چاہے سزا دے، يقيناً وہ ظالم ہيں۔ "[مسلم، كتاب الجهاد، باب غزوہ أحد: ١٧٩١]

﴿ وَلاَ تَقُوْلُنَ لِثَنِي عِلِيْ فَاعِلٌ وَٰلِكَ غَدَّاهُ إِلَّا أَنْ يَتَمَاّعَ اللهُ وَاذْ كُرْزَ بَكَ إِذَا نَسِيتَ
وَقُلْ عَلَى أَنْ يَهُدِينِ رَبِّيْ لِأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا ﴾ [الكهف: ٢٤،٢٣]
داوركى چيز كمتعلق (اے نى!) يہ ہرگز نه كهوكه ميں كل ہى اے كردوں كا مگر يه كه الله عاہد اور كهدو! الميد ہے كه ميرا رب

مجھے اس سے بھی بہتر راستہ دکھائے۔''

مفسرین کہتے ہیں کہ بہودیوں نے نبی مُلَّالِیَّا سے تبن با تیں پوچھی تھیں کہ روح کی حقیقت کیا ہے؟ اور اصحاب کہف اور ذوالقر نبین کون تھے؟ کہتے ہیں کہ یہی سوالات سورۃ الکہف کے نزول کا سبب ہے۔ نبی مُلَّالِیًاِ نے فرمایا میں شمصیں کل جواب دول گالیکن اس کے بعد ۱۵ دن تک جبرائیل

وحی لے کرنہیں آئے۔

جنگ جوک پر جانے کے لیے جب کچھ مفلس صحابہ کرام ٹھائٹی نے رسول اللہ تھائٹی سے سواریاں مائلیں تو آپ نے فرمایا میرے پاس کوئی سواری نہیں کہ شخصیں دے سکول تو صحابہ کرام ٹھائٹی روتے ہوئے واپس چلے گئے اور جنگ پر نہ جا سکے کیونکہ تبوک مدینہ منورہ سے بہت دور تھا، تو یہ تبت نازل ہوئی:

﴿ إِذَا مَا ٓ اتَوْكَ لِتَعْمِلَهُمْ قُلْتَ لَآ آجِدُ مَا ٓ اَخْمِلُكُمْ عَلَيْهِ " تَوَلَّوْا وَاعْينُهُمْ تَفْيْضُ مِنَ اللَّمْعِ حَزَنَا الَّآ يَجِدُوا مَا يُنْفِقُونَ ﴾ [النوبة: ٩٢]

''جب وہ تیرے پاس آئے کہ تو انھیں سواری دے تو تو نے (اے نبی!) کہا میرے پاس کوئی چیز نہیں کہ تصمیں اس پر سوار کر دوں تو وہ لوٹ گئے اور اس غم سے کہ ان کے پاس خرج موجود نہیں تھا، ان کی آٹکھول سے آنسو بدرہے تھے۔''

الله تعالیٰ ہی خالق ہے، اس نے سب مخلوق کو پیدا کیا۔ (البقرۃ: ۲۹) الله تعالیٰ ہی سارے جہاں کا مالک ہے (اس میں اس کا کوئی شریک نہیں)۔ (بی اسرائیل: ۱۱۱) ہر چیز کا نفع ونقصان الله تعالیٰ کے سواکسی کے اختیار میں نہیں۔ (الاعراف: ۱۸۸۔ یونی: ۲۹، ۱۰۵) رسول (شائیم ) نہا ہے نفع و نقصان کے مالک بیں نہ کسی کے۔ (القصص: ۲۹۔ الجن: ۱۲۱ ۲۲) کوئی نبی کسی کے نفع و نقصان کا مالک نہیں۔ (المائدۃ: ۲۲ تا 22۔ بود: ۳۱، ۲۵، ۳۵ تا ۱۲۳) رزق اور اس میں تنگی اور کشادگی فقط الله تعالیٰ کے اختیار میں ہے۔ (ہود: ۲) الله تعالیٰ کے علاوہ اور کوئی اولا دنہیں دے سکتا۔ (الشعراء: ۲۸ تا ۲۸) قیامت کے دن شفاعت الله تعالیٰ کی اجازت سے ہوگی اور جو ٹھیک بات کرے گا اس کو شفاعت کی اجازت ہوگی۔

﴿ زَّتِ السَّمَاٰوِتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الرَّحَٰئِنِ لَا يَمْلِكُوْنَ مِنْهُ خِطَابًا ﴿ يَوْمَ يَقُوْمُ الرُّوْحُ وَالْمَلَإِكَةُ صَفَّا ۚ لَا يَتَكَلَّمُوْنَ اِلْاَمَنُ اَذِنَ لَهُ الرَّحْٰئِنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾

[ النبا : ٣٨٠٣٧ ]

''وہ جو رب ہے آسانوں اور زمین کا اور جو کچھاس کے درمیان ہے۔رمن سے بات کرنے کا اختیار نہ رکھیں گے۔جس دن جبریل کھڑا ہوگا اور سب فرشتے صرف باندھے، کوئی نہ بول سکے گا گر جے رحمٰن نے اذن دیا اور اس نے ٹھیک بات کہی۔'' سیا جازت اللہ تعالیٰ ان فرشتوں کو اور اپنے پیغیبروں کو عطا فرمائے گا اور وہ جو بات کریں گے حق وصواب ہی ہوگی۔ یا بیمفہوم ہے کہ اجازت صرف اس کے بارے میں دی جائے گی جس نے درست بات کہی ہولیعنی کلمہ تو حید کا اقراری رہا ہو۔

تمام نعتیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہیں (ان کی گنتی نہیں ہو سکتی)۔ (الحل: ۱۸) کا ئنات کی ہر چیز کا مالک اور بادشاہ صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔ (الحشر: ۲۳) کا ئنات میں حکومت اور فرماں روائی کے تمام اختیارات صرف اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہیں۔ (یوسف: ۴۰) نظم کا ئنات اور امور کا ئنات کا مد برصرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔ (الرعد: ۲) زمین اور آسان کے تمام خزانوں کا مالک صرف اللہ تعالیٰ مد برصرف اللہ تعالیٰ ہی کوہوگا۔ (التحریم: ۱۰) ہے۔ (الانعام: ۵۰) قیامت کے روز جزایا سزا کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ ہی کوہوگا۔ (التحریم: ۱۰) ہمایت صرف اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے۔ (المائدة: ۱۷)

لوگوں نے اپنی طرف سے جو نام رکھ لیے ہیں اللہ نے ان کی کوئی سندنہیں اتاری۔مثلاً غوث الاعظم، داتا سنج بخش،غریب نواز،مشکل کشا، دشکیر،اولاد دینے والے، ڈوبتی کو کنارے لگانے والا:

﴿ إِنْ هِنَ اِلَّاۤ اَسْمَآءٌ سَمَّيْتُمُوْهَاۤ اَنْتُمْ وَابَاۤؤُكُمْ مَّاۤ اَنْزَلَ اللهُ بِهَا مِنْ سُلْطْنٍ ۚ اِنْ يَتَّتِّعُوْنَ اِلَّاالظَّنَّ وَمَا نَهُوَى الْاَنْفُسُ ۚ وَلَقَدْ جَآءَهُمْ مِّنْ تَـ بِهِمُ الْهُدٰى ۚ ﴾

[ النحم: ٢٣ ]

''یہ تو صرف نام ہی نام ہیں جوتم نے اور تمھارے باپ دادا نے گھڑ لیے ہیں، جن پر اللہ تعالیٰ نے کوئی سند بھی نہیں اتاری، وہ محض وہم اور اپنی خواہش کی پیروی کرتے ہیں، حالانکہ ان کے پاس ان کے رب کے ہاں سے ہدایت آ چکی ہے۔''

گناہ معاف کرنے یا نہ کرنے کا اختیار مرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔ (التوبہ: ۸۰) دین و دنیا کی تمام بھلائیاں صرف اللہ تعالیٰ ہی کے ہاتھ میں ہیں، جسے چاہتا ہے عطا کرتا ہے، جس سے چاہتا ہے چھین لیتا ہے۔ (آل عمران: ۲۲) دلوں کو پھیرنے والا صرف اللہ تعالیٰ ہے۔ (الانفال: ۲۳) نیکی کرنے اور گناہ سے بیچنے کی توفیق دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہے۔ (ہود: ۸۸)

انبیائے کرام کے پاس تصرف کا اختیار نہیں ہے۔سیدنا نوح علیا نے یہاں تک کہددیا: ﴿ فَلَ عَا رَبَّهُ آ يِّنْ مَغْلُوبٌ فَانْتَصِرْ ۞ ﴿ وَالقَمر: ١٠]

'' انھوں نے اپنے رب سے دعا کی کہ میں مغلوب ہوں تو میرا بدلا لے۔''

معلوم ہوا کہ اگر نوح علیا کو مافوق الاسباب تو تیں میسر ہوتیں نو مغلوبیت کا ذکر نہ كرتے\_اى طرح ہود عليه كے ليے (سورة بود :٥٠ تا١٠)، ابراہيم عليه كے ليے (الانبياء: ١١/١١ تا ٢١)، لوط فليكاك لير (الشراء: ١٦٠ ١٤٥ هود: ١٢٠ ٢ ما ١٨٠)، شعيب فليكاك لير (هود: ٩٥٥٨)، ايوب عليظا كے ليے (ص:١٦ تا٢٨)، موئي عليظا كے ليے (الاعراف:١٠٣ تا ١٢٢ له طر: ٣٥\_ الشعراء: ١٠ تا ٢٨ \_ القصص: ٣٣)، مارون عليها كے ليے (طه: ٥٥)، يونس عليها كے ليے (صارات: ١٣٩ تا ١٨٨) جس مين الله تعالى نے فرمايا كه اگر وه يعنى سيدنا يونس عليا مجصص نه يكارت تو قيات تک محیلی کے پیٹ ہی میں رہتے ، ان سورتوں کا مطالعہ کریں۔

## الله تعالیٰ کو اپنے لیے کافی سمجھو:

فرمان باری تعالی ہے:

﴿ ٱلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ۚ وَيُخَيِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِنْ دُوْنِهِ ۚ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَهَا لَهُ

مِنْ هَادٍ فَ ﴾ [الزمر: ٣٦]

'' کیا اللہ اپنے بندے کو کافی نہیں اور وہ آپ کو ان لوگوں سے ڈراتے ہیں جو اس کے سوا ہیں اور جے اللّٰہ گمراہ کر دے تو اے راہ پر لانے والا کوئی نہیں۔''

﴿ وَإِنْ تَوَكُّوا فَقُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ ۚ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ ۖ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ

الْعَظِيْمِ أَنَّ [ التوبة: ١٢٩]

'' پھر اگر بیلوگ پھر جائیں تو کہہ دو مجھے اللہ کافی ہے۔اس کے سوا اور کوئی معبود نہیں۔ اسی بر میں بھروسا کرتا ہوں اور وہی عرش عظیم کا مالک ہے۔''

سيدنا ابوالدرداء ولينتط فرمات بين كه جو شخص بيآيت "حبى الله" صبح اور شام سات سات مرتبه يراه لے كا الله تعالى اس ك فكر ومشكلات كوكافى بوجائ كا\_[أبو داؤد، كتاب الأدب،باب

ما يقول إذا أصبح : ٥٠٨١ ]

﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيْمَانًا وَقَالُوْا حَسْبُنَا اللهُ وَيَعْمَ الْوَكِيْلُ ﴾ [ آل عمران: ١٧٣]

''جنھیں لوگول نے کہا کہ مکہ والول نے تمھارے مقابلے کے لیے سامان جمع کیا ہے، سوتم ان سے ڈرو تو ان کا ایمان اور زیادہ ہوا اور کہا کہ ہمیں اللہ کافی ہے اور وہ بہترین کارساز ہے''

یہ جنگ احد کے بعد کا واقعہ ہے اور صحابہ کرام ٹھائٹیٹر نے بینہیں کہا کہ رسول اللہ طائٹیٹر ہمارے
پاس موجود ہیں، وہ ہمیں کافی ہیں، وہ بہت اچھے کارساز ہیں اور نہ رسول اللہ طائٹیٹر نے فرمایا کہ ہیں
کافی ہوں اور میں بہت اچھا کارساز ہوں۔ اتنی واضح آیات کے باوجود آج کل کے پچھاکمہ گوکیا
کیا کر رہے ہیں، سوچنے کی ضرورت ہے اور بیسوج بدلنے کی ضرورت ہے اور صرف اللہ کو کافی
سمجھنا چاہیے۔

الله تعالی کی قدر کروجیها که اس کی قدر کرنے کاحق ہے۔قرآن مجید اور احادیث مبارکہ ہمیں ہتاتی ہیں کہ انبیائے کرام وصالحین کو جب بھی ضرورت پڑی انھوں نے صرف الله تعالیٰ کے سامنے اپنی فریادیں پیش کیس بعنی الله تعالیٰ کو اپناغوث اور فریاد رس سمجھا۔ آدم طیفا سے لے کر ہمارے پیارے رسول مُن فیلاً کی حیات مبارکہ تک ہمیں یہی درس ملتا ہے کہ ہم آرام ومصیبت کے وقت صرف الله تعالیٰ ہی کو یکاریں اور اسے مشکل کشا اور حاجت رواسمجھیں۔

رسول الله علی کی ساری حیات طیبه کا جب ہم احادیث کی کتابوں میں مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں یہی پتا چلتا ہے کہ ہمارے پیارے نبی علی پی بتا چلتا ہے کہ ہمارے پیارے نبی علی پی بتا چلتا ہے کہ ہمارے پیارے نبی علی اور اسے پیارا اور غروہ تبوک سے لے میں بنفس نفیس سالار اعظم تھے، اپنے رب کے سامنے دعا کی اور اسے پیارا اور غروہ تبوک سے لے کر آخری دم تک حتی کہ ہجرت کے وقت غار تور میں بھی سیدنا ابو بکر دہائی ہے کہا کہ اللہ ہمارے ساتھ ہے، ہمارا مددگار ہے۔ (التوبہ: ۴۷) یہ آپ ٹائیٹی نے بھی نہیں فرمایا کہ میرے صحابہ! میں ساتھ ہے، ہمارا مددگار ہے۔ (التوبہ: ۴۷) یہ آپ ٹائیٹی نے بھی نہیں کوئی خطرہ نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ ہی یہاں موجود ہوں، نفع و نقصان میرے اختیار میں ہے، لہذا شمصیں کوئی خطرہ نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ ہی سے ہرموقع پر فریاد کی۔ اس سے ثابت ہوا کہ غوث اور فریا درس صرف اللہ تعالیٰ ہے۔ جنگ بدر سے ہرموقع پر فریاد کی۔ اس سے ثابت ہوا کہ غوث اور فریا درس صرف اللہ تعالیٰ ہے۔ جنگ بدر کے لیے دیکھیے: (آل عران: ۱۲۲۱۲۱۰) جنگ احد کے لیے دیکھیے: (آل عران: ۱۲۲۲۱۲۱) جنگ احد کے لیے دیکھیے: (آل عران: ۱۲۲۲۲۱) جنگ احد کے لیے دیکھیے: (النصر: ۱۱۰۰)۔

جنگ حنین کے لیے دیکھیے: (التوبہ: ٢٦،٢٥) یہاں ہم جنگ حنین کے متعلق قرآنی آیات و ترجمہ ککھیں گے۔ اس جنگ میں رسول اللہ طاقیا خود سالار اعظم سے اور آپ طاقیا کے ساتھ کی ہزار صحابہ اس جنگ میں شریک سے لیکن اللہ تعالیٰ نے قرآن میں اس جنگ کا جونقشہ کھینچا ہے وہ ہمیں توحید کاعظیم درس دیتا ہے۔ ہاتی جنگوں کے متعلق مندرجہ بالا حوالوں کو دیکھ کرآپ خود قرآن کا مطالعہ کرس:

﴿ لَقَدُ نَصَرَّكُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيْرَةٍ ۗ وَيَوْمَ حُنَيْنِ ۗ اِذْ اَعْبَشَكُمْ كَثُرَ تُكُمْ فَكَمُ تُغْنِ
عَنْكُمْ شَيْئًا وَصَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِهَا رَحْبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُمْ مُدْبِرِيْنَ ۚ ثُمَّ اَنْزَلَ اللهُ
سَكِيْنَتَهُ عَلَى رَسُوْلِهِ وَعَلَى الْهُؤُمِنِيْنَ وَاَنْزَلَ جُنُوْدًا لَّمْ تَزَوْهَا وَعَذَّبَ النَّذِيْنَ كَفَرُوْا
وَذْلِكَ جَزَاءُ الْكَفِرِيْنَ ﴾ [التوبة: ٢٦،٢٥]

''اللہ بہت سے میدانوں میں تمھاری مدد کر چکا ہے اور حنین کے دن جب تم آپی کثرت پر خوش ہوئے چر وہ تمھارے کچھ کام نہ آئی اور تم پر زمین باوجودا پی فراخی کے تنگ ہوگئی۔ چرتم پیٹے پھیر کر ہٹ گئے۔ چر اللہ تعالی نے آپی طرف سے آپئی رسول تالیج پر اور ایمان والوں پر تسکین نازل فرمائی اور وہ فوجیں اتاریں کہ جنھیں تم نے نہیں دیکھا اور کافرول کو عذاب دیا اور کافرول کی یہی سزاہے۔''

یہاں رسول الله مُن ایک دعا کا ذکر بے جانہ ہوگا۔ سیدنا ابو ہریرہ رٹی اللہ کا در ایت ہے کہ رسول الله مُن اللہ کا نے تھے: ''کوئی سچا معبود نہیں سوائے اللہ تعالیٰ کے، وہ اکیلا ہے۔ اس نے عزت دی ایخ اکثر کو اور مدد کی ایخ بندے کی اور مغلوب کیا کا فروں کی جماعتوں کو اس اکیلے نے اس کے بعد کوئی شے نہیں ہے۔' [مسلم، کتاب الحج، باب ما یقول إذا رجع من سفر الحج وغیرہ: ١٣٤٤]

آج کل کچھ لوگ شخ عبدالقادر جیلانی رشائنے کوغوث الاعظم کہتے ہیں، ان کے اس غلط عقیدہ کا قرآن میں جواب موجود ہے کہ انھوں نے اور ان کے باپ دادا نے بینام رکھ لیے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اس کی کوئی سندنہیں اتاری۔ یہی بات دوسرے ناموں پر بھی صادق آتی ہے جو انھوں نے اپنی طرف سے رکھ لیے ہیں جیسے داتا، گئج بخش، غریب نواز، مشکل کشا، دشگیر وغیرہ حالانکہ مشکل کشا و دشگیر صرف اللہ تعالیٰ ہے:

﴿ اَمَّنْ يُجِيْبُ الْمُضْطَرِّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوْءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ الْأَرْضِ \* عَالَهُ مَّعَ الله \* قَلْلُلَّ مَّا تَنَكَّرُونَ ﴾ [النمل: ٦٢]

معنو سیبیر ملا میں سروں ﴾ [مسان ۱۹۲۸] ''محلا کون ہے جو بے قرار کی دعا قبول کرتا ہے اور برائی کو دور کرتا ہے اور شخصیں زمین میں نائب بنا تا ہے، کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور معبود بھی ہے،تم بہت ہی کم سیحقے ہو۔'' (مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے بنی اسرائیل : ۲۵۔ انتمل : ۵۳)

#### معجزات انبیائے کرام کے اختیار میں نہ تھے:

﴿ وَلَقَدُ ٱرْسُلْنَا رُسُلًا مِّنْ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَّنْ لَّمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ \* وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ آنُ يَأْتِيَ بِأَيَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ \* فَإِذَا جَآءَ ٱمْرُ اللهِ قُضِيَ بِالْحَقِّ وَخَسِرَهُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ ﴿ ﴾ [المؤمن: ٧٧]

"فقیناً ہم آپ سے پہلے بھی بہت سے رسول بھیج چکے ہیں جن میں سے بعض کے (واقعات) ہم آپ کو بیان کر چکے ہیں اور ان میں سے بعض کے آپ کو بیان ہی نہیں کیے اور کسی رسول کا بیر (مقدور) نہ تھا کہ کوئی مجزہ اللہ کی اجازت کے بیٹے را سکے۔ پھر جس وقت اللہ کا حکم آئے گا حق کے ساتھ فیصلہ کر دیا جائے گا اور اس جگہ اہل باطل خمارے میں رہ جائیں گے۔"

قرآن کریم میں تو صرف بچیس انبیاء ورسل کا ذکر اور ان کی قوموں کے حالات بیان کیے گئے ہیں حالانکہ کل انبیاء ورسل کی تعداد اس سے کہیں زیادہ ہے۔ [مسند أحمد: ١٧٩،١٧٨٠٥\_ صحیح ابن حبان: ٧٦٠/٢، ٧٧، ح: ٣٦١٠\_ مستدرك حاكم: ٩٧/٢،

معجزہ وہ خرق عادت واقعہ ہے جو پیغمبر کی صداقت پر دلالت کرے۔ کفار پیغمبروں سے مطالبے کرتے رہے کہ ہمیں فلاں فلاں چیز دکھاؤ، جیسے خود ہمارے پیغمبر کا ئنات ﷺ سے کفار مکہ نے کئی چیزوں کا مطالبہ کیا جس کی تفصیل بنی اسرائیل (۹۰ تا ۹۳) میں موجود ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کسی پیغمبر کے اختیار میں بینہیں تھا کہ وہ اپنی قوموں کے مطالبے پران کوکوئی معجزہ صادر کر کے دکھلا دے، بیصرف اللہ تعالیٰ کے اختیار میں تھا بعض نبیوں کوتو ابتدا ہی سے معجزے دے دے دیے گئے تھے، بعض قوموں کو این کے مطالبے پر معجزہ دکھلایا گیا۔ ورخیس دکھلایا گیا۔

اللہ تعالیٰ کی مرضی کے مطابق اس کا فیصلہ ہوتا تھا، کسی نبی کے ہاتھ میں بیا ختیار نہیں تھا کہ وہ جب چاہتا مجورہ دکھلا دیتا۔ اس سے ان لوگوں کی واضح تر دید ہو جاتی ہے جو بعض اولیاء کی طرف بیہ باتیں منسوب کرتے ہیں کہ وہ جب چاہتے اور جس طرح چاہتے خرق عادت امور (کرامات) کا اظہار کر ویتے تھے۔ جیسے شخ عبدالقادر جیلانی کے لیے بیان کیا جاتا ہے۔ بیسب من گھڑت قصے کہانیاں ہیں۔ جب اللہ نے بغیمروں کو بیا ختیار نہیں دیا، جن کو اپنی صدافت کے جوت کے لیے اس کی ضرورت بھی تھی تو کسی ولی کو بیا اختیار کیوکر مل سکتا ہے؟ بالحضوص جب کہ ولی کو اس کی ضرورت بھی تہیں ہوتا ہے، اس لیے مججزہ ان کی ضرورت بھی نہیں ہے، کیونکہ نبی کی نبوت پر ایمان لانا ضروری ہوتا ہے، اس لیے مججزہ ان کی ضرورت بھی نہیں دگئی۔ فروت تھی لیکن اللہ کی حکمت و مشیت اس کی مقتضی نبھی، اس لیے بیقوت کسی نبی کو نہیں دی گئی۔ ولی کی ولایت پر ایمان رکھنا ضروری نہیں ہے، اس لیے اخسیس کرامات کی ضرورت ہی نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ اللہ بی کی طرف جاتے ہیں۔ تعالیٰ انسی ہی کی طرف جاتے ہیں۔ (البقرۃ: ۲۱۰۔آل عمران : ۲۰۱۔الانفال: ۲۲۰۔

## غیراللہ کے لیے رب اور اس طرح کے دوسرے الفاظ:

قرآن میں غیراللہ کے لیے رب کے الفاظ استعال ہوئے مثلاً والدین کے لیے (بی اسرائیل: ۱۲/۲۲) بادشاہ کے لیے (بی اسرائیل: ۵۰٬۳۲،۳۱) بادشاہ کے لیے (بوسف: ۱۲/۱۳) اور فرعون نے موکی علیقا کو جو بجیبن میں پالا اس کے لیے (اشعراء: ۱۸) اس طرح ملکہ سبا کے تخت کے لیے عرش عظیم کا لفظ آیا ہے (انمل: ۲۳) اور اللہ کے عرش کے لیے بی لفظ عرش عظیم آیا ہے (انمل: ۲۲) اور دوزخی کے لیے قرآن کریم میں آیا

﴿ ذُقُ ۚ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْزُ الْكَرِيْمُ۞ ﴾ [الدحان: ٤٨]

''اب دوزخ كا مزا چكه، تو دنيا ميس بهت طاقت والا،عزت والا تھا۔''

یے عربی الفاظ ہیں جوخالق اور مخلوق دونوں کے لیے استعال ہوئے ہیں۔ مخلوق کے لیے بہت محدود اسباب کے تحت اور عارضی ہیں اور خالق کے لیے ان باتوں کے برعکس ہیں لیعنی لا محدود، اسباب کے بغیر اور مستقل ہیں لیعنی ازل سے ابد تک اور مخلوق کے دنیاوی اختیارات اللہ کی مرضی کے تابع ہیں۔ جب انسان فوت ہوجاتا ہے تو سب اختیارات ختم ہوجاتے ہیں۔

#### قرآنی فیصلے اور آج کل کے کلمہ گو:

الله تعالی ہی سب کا غریب نواز ہے (یعنی غریبوں کونواز نے والا):

﴿ يَا يَهُمَا النَّاسُ اَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيْدُ ۞ [ فاطر: ١٥]

"ا الوكواتم سب الله كويول والله على بناز ب، سب خويول والا"

(ف ، ۴۸) لینی اس کے فضل واحسان کے حاجت مند ہواور تمام خلق اس کی محتاج ہے۔خلق

ہر دم اور ہر لخظہ اللہ تعالیٰ کی مختاج ہے اور کیوں نہ ہوگی ان کی ہستی اور ان کی بقاسب اس کے کرم

سے ہے۔ (ترجمہ احمد رضا خان صاحب وتفییر مراد آبادی)

الله بى سب كامشكل كشاب، يعنى مشكلات كختم كرنے والا:

﴿ مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ۚ وَمَا يُمْسِكَ ۖ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ

بَعْدِهِ ﴿ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﴾ [ فاطر: ٢ ]

''الله جو رحمت لوگوں کے لیے کھولے (فس)اس کا کوئی رو کنے والانہیں ہے اور جو کچھ روک لیے تو اس کی روک کے بعد اس کو کوئی جیھوڑنے والانہیں ہے اور وہی عزت و

حکمت والا ہے۔''

(ف، )مثل بارش ورزق وصحت وغیرہ کے۔ (ترجمہ احمد رضا خان صاحب وتغییر مراد آبادی) اللہ تعالیٰ ہی سب کا دشگیر ہے، یعنی مصیبت کے وقت تھامنے والا۔

﴿ اَمَّنْ يَجْيِبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ السُّوَّءَ وَيَجْعَلَكُمْ خُلَفَآءَ الْأَرْضِ عَ الله مَّتَع

اللهِ ﴿ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ۞ ﴾ [النمل: ٦٢]

''یا وہ جو لا چار کی سنتا ہے (ف ۱۱۰) جب اسے پکارے اور دور کر دیتا ہے برائی اور شخصیں زمین کا وارث کرتا ہے۔ کیا اللہ کے سواکوئی اور معبود ہے۔ بہت ہی کم دھیان کرتے ہو۔'' (ف: ۱۱۰) اور حاجت روائی فرما تا ہے۔ (ترجمہ احمد رضا خان صاحب وتفییر مرا د آبادی) اللہ تعالیٰ ہی سب کی ڈوبتی کشتیوں کا پارلگانے والا ہے:

﴿ هُوَ الَّذِى يُسَيِّرُكُمْ فِى الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ۚ حَتَّى إِذَا كُنْتُمْ فِى الْفُلُكِ ۚ وَجَرَيْنَ بِهِمْ بِرِيْجٍ طَيِّبَةِ وَقَرِحُوْا بِهَا جَآءَتْهَا رِيْحٌ عَاصِفٌ وَجَآءَهُمُ الْمَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَظَنُّوْا اَنَّهُمُ أُجِيْطَ بِهِمْ " دَعُوا اللهَ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ ۚ لَهِنْ آَنَجَيْتَنَا مِنْ هٰذِهٖ لَنَكُوْنَقَ مِنَ الشَّكِرِيْنَ ﴿ فَلَتَا ٓ الْمُنْكِرِيْنَ ﴿ فَلَتَا ٓ الْمُنْكِرِيْنَ ﴿ فَلَتَا اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

''وبی ہے جو شمصیں خشکی اور تری میں چلاتا ہے، یہاں تک کہ جب تم کشتی میں ہوتے ہواور وہ اچھی ہوا سے انھیں لے کر چلیں اور اس پر خوش ہوئے۔ پھر ان پر آندھی کا جھونکا آیا اور ہر طرف سے لہروں نے انھیں آلیا اور وہ سجھ گئے کہ ہم گھر گئے۔ اس وقت خالص اللہ کو پکارتے ہیں، خالص ای کے بندے ہو کر کہ اگر تو ہمیں اس سے بچا لے گا تو ہم ضرور شکر گزار ہوں گے۔ اللہ جب انھیں بچالیتا ہے فوراً ہی زمین میں ناحق زیادتی کرنے گئے ہیں۔ اے لوگو اِتمھاری زیادتی تمھاری ہی جانوں کا وبال ہے۔ ونیا کے جیتے جی فائدہ اٹھا لو پھر شمصیں ہماری طرف پھرنا ہے۔ پھر اس وقت ہم تم کو با خبر کر دیں گے ان سے جو تمھارے کام تھے۔''

حدیث میں آتا ہے کہ جب مشرکین مکہ کی کشتیاں ڈو بنے لگتیں تو سب کو چھوڑ کرصرف اللہ تعالی کو پکارتے ہیں۔

## صرف الله تعالى مى رب يعنى داتا ہے:

الله تعالی رب العالمین ہے یعنی سارے جہانوں کا داتا ہے۔قرآن مجیدان الفاظ سے بھرا پڑا ہے کہ اللہ تعالی رب العالمین یعنی سارے جہانوں کا داتا ہے۔ (یاد رہے کہ داتا سنسکرت کا لفظ ہے، عربی میں اس کے مترادف الفاظ رب، وہاب اور وکیل ہیں۔ ان متیوں لفظوں پر ہم اس کتاب میں بحث کریں گے) قرآن مجید میں جگہ جگہ ہے کہ الله تعالی آدم علیا سے لے کر ہمارے پیارے رسول علیا ہے سب کا رب یعنی داتا ہے۔ رب العالمین کے معنی ہیں ہر چیز مثلاً جن، انسان، ملائکہ، مویش، پرندے، آبی مخلوق وغیرہ کو پیدا کرکے ان کی ضروریات ان کے احوال اوراجسام کے مطابق مہیا کرنے والا اوران کے نفع و نقصان کا مالک:

﴿ وَإِذْ آخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ أَدَمَ مِنْ ظُهُوْرِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدُهُمْ عَلَى ٱنْفُسِهِمْ ۗ ٱلسُّتُ بِرَبِّكُمْ ۚ قَالُوْا بَلَى ۚ شَهِدْنَا ۚ ٱنْ تَقُوْلُوْا يَوْمَ الْقِلِيمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ لهٰذَا غُفِلِيْنَ ۗ ٱوْ تَقُوْلُوْا اِلَّهُمُ اَشْرَكَ أَبَا وَنَ اَبِهُ وَلَكُنّا ذُرِيّةً مِّنْ بَعْدِهِمْ اَفَتُهُلِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطِلُوْنَ وَكَذَلِكَ نَفْصِلُ الْأَيْتِ وَلَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ وَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢ تا ١٧٤]

''اور جب تيرے رب (داتا) نے بن آدم کی پیٹھوں سے ان کی اولاد کو نکالا اور ان

سے ان کی جانوں سے اقرار کرایا، کیا میں تمھارا رب یعنی داتا نہیں ہوں؟ انھوں نے کہا

ہاں! کیون نہیں ہم اقرار کرتے ہیں۔ کہیں قیامت کے دن کہنے لگو کہ ہمیں تو اس کی خبر نہمی یا کہنے لگو تھے۔ کیا تو ہمیں اور آئی طرح ہم کی اولاد تھے۔ کیا تو ہمیں اس کام پر ہلاک کرتا ہے جو گراہوں نے کیا اور اس طرح ہم کھول کرآیتیں بیان کرتے ہیں تاکہ وہ لوٹ آئیں۔''

الله تعالی نے عالم ارواح میں ہرانسان سے اقرار کرایا کہ اللہ ہی اس کا رب یعنی داتا ہے، اور کوئی نہیں۔اب کی لوگ اس اقرار سے پھر گئے ہیں اور دیگر کو اپنا داتا بنا لیا ہے جوشرک ہے اور اللہ تعالی قرآن میں کھول کھول کر بیان کر رہا ہے کہ اور کوئی داتا نہیں:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَلِكَةُ الَّ تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَ اَنْهِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِيْ كُنُتُو تُوْعَدُونَ۞﴾ [خم السحدة: ٣٠]

'' بے شک جنھوں نے کہا تھا کہ ہمارا رب یعنی داتا اللہ ہے پھراس پر قائم رہے، ان پر فرشتے اتریں گے (موت کے وقت) کہتم خوف نہ کرو اور نہ غم کرو اور جنت میں خوش رہو، جس کا تم سے وعدہ کیا جاتا تھا۔''

لیمنی جنھوں نے دنیا میں آ کر عالم ارواح کا وعدہ یاد رکھا کہ اللہ ہی رب لیمن وا تا ہے اور اس بات پر قائم رہے وہ جنتی ہیں۔ (مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے الانعام: ۱۲۱ تا ۲۵۔ آل عمران: ۸۲،۵۱،۹۲۔ الکیف: ۳۲ تا ۴۴ \_مومن: ۲۰ تا ۸۲)۔

عالم ارواح کا ذکر ہو چکا، دنیا میں داتا کہنے کا ذکر ہو چکا، اب یاد رہے کہ موت کے بعد قبر میں پہلاسوال یہ ہوگا: "مَنُ رَّبُّكَ" "تیرا رب یعنی داتا کون ہے؟ "بیسوال نہیں ہوگا کہ تیرا اللہ کون ہے؟ کیونکہ اللہ کو اللہ تو تقریباً ساری مخلوق مانتی ہے کئی لوگ اوروں کو داتا مانتے ہیں ۔ قبر میں سوال یہ ہوگا کہ تیرا داتا کون ہے؟ جو لوگ دوسروں کو اللہ کے علاوہ داتا مانتے ہیں وہ مارے جا کیں گے کیونکہ انھوں نے شرک کا ارتکاب کیا ہے اور شرک ظلم عظیم ہے جس کا رب نے واضح

وعدہ کیا ہے کہ وہ شرک کو معاف نہیں کرے گا۔

#### بے قراری کی دعا:

﴿ لَا اِللَّهُ اللَّهُ الْعَظِيُمُ الْحَلِيُمُ، لَا اِللَّهَ اِلَّا اللَّهُ رَبُّ الْعَرُشِ الْعَظِيُمِ، لَا اِللَّهَ اللَّهُ رَبُّ الْعَرُشِ الْعَظِيُمِ، لَا اِللَّهَ اللَّهُ رَبُّ الْعَرُشِ الْكَرِيْمِ ﴾ اللَّهُ رَبُّ الْعَرُشِ الْكَرِيْمِ ﴾

[ بخارى، كتاب الدعوات، باب الدعاء عند الكرب : ٦٣٤٦ مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب الدعاء الكرب : ٢٧٣٠]

''اللہ کے علاوہ کوئی عبادت کے لائق نہیں جوعظمت والا، بردبار ہے۔ اللہ کے علاوہ کوئی عبادت کے لائق نہیں جوعش عظیم کارب، لینی داتا ہے۔ اللہ کے علاوہ کوئی عبادت کے لائق نہیں جو آسانوں کا رب یعنی داتا اور زمین کا رب یعنی داتا ہے اورعرش کریم کا رب یعنی داتا ہے۔'

( اَللَّهُ اَللَّهُ رَبِّى لاَ أُشُرِكُ بِهِ شَيئًا ) "الله! الله ميرا رب يعنى داتا ہے، ميں اس كماتھ كى چيز كوشر كي نہيں كرتا۔ " [ ابن ماجه، أبواب الدعاء، باب الدعاء عند الكرب : ٣٨٨٢ أبوداؤد: كتاب الوتر: باب في الإستغفار: ٢٥٥٥٥

ثابت ہوا کہ اللہ کے سواکسی اور کو داتا سمجھنا شرک ہے۔

#### صرف الله ہی سب کا وہاب اور داتا ہے:

فرمان الہی ہے:

﴿ لِلهِ مُلْكُ السَّمَوٰتِ وَالْأَرْضِ \* يَخْلُقُ مَا يَثَآءُ \* يَهَبُ لِمَنْ يَثَآءُ إِنَاقًا وَيَهَبُ لِمَنْ يَثَآءُ الذُّكُورَ ۚ آوْ يُرَوِّجُهُمْ ذُكُرَانًا وَإِنَاقًا \* رَيَجْعَلُ مَنْ يَثَآءُ عَقِيْمًا \* إِنَّهُ عَلِيْمٌ قَدِيرٌ ۞ ﴾

[الشورى: ٥٠،٤٩]

"الله بى كے ليے ہے آسانوں اور زمين كى سلطنت \_ (ف ١٢١) بيدا كرتا ہے جو چاہے، جو چاہے، جو چاہے بيٹے وے (ف ١٢٨) يا دونوں ملا جے چاہے بيٹے اور بيٹياں عطا فرمائے (ف ١٢٨) اور جسے چاہے بيٹے اور بيٹياں اور جسے چاہے بانجھ كروے (ف ١٢٩) ـ "

(ف ۱۲۷) جیسا چاہتا ہے تصرف فرما تا ہے، کوئی دخل دینے اور اعتراض کرنے کی مجال نہیں رکھتا۔

(ف ۱۲۷)ای طرح یہ بات نگلتی ہے کہ کسی کو یا پھراسے بانجھ ہی کر دے بیٹے نہ دے۔

(ف ۱۲۸) دختر نه دے۔

(ف ۱۲۹) یعنی اس کے اولاد ہی نہ ہو۔ وہ مالک ہے، اپنی نعمت کو جس طرح چاہے تقسیم کرے، جے جوچاہے دے، انبیاء عِیظِی میں بھی بیسب صورتیں پائی جاتی ہیں۔سیدنا لوط علیٰ اور سیدنا شعیب علیٰ کی صرف میرند تھے، کوئی سیدنا شعیب علیٰ کی صرف میٹیاں تھیں کوئی بیٹانہ تھا۔سیدنا ابراہیم علیٰ کے صرف فرزند تھے، کوئی دختر نہ تھی اور ہمارے رسول اللہ عَنظِیْم کو اللہ تعالیٰ نے چارفرزند عطا فرمائے اور چارصا جزادیاں۔ کی علیٰ اور جہارے کوئی اولاد ہی نہیں۔ (ترجمہ احمد رضا خان صاحب وتفسیر مراد آبادی) وہاب یعنی واتا کے لیے مزید حوالہ جات (سورہ مریم: ۵۳٬۵۰۵)

# صرف الله ہی سب کا وکیل یعنی کارساز اور داتا ہے:

فرمان باری تعالی ہے:

﴿ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لَآ اِلْهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذْهُ وَكِيْلًا ۞ ﴾ [ المزمل: ٩]

''وہ مشرق کا رب اور مغرب کا رب ہے، اس کے سوا کوئی معبود نہیں تو تم (اے نی!) ای کوانیا کارساز بنالو۔''

(مزیدحوالہ جات کے لیے دیکھیے آل عمران: ۱۵۹،۱۲۹،۳۲۱۔النساء:۱۲،۱۳۲،۸۱)

## توحيد في التصرف كے شركيه امور:

اللہ تعالیٰ کے سواکسی اور کو حقیقی مالک سمجھنا شرک ہے، وہی کا ئنات میں حکومت اور فرماں روائی کے تمام اختیارات رکھتا ہے۔اللہ کے سواکسی کواس میں کوئی اختیار نہیں۔

(الحشر: ٢٣)

الله تعالیٰ نے سورہ رعد میں فرمایا:

﴿ اَللّٰهُ الَّذِيْ رَفَعَ السَّمَاوٰتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ \* كُلُّ يَجْدِيْ لِآجَلٍ مُّسَمَّى \* يُدَبِّرُ الْاَمْرَ يُفَصِّلُ الْآلِتِ لَعَلَّكُمْ بِلِقَآءِ رَبِّكُمْ

**تُوْقِنُونَ۞** ﴿ الرعد: ٢]

''اللہ تعالی وہ ہے جس نے آسانوں کو بلند کیا بغیر ستون کے،تم اسے دیکھتے ہو، پھروہ عرش پر مستوی ہوا اور سورج اور چاند کو منخر کیا، ہرا یک ایک مقررہ مدت تک چلتا ہے، وہ کام کی تدبیر کرتا ہے، نشانیاں کھولتا ہے، تا کہتم اپنے رب کی ملاقات کا یقین کر لو۔'' کائنات کا سارا نظام اللہ تعالی چلا رہا ہے اور وہی زمین اور آسان کے تمام خزانوں کا مالک ہے،کسی اور کو داتا، گنج بخش، مشکل کشا، یا دشگیر وغیرہ سمجھنا شرک ہے۔

نيز فرمايا:

﴿ آمِ اتَّخَذُوْا مِنْ دُوْنِ اللهِ شُفَعَآءً ۚ قُلْ آوَلَوْ كَانُوْا لَا يَعْلِلُوْنَ شَيْئًا وَلَا يَعْقِلُونَ ۞ قُلْ تِلْهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيْعًا ۗ لَهُ مُلْكُ السَّمَاوِتِ وَالْأَرْضِ ۗ ثُمَّ اللَّهِ تُرْجَعُونَ ۞ ﴾

[ الزمر : ٤٤،٤٣ ]

'' کیا انھوں نے اللہ کے سوا اور سفارشی بنا لیے ہیں، کہو کہ خواہ وہ کسی چیز کا بھی اختیار نہ رکھتے ہوں اور نہ ( کچھے) سجھتے ہی ہوں، کہہ دو کہ سفارش تو سب اللہ ہی کے اختیار میں ہے، اس کے لیے آسانوں اور زمین کی بادشاہت ہے، پھرتم اس کی طرف لوٹ کر جاؤگے۔''

قیامت کے روز کسی کو سفارش کرنے کی اجازت دینے یا نہ دینے، سفارش قبول کرنے یا نہ کرنے ہا نہ کرنے ہا ہے کہ کرنے ہا نہ کرنے، کسی کو ثواب یا عذاب دینے اور کسی کو پکڑنے یا چھوڑنے کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ کو ہوگا:
﴿ يَا يَهُا اللّٰذِينَ الْمَنُوا اللّٰهِ عَبْدُوْا لِلّٰهِ وَلِلْاَ سُوْلِ إِذَا دَعَا كُمْ لِمَا يُحْيِينَكُمْ ۚ وَاعْلَمُوۤ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ

یحوں بین المعرود و و المعرود و المع

رزق كى تنگى يا فراخي، محت اور بهاري، نفع اور نقصان زندگى اورموت ديينه والا صرف الله تعالى

ہے۔اللہ کے علاوہ کسی اور مخلوق کو اس پر قادر سمجھنا شرک ہے۔ (هود:٦)

اولا د دینے یا نیہ دینے والا، بیٹے اور بیٹیاں دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے اور کسی کواس پر قادر سمجھنا شرک ہے:

﴿ يِلْهِ مُلْكُ السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضِ \* يَخْلُقُ مَا يَثَمَاءُ \* يَهَبُ لِمَنْ يَتَمَاءُ وَانَاقًا وَيَهَبُ لِمَنْ يَتَمَاءُ لِمَنْ يَتَمَاءُ لِمَنْ يَتَمَاءُ اللَّهُ كُورَهُ اَوْيُزَوِّ جُهُمُوذُ كُرَانَاقًا وَيَجْعَلُ مَنْ يَتَمَاءُ عَقِيبًا \* إِنَّهُ عَلِيْمٌ قَارِيْرُ ﴿ ﴾ يَتُمَا عُالدُّ كُورَهُ اَوْيُورُ فَيَامُ اللَّهُ عَلَيْمٌ قَارِيْرُ ﴾

[ شوری: ۹،۰۶۹]

''آسانوں اور زمین کی بادشاہی اللہ ہی کی ہے، وہ جو چاہتا ہے پیدا کرتا ہے، جے چاہتا ہے بیدا کرتا ہے، جے چاہتا ہے بیٹے عطا کرتا ہے، یا انھیں بیٹے اور بیٹیاں ملا کرعطا کر دیتا ہے اور جے چاہتا ہے بانچھ کر دیتا ہے، یقیناً وہ سب کچھ جاننے والا، ہر چز برقدرت رکھنے والا ہے۔''

ونیا و آخرت کی تمام بھلائیاں صرف اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہیں کسی اور کو اس پر قادر سمجھنا ک ہے:

﴿ قُلِ اللَّهُمَّةَ مَلِكَ الْمُلُكِ تُوْتِي الْمُلُكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلُكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتُونِرُ مَنْ تَشَاءُ وَ يَعْرِفَ ٢٦]

''كہد دے اے اللہ! بادشاہی کے مالک! تو جے چاہے بادشاہی دیتا ہے اور جس سے چاہے بادشاہی چین لیتا ہے اور جس جے چاہے وار جسے چاہے وار جسے جاہد ویتا ہے اور جسے چاہے ذکیل کر دیتا ہے، تیرے ہی ہاتھ میں ہر بھلائی ہے، بے شک تو ہر چیز پر پوری طرح قادر ہے۔'' دلوں کے بھید اللہ تعالی جانتا ہے اور وہی دلوں کو پھیرنے والا ہے، کسی مخلوق کے بارے میں دلوں کے بھید اللہ تعالی جانتا ہے اور وہی دلوں کو پھیرنے والا ہے، کسی مخلوق کے بارے میں یہ عقیدہ رکھنا شرک ہے۔ (الانفال: ۳۲)

فر مائی۔

جب افضل الانبیاء مَنْ اللَیْمُ اورسب سے بڑے ولیوں لیمیٰ صحابہ کرام جی اُلیُمُ کا بیرحال ہے تو باقی بزرگوں کا ذکر ہی کیا۔

آپ مَنْ الْحِيْمَ کی دعاوَں کے بارے میں مراد آبادی تفییر کے حوالے: (البقرۃ، ف ۳۸۸ آل عمران، فوائد ۱۱۱، ۳۸۰ النساء، ف ۲۸۳ النوب: ف عمران، فوائد ۱۱۱، ۳۴۰ النساء، فوائد ۲۵۳ الزخرف، توائد: ۱۰۱ ۱۳۳ الزخرف، فوائد: ۱۰۱ ۱۳۳ الزخرف، فوائد: ۱۰۱ الدخان، ف ۸ القلم: ۱۸)

اور مراد آبادی تفییر میں ایک بہت بڑی بات کھی گئی کہ رسول اللہ مَالِیْتِمْ کفار کے مقابلہ میں جنگ کرنے کے لیے نظریف لے گئے۔ جنگ کرنے کے لیے نظریف لے گئے۔ جنگ کرنے کے لیے نظریف لے گئے۔ (آل عمران: ۱۲۳، ف ۳۴۰) اور جب ابراہیم ملینہ کوفرعون نے آگ میں ڈالا تو انھوں نے بھی بہی الفاظ پڑھے۔ (الائمیاء: ۱۸، ف ۱۲۳) ثابت ہوا کہ آپ ناٹینی کو اور ابراہیم ملینہ کوتھرف کا کوئی افتیار نہ تھا بلکہ انھوں نے نازک مواقع پر یہی کہا کہ ہمیں اللہ ہی کانی ہے، وہی ہمارا کارساز ہے۔

#### فرق صاف ظاہر ہے:

جب اسکیے اللہ کا ذکر کیا جاتا ہے تو آخرت پر ایمان ندر کھنے والوں کے دل کڑھنے لگتے ہیں اور جب اس کے سوا دوسروں کا ذکر کیا جاتا ہے تو یکا یک خوشی سے کھل اٹھتے ہیں۔ (سورۃ الزمر: ۴۵)

| الله کا فرمان                                                            | نام نہادمسلمان کی ریکار |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ''اے نبی!ان سے کہہ دو کہ میں تمھارے نفع ونقصان میں پچھاختیار             | مجر دو حجمولی میری      |
| نهیں رکھتا۔'' (الجن :۲۱)                                                 | يا محد (مثليلم)         |
| ' ' تمها را رب کہتا ہے کہ مجھے پکارو میں تمهاری فریا دسنوں گا۔'' (الموَن | کچھ بھی مانگنا ہے       |
| : ۲۰ _مزید حوالہ جات کے لیے انتمل : ۲۳ _ الاعراف: ۵۲،۵۵ )                | در مصطفیٰ سے مانگ!      |

| "اورالله دلوں کے حال تک جانتا ہے۔" (التفاین: ۴ مزید حوالہ جات کے          | شہباز کرے پرواز کہ                      |
|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ليي ق: ١٦_ العنكبوت: ١٠)                                                  | ;                                       |
| ''اور اگر الله شمصیں کسی مصیبت میں ڈال دے تو کون ہے جوشمھیں               | بری بری امام بری                        |
| اس مصیبت سے نکال دے اور اگر وہ شہمیں کسی خیر سے نواز نا حاہے تو           |                                         |
| وہ ہر چیز پر قادر ہے۔' (الانعام: ۱۷۔ مزیدحوالہ جات کے لیے یوس: ۱۰۷:       | کھری                                    |
| فاطر:۲)                                                                   |                                         |
| ''اور جو کوئی عزت چاہتا ہواہے معلوم ہو کہ عزت ساری کی ساری                |                                         |
| الله کے اختیار میں ہے۔'' (فاطر:۱۰۔ مزید حوالہ جات کے لیے۔ (آل             | : ' :                                   |
| عمران: ۲۷_ یونس: ۹۵)                                                      | قلندر لال                               |
| ''اور جن کوتم اللہ کے علاوہ پکارتے ہو وہ تو تھجور کی مختطی کی جھلی کے     | نورانی نور ہے                           |
| برابر بھی اختیار نہیں رکھتے۔' (فاطر: ۱۳۔ مزید حوالہ جات کے لیے آل         | ہر بلا دور ہے                           |
| عمران: ۲۷_پنِس: ۷۵)                                                       |                                         |
| ''اےلوکو! تم سب اللہ کے در کے فقیر ہواور اللہ تو منی اور حمید ہے۔''       | سارے نبی تیرے در                        |
| (فاطر: ۱۵_ مزید حوالہ جات کے لیے الرحمٰن:۲۹، البقرة: ۱۸۱)                 |                                         |
| ''جب بیکشتی میں سوار ہوتے ہیں تو اپنے دین کو خالص کر کے صرف               |                                         |
| الله کو پکارتے ہیں لیکن جب وہ نجات دے کر خشکی پراتار دیتا ہے تو           | خدا! میری نخشی پار لگا                  |
| ا یک شرک کرنے لگتے ہیں۔''(العنكبوت: ١٥- مزيد حوالہ جات كے ليے             | د ينا                                   |
| الانعام: ۱۳۴ ـ يونس : ۲۲)                                                 | *************************************** |
| ''زمین اورآسان کی بادشاہی اللہ ہی کے لیے ہے۔ وہ جو چاہتا ہے               |                                         |
| پیدا کرتا ہے، جے چاہتا ہے بیٹیاں عطا کرتاہے اور جے چاہتا ہے               | پتر دے دے رتا لال                       |
| بیٹے عطا کرتا ہے اور جسے جا ہتا ہے بیٹے اور بیٹیاں ملا جلا کر دیتا ہے<br> |                                         |
| اور جسے چاہتا ہے بے اولا در کھتا ہے، وہ تو جاننے والا اور قدرت والا       |                                         |
| ہے '' (الشور کی : ۴۹، ۵۰ ۱۵ عراف ۱۸۹، ۱۹۰۰ الزمر ۸)                       |                                         |

# کیا اللہ کے سواکوئی اور مشکل حل کرنے پر قادر ہے؟ ایک سوال کی دس شکلیں:

اکش فرہبی حلقوں میں بیسوال کہ آیا اللہ کے سواکوئی مشکل حل کرسکتا ہے یا صرف اللہ ہی اس پر قادر ہے؟ بڑے زور وشور سے اچھالا جاتا ہے مگر فریقین سے کوئی بھی قائل نہیں ہو پاتا۔ایک ذی شعور انسان کے ذہن میں بیسوال ابجرتا ہے تو وہ اس سوال کو مختلف بہلوؤں سے جا نچتا اور پر کھتا ہے کہ کیا اللہ کے سواکوئی اور ہستی مشکل کشائی کرسکتی ہے؟ اس سوال کی دس مختلف صورتیں ہیں جن کا جواب مطلو ب ہے۔امید ہے کہ میری بیر مشکل دور ہوگئی اور مجھے اس سوال کا شافی جواب دیا جائے گا:

- ا۔ اگر اللہ کے سواکوئی اور جستی مشکل حل کر سکتا ہے تو بتا یئے کہ سائل اور مشکل کشا کے در میان ہزاروں میل کی دور کی پروہ زندگی میں یا زندگی کے بعد قبر میں آوازین سکتا ہے؟
- ۲۔ بالفرض پی ثابت ہو جائے کہ وہ اتنے فاصلے پر آ واز س سکتا ہے تو پھر بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ
   آیا وہ دنیا کی ہر زبان سے واقف ہے؟
- س۔ اگریہ بات بھی ثابت ہو جائے کہ وہ ہر زبان سے واقف ہے تو پھر سوال پیدا ہو گا کہ اگر ایک وقت میں ہزاروں لوگ اپنی مشکل اس کے سامنے پیش کریں تو کیا وہ اس وقت سب کی مشکلات س لے گا اور سمجھ لے گا؟
- سم۔ کیا اس کو مجھی نیند بھی آتی ہے یا وہ ہمیشہ جاگتا رہتا ہے؟ اگر وہ سوجائے تو مشکلات کون حل کر برگا؟
  - ۵۔ ایک شخص بولنے سے قاصر ہے تو سائل کی دل کی بات وہ س کر کس طرح حل کرے گا؟
- انسان کو پیدائش ہے لے کر موت تک کئی طرح کی مشکلات کا سامنا ہوتا ہے، اگر وہ تمام
   مشکلات اللہ تعالیٰ حل کر سکتا ہے تو پھر غیر کی طرف رجوع کرنے کی کیا ضرورت ہے؟ اگر غیر
   ان تمام مشکلات کوحل کر سکتا ہے تو اللہ کی کیا ضرورت ہے؟
- 2۔ اگر غیر اللہ مشکل کشا تمام مشکلات حل کرنے پر قادر نہیں تو ہوسکتا ہے کچھ مشکلات حل کرنے کا بیڑا اللہ نے اٹھایا ہواور کچھ مشکلات حل کرنے کے اختیارات اس نے دوسروں کو دے دیے ہول، ہمارے پاس ایسی فہرست ہونی چاہیے؟

- ۸۔ کیا اللہ کے سوا جو ہستی مشکل نکال سکتی ہے کیا وہ مشکل ڈال بھی سکتی ہے یا اس کی ڈیوٹی صرف مشکلات دور کرنے پر ہے۔ اگر وہ بشکلات حل کر سکتی ہے تو پھر مشکلات ڈالنے والا کون ہے؟
- ۹ آخر کار نتیجه یبی نکلے گا که الله تعالیٰ مشکلت ڈالنے والا ہے اور غیر الله مشکل حل کرنے والا اگر الله تعالیٰ مشکل ڈالنے پرمصر ہواور دوسری ہستی مشکل حل کرنے پرمصر ہوتو دونوں میں کون سی ہستی غالب ہوگی؟
- ۱۰۔ کسی بھی برگزیدہ یا گنہگارہتی کا جنازہ پڑھنا ہو تو اس کی بخشش کے لیے اللہ کو آواز دی جائے یااس مشکل کشاغیراللہ کو؟

## بےبس ومجبور نام نہاد داتا:

ان صاحبان کے نام نہاو وَاتا کتنے مجبور ہیں، ثبوت کے لیے اخبار کا تراشہ پیش خدمت ہے:
''دربار کرمانوالہ شریف قبضہ گروپ سے واگزار کرانے کا مطالبہ لاہور (پ۔ر)
انجمن محبان حضرت کرمانوالہ شریف کے رہنماؤں شوکت علی، ایج اے شخ، ممتاز احمد،
محمطفیل اور عبدالغفور نے صوبائی وزیر اوقاف سے مطالبہ کیا ہے کہ بابا جی سرکار کومکمل
تحفظ فراہم کیا جائے، دربار کو قبضہ گروپ سے واگزار کرایا جائے۔''(روزنامہ جنگ
لاہور ۲۰۰۰ پریل، ۲۰۰۰ء)

امریکہ نے ان کے نام نہادغوث اعظم کے شہر بغداد پر بلکہ سارے عراق پر جن میں شیعوں کے متبرک مقامات کر بلا وغیرہ بھی شامل ہیں، اپریل ۲۰۰۳ء میں قبضہ کر لیا اور اب ۲۰۰۸ء تک امریکہ کا قبضہ ہے۔ ثابت ہوا کہ بیان کے غوث الاعظم نہیں کیونکہ وہ اپنے ملک اور شہر کا دفاع بھی نہیں کر سکے۔ان کی فریادری وہ کیا کریں گے؟

آج کل بہت سے کلمہ گولوگ''بری بری امام بری .....میری کھوٹی قسمت کرو کھری'' کہتے ہیں، اس کی حقیقت کچھ یول ہے، میرے سامنے اس وقت نوائے وقت لا ہور مورخہ ۱۶ فروری ۲۰۰۵ء موجود ہے جس کے صفحہ اول پر بیخبر ہے کہ'' درگاہ بری امام کی روحانی شخصیت راجہ اکرم سمیت ۲۲ فراد قتل۔ راجہ اکرم نماز جنازہ ادا کر کے واپس آرہے تھے کہ چھپ کر حملہ کیا گیا ۔لوگ دھاڑیں مار مار کر روتے رہے۔ اگر امام بری اپنے خلیفہ کی حفاظت نہ کر سکے اور راجہ اکرم کو نہ بتا سکے کہ حملہ آور تمھارے قل کے لیے چھپے ہوئے ہیں تو سوچیے امام بری ان لوگوں کی کیا کار سازی کریں گے ؟

# غیرالله میں تصرف کے اختیارات ماننے کی کچھ جھلکیاں

#### ا ولياء الله كالمقام:

اس میں شک نہیں کہ اولیاء اللہ کا مقام بہت بلند ہے، یہ اللہ کی دوتی کے منصب پر قائز ہیں،
گرستم یہ ہے کہ ان کے حالات لکھنے والوں نے نہایت نادان دوسی کا ثبوت دیا ہے۔ وہ اگر
بہترین مسلمان تھے تو یقینا انھوں نے تو حید ہی پھیلائی ہوگی اور اتباع سنت ہی پر زور دیا ہوگا گر
سوانح نگاروں نے ان کا جونقشہ کھینچا ہے، ان کی جو منظر کشی کی ہے وہ نہایت مکروہ اور مفتحکہ خیز
ہے۔اس کے مطابق بھی وہ جادوگر نظر آتے ہیں، بھی بھوت پریت لگتے ہیں، بھی پاگل وکھلائی
دیتے ہیں، بھی شعبدہ باز معلوم ہوتے ہیں اور بھی ایسے محسوس ہوتا ہے جیسے اللہ ان کا لنگوٹیا رہا
دیتے ہیں، بھی شعبدہ باز معلوم ہوتے ہیں اور بھی ایسے محسوس ہوتا ہے جیسے اللہ ان کا لنگوٹیا رہا

- ا۔ ابرائیم بن ادھم قدم قدم پر دونفل پڑھتے ہوئے چودہ برس میں بلخ سے خانہ کعبہ کے مقام پر پہنچ تو خانہ کعبہ ندارد۔ ہاتف غیبی نے آواز دی کہ وہ جنگل میں ایک ضعیفہ کی زیارت کو گیا ہے، وہاں پنچ تو دیکھا کہ خانہ کعبہ رابعہ بصری کا طواف کررہا ہے۔ (انیس الارواح مترجم ص کا، ملفوظات عثمان ہارونی، مرتبہ معین الدین اجمیری)
- ۲۔ بایزید بسطامی نے فرمایا: ''خانه کعبہ نے میرے گرد طواف کیا۔''(دلیل العارفین۔ ملفوظات
  معین الدین اجمیری، مرتبہ بختیار کا کی: ص ۹۷)
  - س۔ فرمایا میں دوانگلیوں کے درمیان دنیا و مافیہا کو دیکھتا ہوں۔ (ایضاً ص ۱۰۰)
- سم۔ مقام قرب میں پنچ تو ہا تف نے آواز دی: ''بایزید! ہم نے بہشت، دوزخ، عرش، کری جو پچھ ہماری مملکت ہے، تخفے دے دیا ہے۔'' کہا تیری عزت و جلال کی قسم! قیامت کے دن آتش دوزخ کے سامنے کھڑا ہوکرالی سرد آ ہ کھینچوں گا کہ دوزخ کی حرارت زائل ہو جائے گرحتی کہ کچھ نہ رہے گی۔ (ایشا ص ۹۷)

- ۵ فرمایا: "سبحانی ما اعظم شانی -" ( فوائد فریدیه مترجم ص ۲۵)
- ٢- فرمایا: "میرا جمئذ المحد ( تَالَيْنَ ) كے جمند سے زیادہ ہے۔ " (ایسنا) (نعوذ باللہ!)
- ے۔ فرمایا:''میرے دل میں دنیا کا خیال آتا ہے تو وضو کرتا ہوں، آخرت کا خیال آتا ہے تو عنسل جنابت کرتا ہوں۔'' (کشف الحجوب باب ۳۱ے ۴۰۰۰)
- ۸۔ آپ جج کے لیے جارہے تھے، راستہ میں ایک مفلس ملا، اس نے کہا: ''یہ رقم مجھے دے کر سات مرتبہ میرا طواف کر لیجیے، آپ کا حج ہو جائے گا۔'' آپ نے اس کے کہنے پرعمل کیا۔
   ( تذکرہ اولیاء ص ۱۰۱۔ شخ فرید الدین عطار )
- 9۔ فرمایا:''چالیس برس تک عام انسانوں کی غذا تچکھی تک نہیں کیونکہ میرا رزق کہیں اور سے آتا ہے۔'' (ایفناً ص۱۰۳)
  - ا فرمایا: "خدا كوطالب اورخود كومطلوب پایا-" (أيضاً)
- اا۔ فرمایا: ''اگر تجھ کو صفات آ دم (علیلہ)، قدس جبریل (علیلہ)، خلعت ابراہیم (علیلہ)، شوق موی (علیلہ)، پاکیزگی علیمی خوش نه (علیلہ)، پاکیزگی علیمی خوش نه ہونا کیونکہ میرسب جابات ہیں۔'' (ایضاً ص ۱۰۵)
  - ۱۲۔ فرمایا: "میں اب ایسا بے نیاز ہو چکا ہوں کہ مجھے نماز معاف ہو چکی ہے۔ " (ایساً ص ۱۰۵)
- ۱۳۔ کسی نے پوچھا :'' آپ کے پاس عورتوں کا اجتماع کیوں رہتا ہے، اس میں کیا راز ہے؟'' فرمایا :'' پیدملائکہ ہیں، میں انھیں علمی مسائل سمجھا تا ہوں۔'' (ایپنا۔ص۱۰۸)
- ۱۹۷۔ خدانے جن قلوب کو بارمحبت اٹھانے کے قابل نہیں پایا ان کوعبادت کی طرف لگا دیا۔ (ایشا ص ۱۱۸)
- 01۔ یو چھا گیا: '' آپ رات میں نماز کیوں نہیں پڑھتے ؟'' فرمایا:'' مجھے عالم ملکوت کے چکر لگانے ہی سے فرصت نہیں ملتی ، اس کے علاوہ لوگوں کی اعانت کرتا رہتا ہوں۔'' (ایضاً۔ص۱۲۰)
  - ١٦\_ ميں خدا كو دوست نہيں بلكه وه مجھے دوست ركھتا ہے۔ (ايسناے ١٢١)
- ےا۔ مجھے وہ اوصاف حاصل ہوئے کہ اگر ان میں ایک حبہ کے برابر بھی سابیہ آئے تو نظام عالم درہم برہم ہوجائے۔ (ایصاً۔ص ۱۱۷)

۱۸۔ عرش، کری، قلم، ابراہیم (علیلہ)، مویٰ (علیلہ)، محمد (مثالیق )، ملائکہ میں ہوں۔ (الیشا۔ ص۱۲۲)

۱۹۔ میرے علم کے نیج مخلوق کے علاوہ انہیائے کرام بھی ہوں گے۔ (الیشا۔ ص۱۲۳)

۲۰۔ فضیل بن عیاض نے فرمایا: ''میں عرش، کری، لوح اور قلم ہوں، میں جبرائیل، میکائیل،
ایر افیل عن ائیل ہوں، میں مومیٰ (علیلہ) اور محد (مثالیق ) ہوں '' (فوائد فرید، ص۲ے۔ مصنف

۔ تصلیل بن عیاش نے فرمایا : ''میں عرس، کرسی، کوس اور علم ہوں، میں جبرایس، میکا یس، اسرافیل،عزرائیل ہوں، میں موکی (علیها) اور محمد (منافیهم) ہوں۔'' (فوائد فریدیہ ص۲۷۔مصنف خواجہ غلام فرید)

11۔ حزہ خراسانی نے دینے کی آواز س کر فرمایا: ''لبیک جل شانہ'' اور دجد میں آگے۔ (ایضا۔ ص ۲۷)

۲۲ حسین بن منصور نے فرمایا: ''عارف ایمان نہیں لاتا تا کہ کافر نہ بن جائے۔'' (ایضا۔ ص ۲۷)

۲۳ کسی نے کہا: ''اے حسین بن منصور! تو پیغیر ہونے کا دعویٰ کرتا ہے۔'' فرمایا: ''افسوں ہے تجھ پر تو نے میری قدر کم کر دی، میں تو خدائی کا دعویٰ کرتا ہوں تو پیغیری کا دعویٰ کہتا ہے۔'' (ایساً۔ ص ۲۷) (العیاذ باللہ)

۲۷۔ ابوالعباس نے فرمایا:''سورج میرے حکم نے طلوع ہوتا ہے۔'' (ایضا ص ۷۸) ۲۵۔ ابو الحسن خرقانی نے فرمایا:''صبح سوریے اللہ تعالیٰ نے میرے ساتھ کشتی کی اور ہمیں کچھاڑ دیا۔'' (ایضا ص ۷۸)

٢٦\_ فرمایا: ''میں اپنے رب سے دوسال چھوٹا ہوں۔'' (ایضاً۔ص ۷۸)

72۔ حضرت جنید بغدادی کا ایک مرید بداعتقاد ہو گیا۔ آپ نے فرمایا میں نے مجھے ولایت سے برطرف کر دیا۔ اس وقت اس کا چہرہ سیاہ پڑ گیا، وہ چلا رہاتھا کہ راحت میرے دل سے غائب ہو گئی۔ وہ توبہ میں مشغول ہو گیا۔ جنید نے کہا تو نہیں جانتا کہ اللہ عز وجل کے اولیاء رازوں اور پوشیدہ باتوں سے بھی واقف ہوتے ہیں اور تو ان کے ضرب کی تاب نہیں لا سکے گا۔ پھر انھوں نے اس پر دم کیا، وہ مراد کو پہنچ گیا۔ (کشف انجوب میں جم ص ۲۰۵)

79۔ جنید یا اللہ! کہتے ہوئے زمین کی مثل چل کر دجلہ نہر کو پار کرنے گئے۔ ایک شخص نے کہا میں کس طرح آؤں؟ فرمایا یا جنید، یا جنید کہتا ہوا چلا آ۔ چنانچہ وہ بھی دریا پر زمین کی مثل چلنے لگا۔ بچ دریا میں پہنچا تو شیطان نے دل میں وسوسہ ڈالا کہ حضرت خود تو یا اللہ! کہیں اور مجھ

سے یا جنید! کہلواتے ہیں۔اس نے یا اللہ! کہا اور ساتھ ہی غوطہ کھایا۔ پکارا حضرت میں چلا۔ فرمایا یہی کہد یا جنید، با جنید۔ جب کہا، دریا سے پار ہوا۔ عرض کی حضرت یہ کیا بات تھی، آپ یا اللہ! کہیں تو پار ہوں اور میں کہوں تو غوطہ کھاؤں؟ فرمایا اے نادان! ابھی تو جنید تک تو پہنچا نہیں اللہ تک رسائی کی ہوس ہے۔ (ملفوظات ص کاا۔از احمد رضا خاں)

۳۰۔ ایک مرتبہ آپ کے وعظ کے دوران حیالیس افراد میں سے۲۲ پر عثی طاری ہو گئی اور ۸ انتقال کر گئے۔ (تذکرہ ٔاولیاء۔ص ۲۱۸)

ا۳۔ ایک ہندو اٹر کا بے گناہ پھانی پڑھ گیا۔خواجہ قطب الدین بختیار کا کی کی دعا سے دوبارہ زندہ ہو گیا۔ بیکرامت دیکھ کر ہزاروں ہندومسلمان ہو گئے۔ (اسرار الاولیاء ص ۱۱۰، ملفوظات خواجہ فریدالدین گنج شکر، مرتبہ خواجہ بدراسحاق)

۳۲۔ تین ابدال اڑتے ہوئے شخ عبدالقادر جیلانی الطشہ کی خانقاہ سے گزرے، دوتو ادب سے دائیں بائیں ہٹ گئے ایک نے عین اوپر سے گزرنا چاہا تو گرگیا۔ اس کے ہاتھ پاؤں ٹوٹ گئے اور حالت خراب ہوگئی۔ (فوائد الفوادص ۴۵۔ ملفوظات نظام الدین اولیاء مرتبہ خواجہ حسن دہلوی)

سس معراج جب رسول الله مَنْ اللهُ عَلَيْهُم كَي موى عَلِيلًا سے ملاقات مولى تو امام غزالى بھى حاضر مو گئے۔ (امداد المشتاق، مصنفه اشرف على تھانوى۔ ص٩٢)

۳۴۔خواجہ عثان ہارونی کی مہر پانی سے معین الدین اجمیری کو عرش، تحت الثریٰ، تجاب،عظمت اور پھر دوانگلیوں کے درمیان ۱۸ ہزار عالم نظر آئے۔ (انیس الارواح ص۵،۴)

۳۵ - نبی اکرم مُنَاتِیْمُ کے معجزہ سے ابو بمرصدیق ( واٹیئی)، عمر فاروق ( واٹیئی)، علی بن ابی طالب (واٹیئی)،
ابوذرغفاری (واٹیئی) بذریعہ ہوائے سلیمانی ایک کمبل کے ساتھ اڑ کر اصحاب کہف کومسلمان بنا

آئے۔(فوائدالفوادص ۲۰۹) ۳۷۔ شیخ مودود چشتی اور ایک درولیش مراقبہ میں خرقے کے اندر ہی اندر سے غائب ہو کر کوہ

قاف کی سیر کر آئے۔ (دلیل العارفین می ۸۵)

٣٧ ـ جب خواجه مودود چثتی كواشتياق كعبه غالب هوتا تو فرشتوں كوتهم موتا كه خانه كعبه كو چشت ميں

پہنچا دیں اور خواجہ کے آگے کر دیں۔ جب خواجہ اسے دیکھتے، طواف کرتے، نماز پڑھتے پھر فرشتے اس کو اس کے مقام پر پہنچا دیتے۔ (فوائد السالکین۔ ص ۱۲۸ ملفوظات بختیار کا کی مرتبہ فریدالدین تنج شکر)

۳۸۔ قیوم ثالث خواجہ محمد نقش بندی مکہ پنچے تو کعبہ معظمہ آپ کے استقبال کو آیا اور گلے ملا۔ (مشائخ نقش بندی ص: ۲۱۳)

۳۹۔ شخ عبدالقادر جیلانی نے فرمایا میں نے داروغہ جہنم سے دریافت کیا میرے مریدوں میں سے تماست تماست تماست تماست تماست تماست تماست تماست میں سے میرے مریدوں پر ایسا ہے جیسے آسان زمین کے اوپر۔ اگر میرا مریدا چھانہیں تو کیا ہوا، میں تو اچھا ہوں۔ جلال پروردگار کی قتم! جب تک میرے تمام مرید بہشت میں نہیں چلے جائیں گا ور اگر مشرق میں میرے ایک مرید کا پردہ عفت کے میں بارگاہ خداوندی میں نہیں جاؤں گا اور اگر مشرق میں میرے ایک مرید کا پردہ عفت گر رہا ہواور میں مغرب میں ہوں تو یقینا میں اس کی پردہ پوشی کروں گا۔ (اخبار الاخیار مترجم مولانا سجان محمود صاحب مصنف عبدالحق صاحب محدث دہلوی)

۴۰۔ آپ کی مجالس وعظ میں تمام اولیاء وانبیاء جو زندہ تھے وہ اپنے جسموں کے ساتھ اور جو زندہ نہیں تھے وہ اپنی روحوں کے ساتھ موجود ہوتے تھے۔ (ایضاً۔ص۳۹)

۱۸- جب آپ منبر پر بیٹھ کر الحمد للہ کہتے تو روئے زمین کا ہر غائب و حاضر ولی خاموش ہو جاتا۔ (الضاّ۔ص ۳۸)

۳۲ \_ انسانوں کے بھی پیر ہیں، جنات اور فرشتوں کے بھی لیکن میں تمام پیروں کا ہیر ہوں \_ (ایساً \_ ص ۴۱)

٣٣ - جب بھی اللہ سے کوئی چیز ما گلوتو میرے وسیلہ سے مانگو۔ (الینا مص ٣٩)

۳۴۔ جب میں تم سے کوئی بات کہوں تو تم پر اس کی تصدیق ضروری ہے۔ میری تکذیب تمھارے لیے زہر قاتل ہے۔ (ایفنا ص ۴۲) جس نے واصل باللہ ہونے کے لیے عبادت کا ارادہ کیا پس اس نے اللہ کے ساتھ شرک کیا۔

۳۵ میرایمی قدم ہرولی کی گردن پر ہے۔ (ایفناے ص ۸۱)

۱۳۹-آپ کے بارے میں عبدالحق محدث دہاوی فرماتے ہیں: ''باذن الہی حوادث زمانہ کا تصرف و انقلاب، مارنے اور زندہ کرنے کے ساتھ متصف ہونا، اندھے اور کوڑھی کو اچھا کردینا، مریضوں کی صحت، بیاروں کی شفائے طبع، زمان و مکاں، زمین و آسمان پر اجرائے تھم، پانی پر چلنا، ہوا میں اڑنا، لوگوں کے تخیل کا بدلنا، اشیاء کی طبع کا تبدیل کرنا، غیب کی اشیاء کا منگانا، ماضی و مستقبل کی باتوں کا بتلا نا اور اس طرح کی دوسری کرامات مسلسل اور ہمیشہ عام و خاص کے درمیان آپ کے قصد و ارادہ سے بلکہ اظہار حقانیت کے طریقہ پر ظاہر ہوئیں۔'' (اخبار الاخیار۔ ص ۲۵)

یں۔ آپ کی کرامت سے بارہ برس بعد ڈونی ہوئی کشتی مع اسباب اور گھوڑ ہے، اونٹ، چھڑ ہے (براتی، دولہا اور دلہن) باعافیت تمام اسی مقام سے کہ جہال وہ کشتی ڈونی تھی باہر نکل آئی۔ (زندہ اور نادرہ کرامات، شائع کردہ بزم احناف مجدغوثیہ کوچہ فوثیہ لا ہور۔ ماخوذ از سلطان الاذکار فی مناقب فوث الابرار۔ بحوالہ خلاصہ القادریہ من تصنیف شخ شہاب الدین سہروردی) ۱۳۵۔ خواجہ معین الدین چشتی رسول اللہ۔'' (فوائد السالکین۔ سے مرید کو یہ کلمہ پڑھایا: ''چشتی رسول اللہ۔''

۹۹۔ آپ ہرشب خانہ کعبہ کے طواف کو جاتے ، رات بھر وہیں رہتے ، فجر سے پہلے پہلے یہاں پہنچ جاتے۔ (ایضاً)

۵۰ رابعہ بھریہ شب و روز میں ایک ہزار رکعت نمازنفل پڑھتی تھیں۔ دوران حج ان کی دعا ہے ایک گدھا زندہ ہو گیا۔(تذکرہ اولیاء۔ص ۴۷)

۵۱۔ بھرہ کے جنگل سے کروٹ کے بل لڑھکتے ہوئے سات سال میں عرفات پہنچیں۔ (ایضاً ص ۴۸)
۵۲۔ فرمایا: '' مخلوق سے طلب کرنا در کنارا پنے ما لک حقیق سے بھی پچھنیں مانگا۔'' (ایضاً ص ۵۸)
۵۳۔ ابراہیم بن ادھم نے فرمایا: '' ایک مرتبہ میں کثیف کپڑوں اور بڑھے ہوئے بالوں کی حالت میں کشتی پرسوار ہوگیا اور اہل کشتی میرا نداق اڑانے لگے حتی کہ ایک منخرہ بار بار میرے بال نوچتا اور گھونے مارتا، چنانچہ اس وقت مجھے اپنے نفس کی رسوائی پر بے حد مسرت ہوئی۔'' (ایضاً ص ۲۵)

- ۵۴۔ ایک مرتبہ لوگوں نے زد و کوب کر کے معجد کی سٹرھیوں پر سے نیچے بھینک دیا اور ہر ہر سٹرھی پر جب سرمیں چوٹ گتی تو میرے اوپر اسرار و رموز آشکار ہوجاتے۔ (ایضاً)
  - ۵۵۔آپ کی کرامت سے پہاڑ چلنے لگا۔ (ایساً۔ص ۷۵)
- ۵۲۔بشر حانی نے مُردوں کو لڑتے دیکھا جو سورہ اخلاص کے ثواب کی تقسیم پر جھگڑ رہے تھے۔ (ایپنا۔ص۸۴)
  - ۵۷۔ امام شافعی الله نے پانی کے او پر مصلی بچھا کر فیر مایا یہاں آ کر مناظرہ کرو۔ (ایضا۔ ص ۱۳۹)
    - ۵۸ \_ سهل بن عبدالله تسترى سطح آب برچلتے تو قدم جھى تر نه ہوتے \_ (ايينا ـ ص ١٤١)
      - ۵۹ \_ تبھی جالیس شاندروز کے بعد صرف ایک بادام کھالیا۔ (ایضا۔ ۱۷۳۰)
- ۲۰۔ سری مقطی نے فرمایا: ''محشر میں امتوں کو انبیائے کرام کی جانب سے ندا دی جائے گی لیکن
   اولیائے کرام کو خدا کی جانب سے ریکارا جائے گا۔'' (ایسنا۔ ۱۸۵)
  - ١١ ـ ابوتراب بخشى نے فرمایا " مجھے خدا سے بھی حاجت نہیں ـ " (ایضا ص ١٩٥)
- ۷۲ \_ ابوحفص حداد نے کہا:''تیں برس قبل ایک حدیث سی تھی اور آج تک اس پرمکمل عمل نہیں کر سکا پھر مزید حدیث سن کر کہا کروں گا۔'' (ایفنا۔س۲۰۷)
- ۹۳۔ اللہ تعالیٰ سے عرض کیا کہ اگر آج تو نے مجھے کچھ عنایت نہ کیا تو کعبہ کی تمام قندیلیں اس پھر سے توڑ دوں گا۔ (ابھنا۔ ۲۰۹۰)
- ۶۲۔عمرو بن عثان کمی نے کہا:'' فرشتوں نے اس لیے سجدہ کیا کہ وہ تخلیق آ دم کے بھید سے واقف نہیں تھے، اہلیس نے واقف اسرار ہونے کی وجہ سے سجدہ سے انکار کیا۔'' (ایھنا۔ ص ۲۳۰)
- ۱۵۔ ابوسعید خزار نے کہا: ''ایک مرتبہ خواب میں رسول الله مُن الله علی اس سوال کیا: ''کیا تو مجھے دوست رکھتا ہے؟'' میں نے عرض کیا کہ اللہ ہی کی دوستی میرے قلب میں اس طرح سرایت
  - کیے ہوئے ہے کہ دوسرے کے لیے جگہ نہیں۔" (ایضاً۔ ۲۳۲)
    - ٢٧\_ عبدالله خفيف نے وقتاً فو قتاً چار سونكاح كيے\_ (ايضاً\_ص ٢٧٨)
- ۲۷ ۔ حسین بن منصور نے کہا بچاس برس میں ایک ہزار سال کی نمازیں ادا کر چکا ہوں اور ہر نماز کے لیے خسل ضروری تصور کیا۔ (ایضاً۔ ۲۸۵)

- ۷۸\_آپ کعبہ کے پاس ننگے سر، برہنہ جسم مکمل ایک سال تک کھڑے رہے۔ (ایشا۔ص ۲۸۵) ۷۹\_آپ کے استغراق کا بیہ عالم تھا کہ آپ کے تہ بند میں ایک بچھونے رہنے کی جگہ بنا لی تھی۔ (ایشا۔ص ۲۸۷)
  - ٤٠ ـ فرمایا: ''موی کبھی برحق اور فرعون بھی سچا تھا۔'' (ایصاً۔ ص ۲۸۶)
- ا کے عبد اللہ طوی کہتے ہیں :''روزمحشر منصور کو اس لیے زنجیروں میں جکڑ کر پیش کیا جائے گا کہ کہیں میدان حشر زیر وزبر نہ ہو جائے۔'' (ایضا۔ص۲۹۰)
- 24\_ ابو بکر واسطی نے کہا: ''معلوم ہوا طریقت شیطان ہی سے سیسی چاہیے جس نے نہ تو خدا کے علاوہ کسی کے سامنے سر جھکایا اور نہ عالم کی ملامت قبول کر کے اس راستہ پر گامزن ہوا، اس سے معلوم ہوا کہ صحیح معنوں میں جوانمرد وہی نکلا۔'' (ایٹنا۔ ۲۹۷)
- ۳۷\_ ابوالحن خرقانی نے کہا :''حدیث تو میں نے خود رسول اکرم منگیا سے پڑھی ہے۔'' (ایشا۔ ص ۳۱۷)
- ۷۷۔ ابوسعید اور ابوالحسٰ نے باہم اپنے (مزاج) قبض و بسط کے احوال تبدیل کر لیے۔ (ایشاً۔ ص ۳۱۸)
- ۵۷۔ ابوالحن نے ابوسعید سے کہا:'' آج میں نے شخصیں موجودہ دور کا ولی مقرر کر دیا۔''(ایضاً۔ ص ۳۱۹)
- ۲۷۔ ابوالحن نے محمود غزنوی سے کہا: ''میں اطبعو اللہ میں ایبا غرق ہوں کہ اطبعو الرسول میں بھی ندامت محسوس کرتا ہوں۔'' (ایفنا۔ ص ۳۲۱)
- 22۔ ایک دن کوئی صوفی ہوا میں پرواز کرتا ہوا آپ کے سامنے آ کر اترا اور زمین پر پاؤں مار کر کہنے لگا کہ میں اپنے دور کا جنیداور شبلی ہوں۔ آپ نے بھی کھڑے ہوکر پاؤں مارتے ہوئے فرمایا کہ میں بھی خدائے وقت اور مصطفیٰ وقت ہوں۔ (ایضاً۔ ۳۲۴)
- ۷۸\_ فرمایا:''اگر میں چاہوں تو ایک اشارے میں آسان کیو کر تھینچ لوں۔'' (ایضا۔ ۳۲۵) ۷۹\_ فرمایا:''میں چالیس قدم چلا، جس میں ایک قدم عرش سے تحت الثر کی تک تھا اور باقی قدموں
- ر مایا کی گوید کا مدم چاہ کا میں ایک مدم روا سے مصابر کا مصابر ہو ہاں مار ہو ہاں مار ہو ہاں مار وال کے متعلق کچھ نہیں کہ سکتا۔'' (ایشا۔ص ۳۳۱)

• ۱۵ فرمایا: '' محشر میں جب رسول اکرم طالیقی مخلوق کے معائنہ کے لیے جنت میں تشریف لے جائیں گے تو ایک جماعت کو دکھ کر سوال کریں گے یہ لوگ کون ہیں اور یہاں کیسے پہنچ گئے؟ کیونکہ فنا فی اللہ ہونے والی جماعت کو ایسی راہوں سے جنت میں پہنچایا جائے گا کہ کوئی انھیں دکھے نہیں سکے گا۔ فرمایا خدا تعالیٰ تک رسائی کے لیے ایک ہزار منزلیں ہیں جن میں سب سے پہلی منزل کرامت ہے۔ (ایسنا۔ ۳۳۸)

۸۱\_ شبلی نے کہا:''عارف کی شان کیہ ہے بھی تو اپنے جسم پر مجھر بیٹھنے نہیں دیتا اور بھی پلکوں پر ساتوں افلاک اور زمینوں کو اٹھالیتا ہے۔'' (ایپنا۔س۳۵۵)

۸۲۔ ابوالعباس قصاب نے کہا: ''محشر میں تمام پر چموں سے زیادہ بلند پر چم میرا ہوگا اور جب تک آ دم (طیف) سے لے کرمویٰ (طیف) تک میرے پر چم تلے نہیں آ جا کیں گے، میں باز نہیں آوُں گا۔''(ایفاً۔ ۳۲۳)

۸۳۔ ابراہیم بن احمد خواص نے کہا:'' خصر (علیاً) مرغ کی طرح اڑ کرمیرے پاس تشریف لائے میں نے توکل حفاظت سے انھیں سلام تک نہ کیا۔'' (ایضاً۔۳۲۳)

۱۸۸ ابوعلی دقاق نے بے حد اصرار کے بعد منبر پر دائیں جانب اللہ اکبر، بائیں جانب "وَاللّٰهُ خَیرٌ وَّ اَبُقٰی "اور قبلہ رو "رِضُوَانٌ مِّنَ اللّٰهِ اَکْبَرُ"کہا، بہت سے لوگ جاں بحق ہو گئے۔ (ایضاً ص ۳۸۰)

۸۵۔ اکبر بادشاہ کی قسمت میں اولا دنہیں تھی، شیخ سلیم چشتی نے اپنی بیوی کا حمل بذر بعد کرامت اکبر کی بیوی کے پیٹ میں منتقل کر دیا تو جہانگیر پیدا ہوا۔ (تذکرہ اولیاء پاک و ہندے سوم ۲۴۹) ۸۱۔ درس و تذریس جھوڑ کر بوعلی قلندر بارہ (۱۲) سال تک پانی میں کھڑے رہے، پنڈلیوں کا گوشت مجھلیاں کھا گئیں۔ (ایضاً۔ ص ۱۰۷)

٨٨ ـ بوعلى قلندر شير بهي بن جاتے تھے ـ (ايضاً ـ ص١١١)

۸۸۔خواجہش الدین ترک نے اپنے سید ہونے کا ثبوت یہ پیش کیا کہ سید کا بال آ گ میں نہیں جلتا اور پھرآ گ میں کود گئے۔ (ایضا۔ص۹۴)

٨٩\_ شخ جلال الدين نے حجرہ يرتھوكا اوروہ سونے كابن گيا۔ (ايضاً-ص ١٣٥)

- 9۰ جلال الدین بخاری نے اپنے چار سالہ بیج کو نماز میں خلل اندازی کی وجہ سے بذریعہ کرامت مار ڈالا۔ (ایضاً۔ص ۱۴۵)
- 9۱۔ علاؤالدین صابر نے اپنی بیوی دختر فریدالدین گنج شکر کو بذر بعد کرامت جلا دیا۔ (ایسنا۔ ص ۱۷۸)
- 9۲ ۔ شاہ بدلیج الدین کے مزار سے مٹی خاک لے کر دریا میں ڈالی گئی، ڈوبی ہوئی کشتی بر آمد ہو گئی۔ (ایضاً۔ ۱۸۹۰)
- ۹۳ عبدالعزیز دباغ نے احمد سلج ماس سے کہا: ''رات کوتم نے ایک بیوی کے جاگتے دوسری سے ہم بستری کی۔'' عرض کیا: '' آپ کو کس طرح علم ہوا؟'' فرمایا: '' جہاں وہ سو رہی تھی کوئی پینگ اور بھی تھا؟'' عرض کیا:'' ہاں! ایک پلنگ خالی تھا۔'' فرمایا:''اس پر میں تھا۔'' (ملفوظات احمد رضا خاں۔ ص: ۱۲۹)
- ۹۴ ایک خضر وفت نے ایک ہی دن اور ایک ہی وفت میں پورے قافلے کو آٹھ دن کے لیے ایک شہر کی سیر کرائی ۔
- 90۔ پھر بہادر شاہ گڑھ کی متجد میں ایک گدھی سے مصروف بھی ہوئے، پھر اپنا لنگوٹ دھلوانے کے لیے میراعظم علی شاہ کو دیا۔ شہر میں آدھی رات تھی اور باہر دو پہر لگی ہوئی تھی۔ (تذکرہ غوثیہ) مندرجہ بالا ہریلوی صوفیوں کی کرامات کو آپ نے ملاحظہ فرمایا، اب ہم دیو بندی بھائیوں کے صوفیائے کرام کی کرامات کا ذکران کی کتابوں سے کریں گے:
- ا۔ عبدالقدوس گنگوہی نے ایک جوگ سے مقابلہ کیا۔ جوگی پانی بن گیا گروہ پانی بد بودار تھا۔ پھر
  یہ پانی بن گئے اور یہ پانی خوشبودار تھا۔ فرمایا: ''یکفر واسلام کا فرق ہے۔''وہ مع چیلوں کے
  مسلمان ہو گیا۔ آپ نے اسے صاحب ولایت مقرر کر کے کہیں بھیج دیا۔ (ماہنامہ دارالعلوم
  دیوبند، جنوری ۱۹۲۰ء)
  - ۲۔ عبداللہ شاہ قریثی نے بکری مار کر دوبارہ زندہ کر دی۔ (اینیاً جنوری ۱۹۵۸)
- س۔ ایک بزرگ نے اپنے مرید سے کہا: ''رسول الله طَالِيَّا کومیرا سلام کہنا۔'' رسول الله طَالِیَّا عَلَیْمَا نَظَیْمَا نَظِیْمَا نَظِیْمُ نَظِیْمُ نَظِیمَا نِعِیمَا نَظِیمَا نِعِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نِظِیمَا نِعْمَا نِعْلَیمُ نَظِیمَا نِعْمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نِعْمَا نَظِیمَا نِعْمَا نِعْمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نِعْمَا نَظِیمَا نِعْمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نِعْمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نِعْمَا نَظِیمَا نِعْمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نِعْمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نِعْمَا نَظِیمَا نِعْمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نِعْمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نِعْمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نِعْمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نَظِیمَا نِعْمَا نِعْمَا نَظِیمَا نِعْمِیمَا نِعْمِیمُ نَظِیمُ نَظِیمُ نَظِیمَا نِعْمِیمَا نَظِیمُ نَظِیمُ نَظِیمُ نَظِیمُ نِعْمِیمُ نَظِیمُ نَظِیمُ نَعْمِیمُ نَظِیمُ نِعْمِیمُ نِعْمِیمُ نِعْمِیمُ نَظِیمُ نَظِیمُ نَعْمِیمُ نَظِیمُ نَظِیمُ نَعْمِیمُ نَعْمِیمُ نَعْمِیمُ نَعْمِیمُ

نا پنے لگے۔ (ماہنامہ البلاغ بابت ماہ صفر ۱۹۳۴ء زیرسر پرسی مفتی محمد شفیع )

ا بوسف بنوری صاحب نے اپنے والد مولانا محد زکریا کے بارے میں لکھا ہے کہ انھوں نے امام بخاری بڑھ کر اجازت کی اور حافظ بدر الدین عینی بڑاللہ سے عدۃ القاری اور ابن حجر عسقلانی بڑاللہ سے فتح الباری بڑھ کر اجازت کی۔ (البنات اگست 206ء)

#### د يو بندي بھائيو! سوچيے ذرا:

عقائدگی ابتدا سے پہلے ہم اضی کی زبانی ان کے مسلک کی ترجمانی کروا دینا زیادہ بہتر سجھتے ہیں۔ مولا ناخلیل احمد سہار نپوری فرماتے ہیں: ''ہم اور ہمارے مشائخ اور ہماری جماعت بحمداللہ فروعات میں مقلد ہیں، مقتدائے خلق امام ہمام امام اعظم ابو حنیفہ نعمان بن ثابت رشائنے کے اور اصول و اعتقادیات میں پیرو ہیں امام ابوالحن اشعری اور امام منصور ماتریدی کے اور طریق ہائے صوفیہ میں ہم کو انتساب حاصل ہے سلسلہ عالیہ حضرت نقشبندیہ اور طریقہ زکیہ مشائخ چشت اور سلسلہ پید حضرات قادریہ اور طریقہ مرضیہ مشائخ سپروردیہ کے ساتھ۔'' (المهند علی المفند: ۲۲) مولانا محمد یوسف بنوری صاحب مسلک دیو بند کے بارے میں فرماتے ہیں: ''اکابر دیو بند کا مسلک وہی رہا ہے کہ حدیث کے بعد فقہ و اجتہاد کی اہمیت کے پیش نظر فقیہ امت حضرت امام مسلک وہی رہا ہے کہ حدیث کے بعد فقہ و اجتہاد کی اہمیت کے پیش نظر فقیہ امت حضرت امام

مسلک وہی رہا ہے کہ حدیث کے بعد فقہ و اجتہاد کی اہمیت کے پیش نظر فقیہ امت حضرت امام ابوضیفہ کو امام تسلیم کرلیا جائے اور ساتھ ہی ساتھ ارباب قلوب کے علوم تصوف وعلوم تزکیہ قلوب کا صحح امتزاج کیا جائے۔ اگر ایک طرف ابن تیمیہ کی جلالت قدر کا اعتراف ہوتو دوسری طرف شخ اکبرمجی الدین ابن عربی کے کمالات کا اعتراف ہو۔ امام ابوضیفہ کی تقلید وا تباع کے ساتھ احادیث نبویہ اور علوم صوفیہ دونوں کو جمع کر کے ایک خوبصورت، مؤثر، دل نشین مسلک ظہور میں آگیا، اس کا نام دیو بند کست قرکا مسلک بن گیا۔ " (مسلک علمائے دیو بند نص ۵)

#### وحدت الوجود :

دیو بندیوں کے امام حاجی امداد اللہ مہاجر مکی (جن کی بڑے بڑے دیو بندی علاء نے بیعت کی مثلاً مولوی محمد قاسم نانا توی،مولوی محمد یعقوب صاحب،مولوی احمد حسن صاحب اور مولوی رشید گنگوهی صاحب وغیرہ) اور جن کی تعریف تبلیغی جماعت کے امیر زکریا صاحب ان الفاظ میں کرتے ہیں کہ''حاجی صاحب عالم گر تھے۔''(آپ بیتی نمبرے ۱۵۳ ما) اور حاجی صاحب خود بھی قاسم ناناتوی اور رشید احمد گنگوهی کے حق میں رطب اللمان ہیں اور اپنے معتقدین کوان کی صحبت یا برکت سے استفادہ کا حکم دے رہے ہیں۔ (المہند علی المفند: ۱۵۰)

حاجی صاحب مسکلہ وحدت الوجود کے بارے میں کہتے ہیں'' مسکلہ وحدت الوجود حق وصحے ہے، اول جس شخص نے اس مسکلہ میں خوض فرمایا شخ محی الدین ابن عربی ہیں۔''(شائم امدادیہ ص۲۳) اور ابن عربی کا عقیدہ تو واضح ہے جیسا کہ کہتا ہے: " إِنَّ الْوُ حُودُ دَ الْمَحُلُونَ فَهُ هَوَ الْوَ حُودُ دَ الْمَحُلُونَ کا وجود دراصل خالق کا وجود ہے۔'' (شرح طحادیہ: ۵۵۲)

" وَفِی کُلِ شَیْءٍ آیَتُهُ دَلَّ عَلَی عَیْنِهِ " " " مر چیز میں اس کی نشانی ہے جو اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ وہ اس کا عین ہے۔ " " فَمَا فِی الْوُجُودِ اِلَّا اللَّهُ "" پس وجود میں اللہ کے سواکوئی نہیں۔ " (فتوعات کمیہ: ۱۷۲۱)

صابی امداد الله مهاجر مکی نے دلائل قرآنی سے اس کو ثابت کرنے کی کوشش بھی کی ہے، مثلاً کھتے ہیں: "رسول الله علی آلی الله تقالی الله علی الله تعالیٰ فرماتا ہے: ﴿ قُلْ لِعِبَادِی اللّهِ عَلَیْ اَلْسُوفُواْ عَلی اَنْفُیسِهِمْ ﴾ مرجع ضمیر شکلم رسول الله عَلَیْهُمْ ہیں۔ فرماتا ہے: ﴿ قُلْ لِعِبَادِی اللّهِ عَلَیْ اَلْسُوفُواْ عَلی اَنْفُیسِهِمْ ﴾ مرجع ضمیر شکلم رسول الله عَلَیْهُمْ ہیں۔ مولوی اشرف علی تھانوی صاحب نے فرمایا کہ قریدہ بھی آخی معنی کا ہے (اس لیے) آگے فرمایا: ﴿ لَا تَقْتَطُواْ مِنْ رَحْمَتَى اللهِ ﴾ اگر مرجع اس کا"الله" ہوتا تو فرماتا "مِنُ رَحُمَتَى" تا کہ مناسبت "عِبَادِی" کی ہوتی۔" (شائم امدادیہ: صاک)

حالانكه الله تعالى كا فرمانه :

﴿ مَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللهُ الْكِتَابَ وَالْحُكُمْ وَالنُّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُوْلَ لِلنَّاسِ كُوْنُوا عِبَادًا لِنَّ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ [ آل عمران : ٧٩ ]

''کسی بشر کے لیے لائق نہیں کہ اللہ اس کو کتاب و حکمت اور نبوت دے پھر وہ (لوگوں سے ) ہے کہ اللہ کی بجائے میرے بندے بن جاؤ''

لیکن حاجی امداد اللہ کہتے ہیں: "عابد ومعبود میں فرق کرنا شرک ہے۔" (شائم امدادیہ: ص اللہ اللہ کہتے ہیں است میں سے بایزید بسطامی قدس سرہ نے اور منصور حلاج نے "سبحانی ما أعظم شانی" اور "أنا الحق" کہا بیسب اس باب ( وحدة الوجود) میں سے

ہے۔اس طرح حاجی صاحب فرماتے ہیں:

" بندہ قبل وجود خود باطن خدا تھا اور ظاہر بندہ " کُنتُ کَنُزًا مَّحُفِیًا "اس پر دلیل ہے۔ مثلاً اللہ کی مثال تخم کی اور مخلوق کی مثال درخت کی سے، درخت مع تمام شاخوں اور چوں و پھل و پھول کے اس میں چھپا تھا۔ جب تخم نے اپنے باطن کو ظاہر کیا خود چھپ گیا، جوکوئی و پھتا ہے درخت ہے تخم دکھائی نہیں دیتا۔" (شائم امدادیہ ۲۸۸) حالانکہ قرآن کہتا ہے:

﴿ لَمْ يَلِدُهُ وَلَمْ يُوْلَدُ ﴾ [الإخلاص: ٣]

'' نہاس نے کسی کو جنا نہ وہ کسی سے جنا گیا۔''

اور بددیو بندی عالم کہتا ہے کہ اللہ (نعوذ باللہ) کتے، بلی، چوہ، گدھے وگھوڑے کی شکل میں ظاہر ہورہا ہے۔ اس لیے حاجی الداد اللہ کہتے ہیں: "مَنُ اَرَادَ اَنُ يَّجُلِسَ مَعَ اللهِ فَلْيَجُلِسُ مَعَ اَهُلِ التَّصَوُّفِ" "جواللہ کے ساتھ بیٹھنا چاہے اسے چاہیے کہ اہل تصوف کے ساتھ بیٹھے۔"

یا "مَنُ رَانِی فَقَدُ رَأَی الْحَقَ" اس کا دوسرامعنی ہے ہے: "مَنُ رَانِی فَقَدُ رَأَی اللّٰهَ تَعَالٰی" (شَائم امدادیه؟)" جس نے مجھ کو دیکھا اس نے اللّٰہ کو دیکھا۔ "ای طرح ﴿ إِنِّیْ آنَا رَبُّكَ فَعَالٰی " (شَائم امدادیه؟) " بحث میں تیرا رب ہول اپنے جوتے اتار دے "جوطور پر آواز آئی تھی وہ مویٰ کے باطن سے آئی تھی۔ (شَائم امدادیه: ۹۹)

ای طرح علامہ محمد فضل حق خیر آبادی دیو بندی لکھتے ہیں:''اگر انبیاء وحدت الوجود کی دعوت دیتے تو ان کی رسالت کا فائدہ فوت ہو جاتا، یہ عقیدہ عوام کے ذہنوں کی سطح سے بلند ہے، اسی لیے ان حضرات کو بی تھم دیا گیا کہ وہ لوگوں کی ذہنی سطح کوسا منے رکھ کر گفتگو کریں۔''(الروش المجود اذخیرآبادی: ۱۳۳۳)

غور کیجیے! اگر یہ عقیدہ وحدت الوجود واقعی انبیاء ﷺ پر اترا تھا تو انبیاء نے اس کو امت تک کیوں نہ پنچایا ..... حالانکہ انھیں اللہ تعالی نے بڑی تخق کے ساتھ تاکید فر مائی تھی: ﴿ یَا یَنْهَا اللّاسُولُ بَلِغْ مَا اُنْدِلَ إِلَیْكَ مِنْ رّیّتِكَ ۖ وَ إِنْ لَمْمِ تَفْعَلْ فَهَا بِلَقْتَ رِسٰلَتَهُ ۖ ﴾ ''اے رسول! پہنچا دے جو تیرے رب کی طرف سے تجھ پر نازل کیا گیا ہے، اگر تو نے ۔ پیکام نہ کیا تو تو نے رسالت کونہیں پہنچایا۔''

اورسیده عائشہ تا الله علی تنبیه فرمائی: "جو مخص به کیم کداللہ کے رسول نے کھے چھیالیا ہے، وہ الله کے رسول مائی کی جہتان باندھتا ہے۔ اور بخاری، کتاب النفسير (سورة والنجم) باب:

[٤٨٥٥

ای طرح مولوی انورشاه کاشمیری جود یو بندیول کے مشہور عالم بین، حدیث: ( فَكُنُتُ سَمُعُهُ الَّذِي يَسُمَعُ به ) كتت كلصة بين:

" قُلُتُ وَ هَذَا عَدُولٌ عَن حَقِّ الْالْفَاظِ لِآنَ قَولُهُ كُنْتُ سَمُعُهُ الَّذِي بِصِيغَةِ الْمُتَكَلِّمِ يَدُلُّ عَلَى اَنَّهُ لَمْ يَبُقَ مِنَ الْمُتَقَرِّبِ بِالنَّوَافِلِ إِلَّا بِحَسَدِهِ وَشَبَّهَهُ وَصَارَ الْمُتَصَرِّفُ فِيهِ الْحَضُرَةُ الْهَيْئَةُ فَسَحِبَ وَ هَذَا الَّذِي عَنَّاهُ الصَّوفِيَّةُ بِالْفَنَاءِ فِي اللَّهِ تَعَالَى اَى الْإِنسِلاَخُ عَن دَوَاعِي نَفُسَهُ حَتَّى لاَ الصَّوفِيَّةُ بِالْفَنَاءِ فِي اللَّهِ تَعَالَى اَى الْإِنسِلاَخُ عَن دَوَاعِي نَفُسَهُ حَتَّى لاَ يَكُونَ المُتَصَرِّفُ فِيهِ إلَّا هُو وَ فِي الْحَدِيثِ لَمُعَةٌ اللَّى وَحُدَةِ الْوُجُودِ يَكُونَ المُتَاعِخُنَا مُولِّعُونَ بِتِلْكَ الْمَسْئَلَةِ إلى زَمَنِ الشَّاهُ عَبُدِ الْعَزِيْزِ امَّا اَنَا لَكُونُ بِيلُكَ الْمَسْئَلَةِ إلى زَمَنِ الشَّاهُ عَبُدِ الْعَزِيْزِ امَّا اَنَا لَمُتَصَرِّتُهُ فِيهُا " وَفِي البَارِي : ٢٨/٤]

" کُنُتُ سَمُعُهُ الَّذِی " کے معنی بیان کرنا کہ بندہ کے کان، آنکھ وغیرہ اعضاء علم الہی کی نافر مانی نہیں کرتے ، حق الفاظ سے عدول کرنا ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ کے قول " کُنُتُ سَمُعُهُ الَّذِی " میں کُنُتُ صیغہ متعلم اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ متقرب بالنوافل یعنی بندہ میں سوائے جمد وصورت کے کوئی چیز باقی ہی نہیں رہی اور اس میں صرف اللہ تعالیٰ ہی متصرف ہے اور یہی وہ معنی ہے جن کوصوفیائے کرام فنافی اللہ سے تعبیر کرتے ہیں۔ یعنی بندہ کا دوائی نفس سے بالکل پاک ہو جانا، یہاں تک کہ اس بندہ میں اللہ کے سواکوئی شے متصرف نہ رہے اور حدیث فدکور میں وحدت الوجود کی طرف عبد العزیز صاحب کے زمانے تک اس مسلم وحدت الوجود میں بڑے مشدد اور حریص میں متشدد نہیں ہوں۔ "

ال طرح ذكريا صاحب لكھتے ہيں:

''اس جگہ دو واقع اپن اکابر کے نمونے کے لیے لکھنے کو دل چاہتا ہے، ایک تو وہ مکتوب گرامی جوشخ المشائخ قطب الارشاد حضرت گنگوهی قدس سرہ نے اپنی پیرومرشد شخ العرب والعجم حاجی المداد الله صاحب اعلی الله مراتبہ کی خدمت میں لکھا، جو مکا تیب رشید یہ میں بھی طبع ہو چکا ہے، پس زیادہ عرض کرنا گناخی اورشوخ چشی ہے، یااللہ! معاف فرمانا کہ حضرت کے ارشاد کے تحریر ہوا ہے۔ جھوٹا ہوں، پھے نہیں ہوں، تیرا ہی طل ہے، تیرا ہی وجود ہے، میں کیا ہوں کچھ نہیں ہوں اور جو میں ہوں وہ تو ہے اور میں اور تو خود شرک درشرک ہیں۔' (فضائل صدقات: ۵۵۲) (اَسْتَعُفِرُ اللَّهَ اَسْتَعُفِرُ اللَّهَ اَسْتَعُفِرُ اللَّهَ اَسْتَعُفِرُ اللَّهَ وَ لَا حَولَ وَ لَا قُوّةَ اللَّهِ بِاللَّهِ)

تعلیم الاسلام کے دیوبندی مصنف لکھتے ہیں:

علم تصوف کاایک نہایت باریک مسئلہ وحدت الوجود یا''ہمہ اوست'' ہے بینی تمام موجودات کو حق تعالیٰ کا وجود سجھنا اور وجود ماسوا کو محض معتبر سجھنا، شار کرنا جیسے موج حباب قطرہ اور برف کو پانی خیال کرنا، چنانچے مولانا جامی فرماتے ہیں:

لَیُسَ فِی الْکَائِنَاتِ غَیُرُكَ شَیُّ اَنْتَ شَمُسُ الضُّحٰی وَغَیُرُكَ <sup>ص</sup> فی چه باشد بفاری سایی سایی از روثنی بر بمایی دو جہال مایی است و معنی تو نیست موجود صورتے بے تو

امیر شاہ خان صاحب رشید احمد گنگوهی سے بیان کرتے ہیں: ''سید صاحب کی نسبت میں ذات بھی گئی ہے۔ ذات اللی ہے۔

اشرف علی تھانوی صاحب لکھتے ہیں: '' کاملین میں ایک درجہ ہے ابوالوقت کہ وہ جس وقت تخلی کو چاہیں اپنے اوپر وارد کر لیں، کذا سمعت مرشدی. عجب نہیں کہ حضرت شاہ صاحب نے اس وقت اپنے پر جبار کی تجلی کو وارد کیا ہواور اس کی مظہریت کی حیثیت سے اس کو توجہ سے دفع فرمادیا ہو۔'' (ارواح ثلاثہ: ۸) زکریا صاحب منصور حلاج کے بارے میں لکھتے ہیں:'' دی گئ منصور کو پھانی ادب کے ترک پر .....تھا اناالحق'' حق'' گر ایک لفظ گتاخانہ تھا۔'' ( ولی کامل ازمفتی عزیز الرحمٰن: ص ۲۳۹)ایک دوسری جگہ زکریا صاحب فرماتے ہیں:''حق سجانہ وتقدس جو حقیقتاً ہر جمال وحسن کا منبع ہیں اور حقیقتاً دنیا میں کوئی بھی جمال ان کے علاوہ نہیں ہے۔'' (فضائل قرآن ص۴۰۰)

ای طرح زکریا صاحب کے مرید خاص صوفی اقبال لکھتے ہیں :''عشق ومعثوق و عاشق ایک کہہ کرسروحدت سمجھا دیا کس نے۔'' (محبت ص ۷۰)

''انکشاف'' کے دیوبندی مصنف لکھتے ہیں: ''کشف کبری کو کشف اللی بھی کہتے ہیں یعنی ذات حق سبحانہ کا مشاہدہ اور معائنہ ہو جانا اور جملہ حجابات اور اعتبارات کا اٹھ جانا اور نوربصیرت سے خلق کوعین حق اور حق کوعین خلق دیکھنا، سالک کامقصود اصلی کشف یہی ہے۔ (انکشاف: ۲۳۷) نظر میہ وصدت الوجود میں ڈوبا ہوا ایک قصہ پڑھیے جو تذکرۃ الرشید میں پیر جیومجم جعفر صاحب ساڈھوری بیان کرتے ہیں:

''ایک روزمولانا فلیل احمد صاحب زید مجدہ نے دریافت کیا کہ بید حافظ مینڈھو شخ پوری کیسے شخص تھے۔'' آپ نے فرمایا:''پکا کافر تھا۔'' اور اس کے بعد مسکرا کر ارشاد فرمایا کہ''ضامن علی جلال آبادی تو توحید میں غرق تھے۔'' ایک بار ارشاد فرمایا:''ضامن علی جلال آبادی کی مہار نیور میں بہت می رنڈیاں مرید تھیں، ایک بار یہ سہار نیور میں کی رنڈی کے مکان پر کھہرے ہوئے تھے۔سب مرید نیاں اپنے میاں صاحب کی زیارت کے لیے حاضر ہوئیں مگر ایک رنڈی نہیں آئی۔ میاں صاحب بولے کہ''فلانی کیوں نہیں آئی؟'' رنڈیوں نے جواب دیا: ''میاں صاحب ہم نے اس کو بہت سمجھایا کہ چل میاں صاحب کی زیارت کو تو اس نے کہا میں بہت گہار ہوں اور بہت روسیاہ ہوں، میاں صاحب کو کیا منہ دکھاؤں، میں زیارت کو تو اس نے کہا رنڈیاں اسے لے کر آئیں۔ جب وہ سامنے آئی تو میاں صاحب نے پوچھا:''بی! تم کیوں نہیں آئی تھیں؟'' اس نے کہا کہ جناب روسیاہی کی وجہ سے زیارت کو آتے ہوئے شرماتی خسیں۔ میاں صاحب بولے :''بی! تم کیوں شرماتی ہو؟ کرنے والا کون ہے اور کروانے والا کون؟ وہ تو وہی ہے۔'' رنڈی یہن کرآگ گول ہوگی اور خفا ہو کر کہا: ''نہول والو تو ہی

اگر چه میں روسیاہ، گنهگار ہوں مگرا ہیے ہیر کے منہ پر پپیثاب بھی نہیں کرتی۔'' میاں صاحب تو شرمندہ ہوکر سرگلوں رہ گئے اور وہ اٹھ کر چل دی۔'' ( تذکرۃ الرشید:۲۴۲٫۲)

## بزرگوں کی روحوں سے امداد:

دیوبندیوں کے مشہور عالم احسن گیلانی صاحب لکھتے ہیں: ''پس بزرگوں کی ارواح سے، مدد لینے کے ہم منکر نہیں۔'' (حاشیہ سوانح قاسمی:۱۱۷۱۱)

مولا نا مجم الدين ديوبندي لکھتے ہيں:

علائے دیوبنداس بات کے بھی قائل نہیں ہیں کہ انسان اپنی زندگی میں یا مرنے ۔ ، بعد مرے ہے کا بعد مرے ہے کہ بعد مرح ہے کہ بعد ہے کہ ہ

اس عقید بے برمنی مندرجہ ذیل واقعہ اس عقیدے کو قاری کے لیے اور واضح کر نا ۔ ج۔مولانا اشرف علی تھانوی مولوی نظام الدین صاحب کرانوی ہے، وہ مولوی عبداللہ براقی سے روایت کرتے ہیں، ایک نہایت معتبر محض ولاتی بیان کرتے ہیں کہ میرے ایک دوست جو کہ بقیۃ السلف، جمة الخلف، قدوة السالكين، زبدة العارفين، شِخ الكل في الكل مولانا حاجي امداد الله صاحب چشتي صابری تھانوی ثم المکی سلمہ اللہ سے بیعت تھے، حج خانہ کعبہ کوتشریف لے جاتے تھے۔ بمبکی سے آ گبوٹ میں سوار ہوئے، آ گبوٹ نے چلتے جلتے ٹکر کھائی اور قریب تھا کہ چکر کھا کرغرق ہو جائے یا دوبارہ ککرا کریاش یاش ہو جائے۔ انھوں نے جب دیکھا کہ اب مرنے کے سوا حارہ نہیں، اس ما پوسانہ حالت میں گھبرا کر اینے پیر روش ضمیر کی طرف خیال کیا اور عرض کیا: ''اس وقت سے زیادہ کون سا وقت امداد کا ہوگا؟'' اللہ تعالیٰ سمیع وبصیر کارساز مطلق ہے۔ اِسی وفت ان کا آگبوٹ غرق ہے نکل گیا اور تمام لوگوں کونجات ملی۔ادھرتو یہ قصہ پیش آیا ادھرا گلے روز مخدوم جہاں اپنے خادم ے بولے: "ورا میری کر تو دباؤ نہایت درد کرتی ہے۔" خادم نے کر دباتے دباتے پرائن مبارک جواٹھایا تو دیکھا کمرچھل ہوئی ہے اور اکثر جگہ سے کھال اتر گئی ہے۔ پوچھا:'' یہ کیا بات ہے، کمر کیوں چھلی؟ ' فرمایا کچھ نہیں ، پھر بوچھا آپ خاموش رہے، تیسری مرتبہ پھر دریافت کیا: '' نیمہیں سے رگڑ لگی ہے اور آپ تو کہیں تشریف بھی نہیں لے گئے۔'' فرمایا: '' ایک آ گبوٹ ڈوبا جاتا تھا، اس میں تمھارا دینی اور سلسلے کا بھائی تھا، اس کی گریہ و زاری نے مجھے بے چین کر دیا،

آ گبوٹ کو کمر کا سہارا دے کر اوپر اٹھایا، جب آ کے چلا اور بندگان خدا کونجات ملی، اس سے چھل گئ ہوگی اوراس وجہ سے درد ہے مگراس کا ذکر نہ کرنا۔'' ( کرامات امدادیہ: ص۳۷)

اس واقعہ کی ایک اورروایت یول ہے:''ایک طالب علم قدرت علی ساکن ایندری ملک پنجاب مرید و خادم حاجی صاحب کی خدمت میں حاضر تفا۔اس نے بیان کیا کہ بے شک فلال وقت میں حاضر تھا، حاجی صاحب حجرے سے باہر تشریف لائے اوراین لنگی بھیگی ہوئی مجھ کو دی اور فرمایا: "اس کو کنویں کے یانی سے دھو کر صاف کر لو۔" اس لنگی کو جب سونگھا، اس میں دریا شور کی بو اور چکنا پن معلوم ہوا۔ اس کے بعد حافظ صاحب اپنے حجرے سے برآ مد ہوئے اور اپنی کنگی دی، اس میں بھی اثر دریا کا معلوم ہوتا تھا۔ ( کرامات امدادیہ:ص۱۳)

### مشركين مكه سے سبقت لے جانا:

اس ایک من گھڑت قصے میں حاجی امداد اللہ کو حاجت روا،مشکل کشا، عالم الغیب اور حاضر و ناظر ثابت کیا گیا ہے اور مرید صاحب گمراہی میں مشرکین مکہ ہے بھی سبقت لے گئے ،اس لیے کہ جب مشرکین مکسی کشتی میں سوار ہوتے اور طوفان آنے کی وجہ سے:

﴿ ظَنَّوْٓ اَ اَنَّهُمْ أُحِيْطَ بِهِمْ " دَعَوُ اللَّهَ مُغْلِصِيْنَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [ يونس: ٢٢]

''انھیں یقین ہو جاتا کہ وہ گھیر لیے گئے ہیں تواللہ کے لیے دین کو خالص کرتے ہوئے صرف الله ہی کو پکارتے۔''

لیکن یہاں مرید صاحب کا عقیدہ دیکھیے جب انھوں نے دیکھا کہ مرنے کے سوا جارہ نہیں، اس مایوسانه حالت میں گھبرا کر اینے پیر روثن ضمیر کی طرف خیال کیا اور عرض کیا۔مشرکین اللہ کو یکاریں اور میر مرید صاحب پیر روثن ضمیر کی طرف خیال کریں اور عرض کریں۔ ریجب تقسیم ہے۔ ای لیے ابوجہل کا بیٹا عکرمہ ڈاٹٹؤ مسلمان ہوا کہ اےمشرکین مکہ! طوفان آنے پرتم صرف اللہ کو پکارتے ہواوراپنے بنائے ہوئے معبود بھول جاتے ہو، اگراللہ نے مجھے نجات دی تو میں خشکی بربھی الله بي كو يكارول كا\_ زمين ير قدم ركھتے بى الله كى توحيد كا اعلان كر ديا، جيسا كه قر آن بھى مشركين مکه کی عادت کا تذکرہ کرتا ہے:

﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللَّهَ مُغْلِصِيْنَ لَهُ الدِّينَةَ فَلَتَا تَجْمُهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمُر

يُشْرِكُونَ ﴿ ﴾ [ العنكبوت: ٦٥ ]

''جب وہ کشتی میں سوار ہوتے تو اللہ کے لیے دین کو خالص کرتے ہوئے صرف ای کو پکارتے ہیں، جب اللہ انھیں خشکی کی طرف نجات دیتا ہے تو وہ شرک کرنے لگ جاتے ہیں۔''

اور مرید صاحب گراہی اور ضلالت میں اسنے بڑھے ہوئے ہیں کہ جب کشتی طوفان میں گھر جاتی ہے۔ وہ جاتی ہیں گھر جاتی ہیں۔ وہ جاتی ہیں۔ وہ شایداس لیے کہ تھانوی صاحب کے بقول ہر قریہ میں ایک قطب ہوتا ہے اور ایک غوث ہوتا ہے۔ بعض نے کہا قطب الاقطاب کو ہی غوث کہتے ہیں۔ (تعلیم الدین: ۱۲۰)

مرید پھرغوث کو جو فریادین رہا ہوتا ہے، اسے نہ پکارے تو کے پکارے۔ ایک جگہ اللہ مشرکین مکہ سے بیسوال کرتا ہے:

﴿ قُلْ مَنْ تُنَجِّيَكُمْ مِّنْ ظُلُمْتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُوْنَهُ تَفَكُّمًا وَخُفْيَةً ۚ لَمِنْ الْجُلِنَا مِنْ هٰذِهٖ لَنَكُوْنَقَ مِنَ الشَّكِرِيْنَ ﴿ قُلِ اللهُ يُجِينِكُمْ مِنْهَا وَمِنْ كُلِّ كُرْبٍ ثُمَّ اَنْتُمُ تُشْرِكُونَ ﴾ [الأنعام: ٦٤،٦٣]

''ان نی (اللهٔ) ان سے پوچھے کہ مصین خشکی اور تری کے اندھیروں سے کون نجات دیتا ہے اور تم ای (الله ) کو گر گرا کر اور آہت پکارتے ہو کہ اگر ہمیں اس مصیبت سے نجات دے دے تو ہم ضرور شکر گرا اربندے بن جائیں گے۔اے نی ا کہہ دیجے الله ہی مصیبت اور ہر مصیبت سے نجات دیتا ہے۔ پھرتم شرک کرنے لگ جاتے ہو۔''

اللہ کا تو یہ دعویٰ ہے کہ اللہ نجات دیتا ہے اور مرید کا بیعقیدہ کہ اے پیر! اس سے زیادہ کون سا وقت امداد کا ہوگا؟ مشرکین مکہ کی تو یہ عادت تھی کہ وہ اللہ کو پکارتے تھے اور ادھریہ مرید ہے کہ پیرصاحب کو۔ فرق ملاحظہ فرما کیں۔ ایک جگہ اللہ تعالیٰ نے مشرکین سے یوں فرمایا:

﴿ وَ إِذَا مَسَكُمُ الظُّرُّ فِي الْبَعْرِ ضَلَّ مَنْ تَدْعُونَ إِلَّا َ إِيَّالُهُ ۚ فَلَمَّا نَجْمَهُمُ إِلَى الْبَرِّ آغُرَضْتُهُ ۚ وَكَانَ الْإِنْسَانُ كَفُورًا ۞ ﴾ [ بنى إسرائيل : ٢٧ ] ''اور جب شمصیں سمندر میں تکلیف پینچتی ہے تو اللہ کے سواجن کوتم پکارتے ہو وہ شمصیں بھر جاتے ہو اللہ کے سواجن کو تم پکر جاتے ہو اور انسان ناشکرا ہے۔''

مشرکین کو توسمندر میں غیر اللہ بھول جاتے ہیں صرف اللہ ہی یا درہتا ہے اور دیو بندی مرید کو سمندر میں غیر اللہ کی بادستاتی ہے اور غیر اللہ کو پکارنے میں مشغول ہو جاتا ہے۔ یہ عجیب تقسیم ہے۔ مشرکین کے بارے میں اللہ فرماتا ہے:

﴿ وَإِذَا نَشِيبَهُ مُ مَّوْجٌ كَالظُّلُلِ دَعَوُ اللَّهِ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [ لقمان : ٣٢ ]

"اور جب انھیں سائبان کی طرح موج ڈھانپ لیتی ہے تو وہ اللہ کے لیے دین کو خالص کرتے ہوئے اللہ کو یکارتے ہیں۔"

ایک جگہ اللہ کا فروں سے یہ سوال کرتا ہے کہ اگرتم پر اللہ کا عذاب آجائے:

﴿ اَغَیْرَ اللهِ تَدُعُوْنَ ۚ اِنْ کُنْتُدُ صٰدِ قِیْنَ ۞ بَلْ اِلتَّاکُهُ تَدُعُوْنَ ﴾ [ الأنعام : ٤١،٤٠ ] '' کیا اس وقت بھی غیر اللّٰد کو پکارو گے اگرتم اپنے دعوے میں سپے ہو (نہیں ) بلکہ تم

خاص الله ہی کو پکارتے ہو۔''

اورتمھاری بیہ حالت ہو جاتی ہے : « سیبورد سر سامیز شود سر تھ

﴿ وَتَنْسُونَ مَا تُشْرِكُونَ ﴾ [الأنعام: ٤١]

کیکن یہاں تو مرید صاحب کا باوا آدم ہی نرالا ہے۔ حاجی امداد الله صاحب کو مشکل کشا حاجت روا مان کر عذاب وطوفان میں بھی غیر الله سے بیرعرض کی جاتی ہے کہ اس وقت سے زیادہ اور کون ساوقت امداد کا ہوگا۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ أَمَّنْ يُجِينُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ ﴾ [ النمل: ٦٢]

'' آیا کون ہے جو مصیبت زدہ کی بکار کو سنتا ہے، جس وقت وہ اسے بکارتا ہے اور

مصیبت کو دور کرتا ہے۔''

پھرخود ہی جواب دیتا ہے:

﴿ عَ إِلَّهُ مَّمَ اللَّهِ \* قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ۞ [ النمل: ٦٢]

''(کیا اب بھی یہی کہو گے کہ )اللہ کے علاوہ کوئی اور اللہ ہے،تم بہت کم نفیحت پکڑتے ہو۔''

اب مرید صاحب جن کو پکار رہے ہیں کیا ان میں مصیبت دور کرنے کی طاقت ہے، حالاتکہ اللہ فرما تا ہے:

﴿ فَلَا يَبْلِكُونَ كَشْفَ الضُّرِّ عَنْكُمْ وَلَا تَحْوِيْلًا ۞ ﴾ [ بني إسرائيل: ٥٦ ]

''ووہ تو اتنااختیار بھی نہیں رکھتے کہتم سے مصیبت کو ہٹا دیں یا پھیر دیں۔''

لیکن ذرا پیرصاحب کی جمارت ملاحظہ فرمائیں، فرماتے ہیں'' ایک آگبوٹ ڈوبا جاتا تھا،
اس میں ایک تمھارا دینی سلسلے کا بھائی تھا، اس کی گربیہ و زاری نے مجھے بے چین کر دیا'' اس لیے
انڈیا سے چلے سمندر میں اکیلے یا حافظ ضامن کے ساتھ مل کر جہاز کو اٹھا کر سیدھا کر دیا، اگر اتنا
بھاری جہاز اٹھا کر سیدھا کرنا اتنا ہی آسان تھا تو جہاز کے مسافر ہی اسے کا ندھا دے کر ڈو بنے
سے بجالیتے۔

اسی طرح حاجی صاحب کو عالم الغیب ثابت کیا گیا ہے کہ آئی دور سے گریہ و زاری سن لی۔ اسی طرح حاجی صاحب کو ہر جگہ حاضر و ناظر بنا دیا گیا ہے کہ بغیر کسی ذریعے کے نیج سمندر کے پینج کرواپس تھا نہ تشریف لے آتے ہیں، جب کہ کسی کو کا نول کان خبر نہیں ہوتی، جیسا کہ خادم کہتا ہے ''آپ تو کہیں تشریف بھی نہیں لے گئے۔''ایبا معلوم ہوتا ہے کہ فاصلے اور ذرائع ان کے لیے کوئی حقیقت نہیں رکھتے۔

## مردہ بزرگول سے مدد:

احن گیانی فرماتے ہیں ''وفات یافتہ بزرگوں کی ارواح سے امداد کے مسئلہ میں علائے دیو بند
کا خیال بھی وہی ہے جو عام اہل سنت والجماعت کا ہے، آخر جب ملا نکہ جیسی روحانی ہستیوں سے
خودقر آن ہی میں ہے کہ حق تعالی اپنے بندوں کی امداد کرواتے ہیں صحیح حدیثوں میں ہے کہ واقعہ
معراج میں رسول اللہ تالیقیم کو موسی علیق سے تخفیف صلوٰ ہے کے مسئلے میں امداد ملی اور دوسرے انبیائے
کرام عیمیم سے ملاقاتیں ہوئیں، بشارتیں ملیں تو اس قتم کی ارواح طیبہ سے کسی مصیبت زدہ مومن

کی امداد کا کام قدرت اگر لے تو قرآن کی کس آیت یا حدیث سے اس کی تردید ہوتی ہے۔'' (حاثیہ سوانح قامی: ۱۳۳۸)

''انکشاف'' کے دیو بندی مصنف امام غزالی کی کتاب احیاء العلوم سے پچھ حوالے ذکر کرکے کھتے ہیں: ''اب ندکورہ اثبات سے آپ یہ بخو بی نتیجہ نکال سکتے ہیں کہ ارواح اولیاء کوکس قدر من جانب اللہ اختیارات ہیں۔'' (انکشاف:ص ۲۰۰۷)

ايك جُله لكھتے ہيں:

" اولیاء الله کی ولایت اوران کی کرامت ان کی وفات کے بعد بھی باتی اور باذن الله می میات الله اور باذن الله می میات الله کے میم سے ارواح اولیاء و نیا میں بھی می کہ الله کے میم سے ارواح اولیاء و نیا میں بھی می میں اناسجھ لیجے کہ الله کے میم سے ارواح اولیاء و نیا میں بھی است کی مدد بھی کر سکتی ہیں۔ " (انکشاف: ص ۱۷) میں اور بھی اللی وصر بھی میں اور کی موری کی روح خاص کر آولیا ہے اظلاق حسین قامی صدر جمعیت علاء صوبہ و بلی فرماتے ہیں: "مومن کی روح خاص کر آولیا ہے حق اور صلحائے امت کی روحیں جم سے جدائی کے بعد اس عالم مادی میں تصرف کی قدرت رکھی ہیں اور ان ارواح کا تصرف تانون اللی کے مطابق ہوتا ہے۔ " (اہل الله کی عظمت علاقے ولیو بندگی نظر میں ازاخلاق حسین قامی )

فناویٰ امدادیہ میں ہے: ''استمداد ارواح مشائخ سے صاحب کشف الارواح کے لیے قتم ثابت ہے۔'' (فناویٰ امدادیہ:۳۰،۲۰۷)

سوا 'خ قاسی کے مصنف ایک واقعہ ذکر کرتے ہیں: '' ایک بریلوی عالم اور ایک دیوبندی طالب علم کا مناظرہ طے ہوا، (دیوبندی طالب علم نے) مناظرے کا وعدہ ڈرتے ڈرتے کرلیا۔ تاریخ وحمل و مقام سب کا مسئلہ طے ہوگیا۔ واعظ مولا نا صاحب بڑا زبردست ممامہ طویلہ وعریضہ سر پر لیپٹے ہوئے کتابوں کے بشتارے کے ساتھ مجلس میں اپنے حواریوں کے ساتھ جلوہ افروز ہوئے۔ ادھر بیخریب دیوبندی امام مختی وضعیف، مسکین شکل، مسکین آ واز، خوفزدہ، لرزاں و ترسال ہوئے۔ ادھر بیغریب دیوبندی امام مختی وضعیف، مسکین شکل، مسکین آ واز، خوفزدہ، لرزاں و ترسال مشاہدہ کے بعد اس دیوبندی امام نے مشاہدہ کے بعد بیان کی۔ کہتے تھے کہ مولا نا واعظ صاحب کے سامنے میں بھی بیٹھ گیا۔ ابھی گفتگو مشاہدہ کے بعد بیان کی۔ کہتے تھے کہ مولا نا واعظ صاحب کے سامنے میں بھی بیٹھ گیا۔ ابھی گفتگو شروع نہیں ہوئی تھی کہ ایا تک اپنے بازو میں مجھے محسوں ہوا کہ ایک شخص اور جے میں نہیں بہچانا وہ بھی آ کر بیٹھ گیا اور جھے سے وہ اجنبی اچا تک نمودار ہونے والی شخصیت کہتی ہے: '' گفتگو شروع کرو

اور ہر گزنہ ڈرو۔'' دل میں غیر معمولی قوت اس سے پیدا ہوئی۔ اس کے بعد کیا ہوا ( دیوبندی امام صاحب کا بیان سنیے ) کہ میری زبان سے کچھ فقرے نکل رہے تھے اور ای طور پرنکل رہے تھے کہ میں خود نہیں جانتا تھا کہ کیا کہہ رہا ہوں جس کا جواب مولانا واعظ صاحب نے ابتدا میں تو ریالیکن سوال و جواب کا سلسله ابھی دراز بھی نہیں ہوا تھا کہ ایک دفعہ مولانا واعظ کو دیکھتا ہوں کہ اٹھ کھڑے ہوئے، میرے قدموں میں سر ڈالے ہوئے رورہے ہیں، پگڑی بھری ہوئی ہے اور کہتے جاتے ہیں میں نہیں جانتا تھا کہ آپ اتنے بڑے عالم ہیں، للد مجھے معاف کیجیے۔ آپ جو پچھ فرما رہے ہیں یمی صحیح اور درست ہے، میں ہی غلطی پر تھا۔ یہ منظر ہی ایسا تھا کہ مجمع دم بخو د تھا، کیا سوچ كرآيا قلاوركيا وكيهر ما تھا۔ ديو بندى امام نے كہا كه اچا تك نمودار ہونے والى شخصيت ميرى نظر ہے اس کے بعد اوجھل ہوگئ اور کچھ نہیں معلوم کہ کون تھے اور قصہ کیا تھا۔ قصہ تو ختم ہو گیا۔ قصبہ کے مسلمان جو پہلے ہی سے دیوبندی امام صاحب کے معتقد تھے، ان کے عقید تمبدول میں اس واقع نے جار جاند لگا دیے اور پہلے سے بھی زیادہ راحت وآرام میں دیوبندی امام صاحب کے اضّافہ ہو گیا۔ ﷺ الہٰد فرماتے ہیں '' میں نے ان مولوی صاحب سے دریافت کیا کہ احا تک نمودار ہو کر غائب ہو جانے والی شخصیت کا حلیہ کیا تھا، حلیہ جو بیان کیا، فرماتے تھے کہ سنتا جاتا تھا اور الاستاد کا ایک ایک خال و خط نظر کے سامنے آتا چلا جار ہا تھا۔ جب وہ بیان ختم کر چکے تو میں نے ان ہے کہا کہ بہتو الاستاد ڈلشۂ تھے جوتمھاری امداد کے لیے حق تعالٰی کی طرف سے ظاہر ہوئے۔'' (سوانح قاسمی: ارا۳۳)

''اشرف السوائ ''کے مصنف اشرف علی تھانوی صاحب کے پردادا محد فرید صاحب کی وفات
کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ''صاحب کسی بارات ہیں تشریف لے جا رہے تھے کہ ڈاکوؤں
نے آ کر بارات پر حملہ کیا، ان کے پاس کمان تھی اور تیر تھے، انھوں نے ڈاکوؤں پر دلیرانہ تیر
برسانا شروع کیے، چونکہ ڈاکوؤں کی تعداد کثیر تھی اور ادھر بے سروسامانی تھی، یہ مقابلے ہیں شہید ہو
گئے۔ شہادت کے بعد ایک عجیب واقعہ ہوا۔ شب کے وقت اپنے گھر میں مثل زندہ تشریف لائے
اوراپنے گھر والوں کو مٹھائی لاکر دی اور فرمایا: ''اگرتم کسی پر ظاہر نہ کروگی تو اسی طرح سے روز آیا
کریں گے۔'' لیکن ان کے گھر والوں کو اندیشہ ہوا کہ گھر والے جب بچوں کو مٹھائی کھاتے دیکھیں
گئے تو معلوم نہیں کیا شبہ کریں گے۔اس لیے ظاہر کر دیا اور آپ تشریف نہیں لائے۔ یہ واقعہ

خاندان میں مشہور ہے۔' (اشرف السوائ : ار ۱۰)

الله تواں شخص کا تذکرہ کرتا ہے جے تبلیغ کے جرم میں شہید کر دیا گیا:

﴿ قِيْلَ ادْخُلِ الْمِنَّةَ \* قَالَ لِللَّهَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ۚ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّن وَجَعَلَنِي مِنَ

الْهُكُرَمِيْنَ۞﴾ [يس: ٢٧]

" کہا گیا جنت میں داخل ہو جا، کہنے لگا اے کاش! میری قوم جان لیتی کہ میرے رب نے مجھے معاف کر دیا ہے اور مجھے مقربین میں سے کر دیا ہے۔"

اگراس شہید کو دنیا میں واپس آنے کی اجازت ہوتی تو وہ یہ بات نہ کہتا: ﴿ لِلَیْتَ قَوْمِیْ یَعْلَمُوْنَ ﴾ بلکہ خود آکر بنلا دیتا۔ روح تو اس وقت بھی واپس نہیں ہو سکتی جب سے حالت ہوتی ہے:

﴿ فَكُولًا إِذَا بِكُفَّتِ الْحُلْقُومَ ﴾ [الواقعة: ٨٣]

اور اللہ بید لینچ کرتا ہے:''جب روح حلق میں آ کر پھنس جاتی ہے۔'' ﴿ بین بین دسمُ مور سوس و دب لا بین رود بین دسمُ مُورو ا ۔ ۔'' س

﴿ فَلَوْلَآ إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِيْنِيْنَ ﴿ تَرْجِعُونَهَا ۖ إِنْ كُنْتُمْ صَدِقِيْنَ ﴾

[ الواقعة : ٨٧،٨٦ ]

''پس اگرتم کسی کے محکوم نہیں ہو تو روح کولوٹا دواگرتم سے ہو۔''

الله اس شهید کی اس تمنا کو بھی رد کر دیتا ہے جو کہتا ہے کہ الله! میری روح کو میرے جم میں لوٹا دے تا کہ میں تیرے راستے میں جہاد کروں۔ [مسلم، کتاب الإمارة، باب بیان أن أرواح

الشهداء في الحنة و أنهم أحياء عند ربهم يرزقون : ١٨٨٧]

الله تعالیٰ تو کہنا ہے:

﴿ آمُواتٌ غَيْرًا حَيَا عِ وَمَا يَشْعُرُونَ لا آيّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ [ النحل: ٢١]

''مرده ہیں زندہ نہیں اور ان کو تو بیشعور بھی نہیں کہ آٹھیں کب اٹھا یا جائے گا۔''

اور دیو بندیوں کے نز دیک الاستاد کوسب کچھ معلوم تھا۔ اللہ تو کہتا ہے:

﴿ فَيُمْسِكُ الَّذِيْ قَطْمَى عَلَيْهَا الْمُوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى إِلَى آجَلٍ مُّسَتَّى ﴾

[الزمر : ٤٢ ]

'' پھر جن پر موت کا تھم کر چکتا ہے ان کو روک رکھتا ہے اور باتی روحوں کو ایک وقت مقرر تک کے لیے چھوڑ دیتا ہے۔'' الله موت والول کی روحول کو روک لیتاہے اور ان (دیو بندی علاء) کے بقول روح ہر جگہ آ جا سکتی ہے۔

# مخلوق ہے مشکل کشائی اور دیوبندی:

دیوبندیوں کے نزدیک خالق کے بجائے مخلوق بھی مشکل کشائی اور حاجت روائی کرتی ہے، جیسا کہ' انکشاف' کے دیوبندی مصنف اصطلاحات صوفیہ نامی کتاب کے حوالے سے کھتے ہیں: ''یہی لوگ مندارشاد کے وارث ہوتے ہیں، ان سے مخلوق کی حاجت روائی ہوتی ہے۔'' (انکشاف: ۲۵۰)

اشرف على تقانوي صاحب لكھتے ہيں :

ا۔ میں قتم کھاتا ہوں کہ آپ کے پاس (مزار شریف پر) کوئی شکتہ حال دعائے لیے عرض کرنے کونہیں پہنچا مگریہ کہ اس کی شکتگی کی اصلاح ہوئی (اس طرح سے کہ حیات برزحیہ کے سبب آپ نے بن کر دعا کی اوروہ کامیاب ہوگیا)۔

۲۔ اور نہ کسی پناہ لینے والے نے گھبرا کرآپ کے دربار پر پناہ لی گریدامن وامان کے ساتھ واپس
 ہوا۔ اس کی حالت سے اس کو (اپنی حاضری پر) شرمندگی نہیں ہوئی (جیسا ناکام ہو جانے میں ہوتی ہے)۔

س۔ اور نہ آپ کے پاس (مزارشریف پر) کوئی فقیرحال امیدوار (دعاکے لیے عرض کرنے کو) حاضر ہوا مگریہ کہ اس کے نشان قدم ہی ہے اس کے لیے نہر (حوائح کی) جاری ہوگی (اس طرح سے کہ حیات برزحیہ کے سبب آپ نے س کر دعافر مائی اور وہ کامیاب ہوگیا)۔

سم۔ اور نہ کسی مغموم نے کسی حادثہ کے وقت آپ کو (مزار پر حاضر ہو کر دعاکے لیے) پکارا مگر آپ کی جانب سے عون اور آسانی نے جواب دیا اس کو (اس طرح سے کہ حیات برز حیہ کے سبب آپ نے من کر دعافر مائی اور وہ کامیاب ہوگیا)۔

دیو بندیوں کے غیراللہ سے مشکل حل کروانے والے عقیدہ کو سجھنے کے لیے مندرجہ ذیل واقعہ پڑھیے۔ لیجے دیو بندیوں کے پیرو مرشد حاجی امداد اللہ صاحب کا عقیدہ مشکل کشائی، سنیے اور دربار خداوندی میں حاجی امداد اللہ صاحب کے پیرو مرشد کے اثر ورسوخ کی شان ملاحظہ فرمایے : تم ہو اے نور محمد! خاص محبوب خدا ہند میں ہو نائب محمد مصطفیٰ ( اللہ اللہ کا محمد مصطفیٰ ( اللہ اللہ کا محمد مصطفیٰ ( اللہ اللہ کا نیخ ہیں دست و پا عشق کی برس کے باتیں کا نیخ ہیں دست و پا آسرا دنیا میں ہے از بس تمھاری ذات کا تم سوا ادروں سے ہرگز نہیں ہے التجا بلکہ دن محشر کے جس وقت قاضی ہو خدا آپ کا دامن بکر کر یہ کہوں گا برملا آپ کا دامن بکر کر یہ کہوں گا برملا آپ کا دامن بکر کر یہ کہوں گا برملا آپ کا دامن بکر کر یہ کہوں گا برملا آپ کا دامن بکر کر یہ کہوں گا برملا آپ کا دامن بکر کر یہ کہوں گا برملا آپ کا دامن بکر کر یہ کہوں گا برملا آپ کا دامن بکر کر یہ کہوں گا برملا آپ کا دامن بکر کر یہ کہوں گا برملا آپ کا دامن بکر کر یہ کہوں گا برملا آپ کا دامن بکر کر یہ کہوں گا برملا ا

سير حاجى صاحب كوكيس علم موكيا كدان كے پير خاص محبوب خدا ميں، جب كداللہ كر اللہ كر اللہ ما يُفْعَلُ بِي ..... وَ فِي رِ وَايَةٍ: رَسُولُ اللّٰهِ مَا يُفْعَلُ بِي ..... وَ فِي رِ وَايَةٍ: مَا يُفْعَلُ بِهِ وَ لاَ بِكُمُ ﴾ [بخارى، كتاب الجنائز، باب الدخول على الميت بعد الموت إذا أدرج في أكفانه: ١٢٤٣ و كتاب التعبير، باب العين الجارية في المنام: ١٢٤٣ و كتاب التعبير، باب العين الجارية في المنام: ٢٠١٨ ] "ميل نهيل جا تا كداللہ مير ب ساتھ كيا سلوك كر ب گا، حالائكہ ميں الله كا رسول مول اور تمهار ب ساتھ كيا معالمہ ہوگا۔"

اور پھر جس دن بیحالت ہوگی کہ فرشتے اور جبرائیل صف باندھے کھڑ ہے ہول گے اور: ﴿ لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَٰنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ [النبا: ٣٨]

''رب جے اجازت دے گا وہی کلام کرے گا اور وہ بھی صحیح صحیحے۔''

کیا اس وفت نورمحمد صاحب مددکریں گے جس کی وجہ سے حاجی صاحب بے خوف ہورہے میں، جب اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

﴿ إِذْ تَبُرَّا الَّذِينَ اتَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ الَّبَعُوا وَرَا وَالْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ ﴾

'' جب براءت کا اظہار کریں گے وہ لوگ جن کی پیروی کی جاتی ہے ان لوگوں سے جو پیروی کرتے ہیں اوروہ عذاب دیکھ لیس گے اور ان کے اسباب منقطع کردیے جائیں گے۔''

اس طرح الله تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَلَقَدُ جِنْهُ وَنَا فُوالِي كَمَا خَلَقْلُكُمْ اَقَلَ مَرَّقِ وَتَرَ كَتُومَّا خَوَلْلَكُمُ وَرَأَعَ ظُهُوْلِكُمْ وَمَا نَزى مَعَكُمُ شُعَا خَلُولُا مَا عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ مَعَكُمُ شُوكُولًا ﴾ [ الأنعام: ٩٤]

''تم البتہ تحقیق میرے پاس اکیلے آگئے ہوجیسا کہ میں نے شخصیں پہلی مرتبہ پیدا کیا تھا اور جو کچھ ہم نے شخصیں دیااس کو اپنی پیٹھوں پیچھے چھوڑ آئے اور ہم تمھارے ساتھ وہ سفارثی نہیں دیکھتے جن کے بارے میں شخصیں یقین تھا کہ وہ تمھارے بارے میں اللہ کے شریک ہیں۔'

عام انسان تو کجا اللہ پاک فرشتوں کے بارے میں فرما تاہے:

﴿ وَكُوْشِنَ مَّلَكٍ فِي السَّمَاءِ لَا تُغْفِى شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَّأَذَنَ اللهُ لِمَنْ يَتَمَاّعُ وَيَرْضَى ﴾ [النحم: ٢٦]

''اورآ سان میں کتنے فرشتے ہیں کہ ان کی سفارش ان کو پچھ فاکدہ نہیں دے گی مگر اس کے بعد کہ اللہ اجازت دے جس کے لیے چاہے اور وہ راضی ہو جائے۔'' ایک جگہ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَوْمَهِ نِهِ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمُنُ وَرَضِى لَهُ قَوْلًا ﴾ [طه: ١٠٩] ''جس دن کوئی سفارش فائدہ نہیں دے گی مگر اس کی جے رحمٰن اجازت دے اور اس کی بات سے راضی ہوجائے''

حاجی صاحب کے پاس اپنے پیر نور محمد صاحب کے بارے میں کیاسندہے کہ اللہ ان کو اجازت دے گااور ان سے راضی ہوگا، حاجی صاحب تو یہ کہہ رہے ہیں کہ ''اے شاہ نور محمد! وقت ہے امداد کا'' اور اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِّن دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الصُّرِّ عَنْكُووَلا تَحْوِيلًا ﴾

''اے نبی! ان سے کہہ دیجیے جن کوتم اللہ کے علاوہ ( کچھ) سجھتے ہو، ان کو پکارو، وہ تکلیف کو ہٹانے اور دورکر نے کے بھی ما لک نہیں ہیں۔''

اور حاجی امداد الله صاحب کا بید کہناہے: ''قتم مددگار مدد امداد کو پھر خوف کیا'' اور قر آن میں ہے کہ رسول مَالی فی فرماتے ہیں:

﴿ لَّا آمُلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَضَرَّا إِلَّا مَا شَآءَ اللهُ ﴾ [الأعراف: ١٨٨]

''میں اپنی جان کے لیے بھی نفع ونقصان کا ما لک نہیں مگر جو اللہ چاہے۔''

اس طرح الله في الله في مالياً على الله الله الله

﴿ قُلُ إِنِّي لَا آمُلِكُ لَكُمُ ضَرًّا وَلاَ رَشَدًا ﴾ [الحن: ٢١]

''اے نی! کہہ ویجیے کہ میں تمھارے لیے کسی بھی دکھ سکھ کاما لک نہیں۔''

جب الله كرسول مَاليُّنا في جنگ احديد رخى مونى ك بعد بددعا دى:

( كَيُفَ يُفُلِحُ قَوْمٌ قَدُ شَجُّوا نَبِيَّهُمُ ) [مسلم كتاب الحهاد، باب أحد: ١٧٩١]

''وہ قوم کیسے فلاح پائے گی جس نے اپنے نبی کو زخمی کر دیا۔''

تو الله تعالیٰ نے به آیات ا تاریں:

﴿ لَيْسَ لِكَ مِنَ الْأَمْرِشَىٰءٌ ﴾ [آل عمران: ١٢٨]

"(اے نی! تقدیر کے معاملے میں) تیرا کوئی اختیار نہیں۔"

نی مَالِیًا نے اپنے رشتہ داروں کو اکٹھا کر کے کہا تھا:

( لَا أُغُنِيُ عَنُكُمُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا )) [ مسلم، كتاب الإيمان، باب في قوله تعالى :

﴿ و أنذرعشيرتك الأقربين ﴾ : ٢٠٦]

"میں اللہ کی بکڑ سے مصین نہیں بچا سکتا۔"

تم عمل كرنا، كيونكه:

﴿ فَأَمَّا مَنْ تَقُلَّتُ مَوَازِيْنُهُ لَا فَهُو فِي عِيْمَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴾ [ القارعة: ٢٠٧]

''جس کے عمل بھاری ہوں گے، وہ عیش کی زندگی میں ہوگا۔''

﴿ قَالُوْا حَسْبُنَا اللَّهُ وَيَعْمَ الْوَكِيْلُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣]

''انھوں نے کہا اللہ ہمیں کافی ہے اور وہ اچھا کارساز ہے۔''

﴿ فَيَغُمُ الْمُولَى وَيَغُمُ النَّصِيْرُ ﴾ [الحج: ٧٨]

''احیما دوست اور احیما مددگار ہے۔''

اور:

﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُو حَسْبُهُ ﴾ [ الطلاق : ٣ ]

"جوالله تعالى بربھروساكرے الله اسے كافى ہے۔"

ایک جگہ اللہ فرما تا ہے:

﴿ وَمَا لَكُمُ مِّنْ دُوْنِ اللَّهِ مِنْ وَلِيَّ وَلَا نَصِيْرٍ ﴾ [التوبة: ١١٦]

''اللہ کے سواتمھا را کوئی دوست اور مدد گارنہیں۔''

ایک جگہ اللہ یوں فرماتا ہے:

﴿ وَتُوكُّلُ عَلَى الْكِيَّ الَّذِي لَا يَهُونُتُ ﴾ [ الفرقان: ٥٥]

''اور تو کل اس ذات پر کر جس کو موت نہیں آئے گی۔''

یعنی آسرا صرف الله بی بن سکتا ہے، حاجی صاحب تو التجائیں بھی غیر الله سے کرتے ہیں۔

لکھتے ہیں:

" تم سوا اورول سے ہر گزی کھے نہیں ہے التجا" اور الله فرما تا ہے:

﴿ أَمَّنْ يُجِيْبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوَّةَ ﴾ [النمل: ٦٢]

'' کون ہے جو بے چین کی پکار کوسنتا ہے، جب وہ اسے پکارتا ہے اور اسے تکلیف سے

نجات دیتا ہے۔''

ملمان تو ہر نماز میں بیدعا کرتا ہے:

﴿ اِتَّاكَ نَسْتَعِيْنُ ﴾ [ الفاتحة: ٤ ]

" ہم صرف تحبی سے مدد مانگتے ہیں۔"

الله غير الله ہے التجا کرنے ہے منع کرتا ہے، جبیبا کہ فرمایا:

﴿ وَلَا تَنْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ ۚ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا قِنَ الظَّلِمِينَ

[يونس: ١٠٦]

''اللہ کے علاوہ ان کو نہ لچارو جو نہ تخصے نفع دے سکتے ہیں اور نہ نقصان ، اگر تو نے یہ کیا تو ظالموں میں سے ہوگا۔''

اور يهال التجائيس بي غيرالله سے - حالانكدابراجيم عليه فرماتے ہيں:

﴿ وَآغْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ وَآدْعُوا رَبِّنْ ﴾ [مريم: 44]

''میں تم سے اور جن کو تم اللہ کے سوا پکارتے ہو دور ہوتا ہوں اور اپنے رب کو پکارتا ہوں ''

ای طرح جب زکریا ملیا نے اولاد مانگی تو اپنے رب کے سامنے یوں التجا کیں کیں:

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا وَّلَمْ أَكُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾

[مريم: ٤]

''اے میرے رب! میری ہڈیاں کمزور ہوگئیں اور بڑھاپے سے میرا سرسفید ہوگیا اور میں اے رب! ناامید بھی نہیں۔''

سوال والتجارب ہی ہے کرنی جا ہیے جیسا کہ رسول الله مَنْ اللَّهِ فَرماتے ہیں:

( سَلُوا اللَّهَ مِنُ فَضُلِهِ فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ أَنْ يُسُأَّلَ )) [ ترمذي، كتاب الدعوات،

باب في انتظار الفرج وغير ذلك: ٣٥٧١]

''اللہ ہے اس کافضل مانگو، بے شک اللہ سوال کرنے والے کو پیند کرتا ہے۔''

اس طرح نبی مَالِيًا نے اپنے چازاد بھائی سے کہا تھا:

« إِذَا سَأَلُتَ فَاسُتَلِ اللَّهَ وَ إِذَا اسْتَعَنُتَ فَاسُتَعِنُ بِاللَّهِ » [ ترمذى، كتاب

صفة القيامة ، باب (حديث حنظلة): ٢٥١٦]

''جب تو سوال کرے تو اللہ ہے کراور مدد مائلے تو اللہ ہے ما نگ ۔''

اسى طرح آپ مَنْافِينَا كى زوجەمحتر مەسىدە عائشە رفاقيا فرماتى ہيں:

« سَلُوا اللَّهَ كُلَّ شَيْءٍ حَتَّى الشَّسُعَ ..... الخ » [مسند أبي يعلي : ١٣٤/٤،

ح: ۲٤٥٤]

''ہر چیز اللہ سے مانگو یہاں تک کہ تسمہ بھی جب وہ ٹوٹ جائے۔''

کیا اب بھی آپ اس عقیدے کو درست مانیں گے کہ''تم سوا اوروں سے ہر گزیچھ نہیں ہے التحا۔'' حالانکہ ابن کثیر ڈِللٹنہ فرماتے ہیں :

" ٱلْإِسْتِعَاذَةُ هِيَ الْإِلْتِجَاءُ إِلَى اللَّهِ" [تيسير العزيز الحميد: ١/٧٨]

"استعاذة دراصل الله سے التجاہے۔"

اور شیخ الاسلام رخطشهٔ فرماتے ہیں:

" أَوُ قَدَ نَصَّ الْأَئِمَّةُ كَأَحُمَدَ وَ غَيْرِهِ عَلَى أَنَّهُ لَا يَجُوزُ الْإِسْتِعَاذَةَ

بِمَخُلُونِ" [أيضًا: ١٧٨]

''امام احد اور دوسرے ائمہ کے نز دیک مخلوق سے التجا کرنا جائز نہیں۔''

ملمانوں کے لیے حکم ہے:

﴿ اُدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَّخُفْيَةً ﴾ [ الأعراف: ٥٥ ]

''گڑگڑا کراورآ ہتہ ہےاپنے رب کو پکارو۔''

اور بیر کہنا بھی بڑی جسارت ہے ۔

بلکہ دن محشر کے بھی جس وقت قاضی ہو خدا

آپ کا دامن کپڑ کر یہ کہوں گا برملا

اے شاہ نور محمرا وقت ہے امداد کا

جس دن کے بارے اللہ یوں فرما تا ہے:

﴿ أَفَكُنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ ﴿ أَفَأَنْتَ تُنْقِدُ مَنْ فِي النَّارِ ﴾ [الزمر: ١٩]

'' کیا پس جس پراللہ کا عذاب ٹابت ہو گیا پس تو (اے نبی!)ان کو جو آگ میں ہیں

نكال سكتا ہے؟''

جہاں نبی کچھ نہیں کر سکتے وہاں نور محمہ صاحب کیا کر سکتے ہیں؟ اور حاجی صاحب کا نور محمہ سے امداد طلب کرنا صرح شرک ہے، کیونکہ بغیر اسباب کے مدواللہ ہی کی طرف سے آسکتی ہے:
﴿ وَمَا اللّهُ مِنْ إِلّا مِنْ عِنْداللّٰهِ ﴾ [الأنفال: ١٠]

'' مدد تو صرف الله ہی کی طرف سے ہے۔''

اوراستغاثه صرف الله ہی ہے کیا جا سکتا ہے کیونکہ استغاثه:

" هِيَ طَلَبُ الْغَوُثِ هُوَ إِزَالَةُ الشِّدَّةِ كَالْإِسْتِنُصَارِ طَلَبُ النَّصُرِ وَ الْإَسْتِعَانَةُ طَلَبُ الْعَوُن.....اَلْإِسْتِعَانَةُ هِيَ الْإِسْتِعَانَةُ "

[ تيسير العزيز الحميد : ١٨٠ ]

''استعانه اور استغاثه مد د طلب کرنا اور مشکل حل کروانا ہے، دونوں ہم معنی ہیں۔''

اورمسلمان مدداللہ سے طلب کرتے ہیں جیسا کہ قرآن میں ہے:

﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ [الأنفال: ٩]

"جبتم اپنے رب سے مدد مانگ رہے تھے اللہ نے قبول کیا۔"

اب مدد کے معاملے میں پیرکورب کا شریک کرنا کیا شرک نہیں۔ جب پیرصاحب اور حاجی امداد اللہ صاحب خود غیر اللہ سے فریادیں کر رہے ہیں تو مرید بے جارہ کیا کرے، فرماتے ہیں <sup>سے</sup>

یا محمد مصطفعً! فریاد ہے

اے حبیب کبریاً! فریاد ہے

سخت مشکل میں بھنسا ہوں آج کل بریا ہے۔

اے میرے مشکل کشا! فریاد ہے

(ناله امدادغریب:۲۲)

مولانا قاسم ناناتوی فرماتے ہیں....۔

مدد کر اے کرم احمدی کہ تیرے سوا نہیں ہے قاسم بے کس کا کوئی حامی کار

(قصائد قاسى: ٢)

حالانکہ ہرنی نے مدد کے لیے التجامخلوق کی جائے رب سے کی ہے جبیبا کہ سیدنا یونس ملیا

کے بارے میں آتا ہے کہ جب یونس علیا مچھل کے پیٹ میں قید کر دیے گئے تو انھوں نے بھی غیراللہ کی بجائے اللہ سے التجائیں کیں، جیسا کہ قرآن میں ہے:

﴿ فَنَالْمِي فِي الظُّلُلِيِّ أَنْ لَّا إِلْهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْعَنَكَ ﴾ [الأنبياء: ٥٧]

" پنس (علیلہ) نے اندھیروں میں پکارا، یہ کہ تیرے علاوہ کوئی النہیں، تو پاک ہے۔''

مخلوق سے التجا اس لیے نہیں کی جا سکتی کہ وہ تو مجبور انسان میں، مختار کل تو اللہ تعالیٰ ہے، جیسا

كەللەفرما تا ہے:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ عِبَادٌ أَمْقَالُكُمْ ﴾ [الأعراف: ١٩٤]

''جن کوتم اللہ کے علاوہ پکارتے ہو وہ تمھاری طرح انسان تھے۔''

اس سے بری بے وقوفی اور کیا ہو کتی ہے کہ ایسے انسان سے پچھ مانگا جائے، التجائیں کی جائیں،

دنیا میں اسے سہارا بنایا جائے جس کی ملکیت میں کچھ نہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ قُلِ ادْعُوا الَّذِيْنَ زَعَمْتُمْ مِّنْ دُوْنِ اللهِ ۚ لَا يَمْلِلُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوِتِ وَلَا فِي

الْآرْضِ ﴾ [ سبا: ٢٢ ]

''اے نبی! ان سے کہہ دیجے جن کوتم اللہ کے علاوہ سجھتے ہوان کو پکارووہ زمین وآسان میں ایک ذرے کے بھی مالک نہیں ہیں۔''

ں ۔ فریاد کے لائق اللہ ہی ہے، جبیبا کہ قرآن مجید میں آپ نگائی اور آپ نگائی کے ساتھیوں

کے بارے میں آتا ہے:

﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُوْنَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ [الأنفال: ٩]

''(وہ وقت یاد کرو) جب آپ اپنے رب سے طلب کر رہے تھے، سواس نے تمھاری دعا قبول کی''

یعن ظاہری اسباب نہ ہونے کی وجہ سے مدد اللہ ہی سے طلب کی جاتی ہے، اس طرح آپ

وع*ا كرتے بيں*: ﴿ اَللّٰهُمُ اَغِثْنَا، اَللّٰهُمُ اَغِثْنَا، اَللّٰهُمُ اَغِثْنَا ﴾ [ بحارى، كتاب الاستسقاء، باب

الاستسقاء في خطبة الجمعة غير مستقبل القبلة: ١٠١٤]

''اے اللہ! ہماری مدوفر ما، اے اللہ! ہماری مدد کر، اے اللہ! ہماری مدد کر۔''

جنگ بدر کے موقع پر نبی مَالِیْم یوں دعا ئیں کرتے ہیں:

﴿ اَللّٰهُمَّ اِنَّكَ اِنُ تُهُلِكُ هَذِهِ الْعَصَابَةَ مِنُ اَهُلِ الْإِسُلَامِ فَلَا تُعُبَدُ فِي الْأَرُضِ اَبَدًا قَالَ فَمَا زَالَ يَسُتَغِينُكُ رَبَّهُ عَزَّ وَجَلَّ وَيَدُعُو ﴾

[مسند أحمد: ٣٠/١، ح: ٢٠٨]

''اے اللہ! اگر تو نے مسلمانوں کی اس جماعت کو ہلاک کر دیا تو زمین پر جمھی تیری عبادت نہیں کی جائے گی۔'' راوی کہتے ہیں کہ نبی منابعی اللہ مسلسل اپنے رب سے ایسے ہی دعا مائکتے اور اسے یکارتے رہے۔''

ای طرح آپ ٹاٹیا نے دجال کے فتنے کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ إِنَّ مِنُ فِتُنَتِهِ أَنَّ مَعَهُ جَنَّةً وَنَارًا فَنَارُهُ جَنَّةٌ وَ جَنَّتُهُ نَارٌ فَمَنِ ابْتُلِيَ بِنَارِهِ فَلْيَسُتَغِتُ بِاللهِ وَلْيَقُرَأُ فَوَاتِحَ الْكَهُفِ فَتَكُونَ عَلَيْهِ بَرُدًا وَّسَلاَمًا كَمَا كَانَتِ النَّارُ عَلَى إِبْرَاهِيُمَ ﴾ [ ابن ماحه، أبواب الفتن، باب فتنة الدحال و حروج عيسى ابن مريم و حروج يا حوج وما حوج : ٧٧٠٤]

''اس کے فتنہ میں سے ہے کہ اس کے ساتھ جنت اور دوزخ ہو گی، اس کی دوزخ دراصل جنت اور جنت در اصل دوزخ ہو گی۔ اس کی آگ سے آزما یا جائے وہ اللہ سے مدد مانگے اور سورہ کہف کی شروع کی آیات تلاوت کرے تو وہ آگ اس پر شعنڈی اور سلامتی والی ہو جائے گی جیسے سیدنا ابراہیم علیظ پر ہوئی تھی۔''

ان تمام دلاکل سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ دنیا و آخرت میں التجائیں صرف اللہ سے کرنی جاہمیں۔

### قبرول سے استفادہ اور دیوبندی:

خلیل احمد سہار نپوری صاحب لکھتے ہیں: ''مشائخ کی روحانیت سے استفادہ اور ان کے سینوں اور قبروں سے باطنی فیوض پہنچنا سو بے شک صحیح ہے۔'' (المہند علی المفند: ص ٣٩) اس عقیدے کو واضح کرنے کے لیے مندرجہ ذیل واقعہ پڑھیے جے ارواح ثلاثہ کے مصنف ذکر کرتے ہیں: "مولوی معین الدین صاحب مولانا محمد یعقوب صاحب کے سب سے بڑے صاحب اور تھے۔ وہ مولانا کی ایک کرامت (جو بعد وفات واقع ہوئی) بیان فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ ہمارے نانو تہ میں جاڑے بخار کی بہت کثرت ہوئی، سو جو تخص مولانا کی قبر سے مٹی لے جا کر باندھ لیتا اسے بھی آرام ہو جاتا۔ بس لوگ اس کثرت سے مٹی لے گئے کہ جب بھی قبر پر مٹی ڈالو تب ہی ختم ۔ گئ مرتبہ ڈال چکا، پریشان ہو کر ایک دفعہ مولانا کی قبر پر جا کر کہا (بی صاحبزادے بہت تیز مزاج تھے) آپ کی تو کرامت ہوگئ اور ہماری مصیبت۔ یادرکھو! اگر اب کے کوئی اچھا ہوا تو ہم مٹی نہ ڈالیس کے، ایسے ہی پڑے رہو گے، لوگ جوتا بہنے تمھارے اوپر ایسے ہی چلیں گے۔ بس ای مئی وار مہاری مواد جیسے شہرت آرام کی ہوئی تھی ویسے ہی بیشہرت ہوگئ، اب دن سے کسی کو آرام نہ ہوا۔ جیسے شہرت آرام کی ہوئی تھی ویسے ہی بیشہرت ہوگئ، اب ترام نہیں ہوتا۔ پھر لوگوں نے مٹی لے جانا بند کر دیا۔ "(ارواح ظافہ: ص ۲۳۹)

### عقيده علم الغيب اورامل ديوبند:

''زلزلہ در زلزلہ'' کے دیو بندی مصنف نجم الدین صاحب لکھتے ہیں:''علائے دیو بند ہرگزیہ نہیں کہتے کہ اللہ کے علاوہ غیب کی کوئی بات کسی کومعلوم نہیں ہوسکتی۔'' (زلزلہ در زلزلہ: صا۱۰) ایک جگہ نجم الدین صاحب یوں فرماتے ہیں:''علائے دیو بنداس بات کے بھی قائل ہیں کہ بعض علوم غیبیہ انبیاء، اولیاء، اصفیاء کو تو چھوڑ ہے معمولی لوگوں کو بھی معلوم ہو جاتے ہیں۔'' (زلزلہ در زلزلہ ص ۹۸)

ایک جگہ یوں کہتے ہیں: ''ہر دور میں ایسے لوگ پیدا ہوتے رہے جنھیں پروردگار عالم نے نوازا اور بہت سی مخفی باتیں بتا کیں ''(زلزلہ درزلزلہ:ص۱۱)

''انکشاف'' کے دیوبندی مصنف کھتے ہیں:''رہا اولیاء اللہ کو احیاناً عالم برزخ میں دنیا کے احوال کاعلم ہو جانا تو ایسے علم کوعلم غیب سے تعبیر کرنے والاسخت نادان اور جہالت میں مبتلا ہے۔'' (انکشاف:ص۹۳)

دیوبندی مولوی محمدیاسین صاحب لکھتے ہیں: ''شخ ہرچہ گوید دیدہ گوید۔''( تذکرۃ الرشید: ۱۲۲۸) ''شخ جو بات کہتا ہے دکیھ کر کہتا ہے۔'' د یوبند یوں کے امام حاجی امداد اللہ صاحب لکھتے ہیں: ''لوگ کہتے ہیں کہ علم غیب انبیاء اور اولیاء کو نہیں ہوتا، ہیں کہتا ہوں کہ اہل حق جس طرف نظر کرتے ہیں دریافت و ادراک و غیبات کا ان کوعلم ہوتا ہے۔'' (شائم امدادیہ: ص۱۲) مولوی انوار الحن ہاشی مبلغ دار العلوم دیو بند فرماتے ہیں: ''بعض کامل الا یمان بزرگوں کو جن کی عمر کا پیشتر حصہ تزکید فنس اور روحانی تربیت میں گزرتا ہے بالخنی اور روحانی حثیت سے ان کو منجانب اللہ ایسا ملکہ راسخہ حاصل ہو جاتا ہے کہ خواب اور بیداری میں ان پر وہ امور خود بخو د منکشف ہو جاتے ہیں جو دوسروں کی نظروں سے پوشیدہ ہیں۔'' (مبشرات دار العلوم ص۱۲) عالا تکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ قُلْ لاَ يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [النمل: ٦٥]

''اے نبی! کہدد بیجیے کہ زمین اور آسان میں رہنے والوں میں سے غیب سوائے اللہ کے کوئی نہیں جانتا''

﴿ فَقُلْ إِنَّهَا الْغَيْبُ لِلَّهِ ﴾ [يونس: ٢٠]

''اے نی! آپ کہددیں کہ غیب اللہ ہی کے لیے ہے۔''

الله تعالی اینے نبی سے بد بات کہلوا تا ہے:

﴿ قُلُ لَّا ٱقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَآبِنُ اللَّهِ وَلَا آعْلَمُ الْغَيْبَ ﴾ [الأنعام: ٥٠]

''اے نبی! کہہ دیجیے کہ میں یہ نہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں اور نہ میں نبید میں میں ''

غيب جاننے والا ہول۔''

نیز فرمان باری تعالی ہے:

﴿ وَلَوْكُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبُ لِاسْتَكَثَّرْتُ مِنَ الْغَيْرِ ﴾ وَمَا مَسَّنِيَ السُّوَّءُ ﴾ [الأعراف: ١٨٨]

''اوراگر میںغیب جانتا تو میں بھلائیوں میں سبقت لے جاتا اور مجھے کوئی برائی نہ چینچی۔'' '

نیز فرمان الہی ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ عٰلِيمُ غَيْبِ السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [ فاطر : ٣٨ ]

'' بے شک اللہ ہی زمین وآسان کا غیب جانبے والا ہے۔''

#### اتحادثلاثه:

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ای مقام پرآپ کی خدمت میں یہ بات رکھ دوں کہ اس سلسلہ میں آپ کا مجھ سے قرآن اور حدیث کی دلیلیں طلب کرنا انصاف نہیں ہے۔ کیونکہ یہ شریعت کا معاملہ نہیں ، یہ تو دین طریقت کا میدان ہے اور ان دونوں چیزوں میں مشرق ومغرب کا بعد اور زمین وآسان کی دوری ہے۔ شریعت کی بنیاد جس طرح تین چیزوں پر ہے، قرآن وصدیث واجماع اور اس کے بعد کہیں قیاس کا نمبرآتا ہے۔ اس طرح اس دین طریقت کی بھی تین بنیادیں ہیں جن کو اتحاد ثلاثہ کا نام دیا جاتا ہے۔ میری خواہش یہ ہے کہ آپ کے سامنے مخضر ترین الفاظ میں دین طریقت کا لب لباب رکھ دوں، اس سے واقف ہو جانے کے بعد آپ تصوف کے سلسلہ کی ہر مشکل چنگیوں میں حل کر لیں گے۔

"اتحاد ثلاثه" كا يهلا اصول بيه:

### ا\_حلول:

اس نظریہ کی بنیاد یہ ہے کہ اگر کوئی شخص غیر معمولی ریاضتوں کے ذریعے نفس کی صفائی اور روح کی بالیدگی پیدا کر لے یا کسی کو ورشہ میں یہ چیزیں ملی ہوں تو ذات خداوندی اس کے اندر حلول کر جاتی ہے بعنی لاہوت ناسوت میں اور موجد موجود میں اتر آتا ہے۔ اس لیے ہندوؤں کے رشی منی اور بدھ مت کے پیرو جنگلوں اور پہاڑوں میں گوشہ نشین ہو کر سخت ریاضتیں کرتے ہیں۔ یہی نظریہ عیسائیوں کا بھی ہے اور ان کی غیر معمولی ریاضتیں تاریخ کا جزوین چکی ہیں۔ ان کے ریاضت کرنے والے اپنے بدن کورسیوں کے ذریعہ ستون سے باندھ کر ایک ہی حالت میں قائم رہنے کی کوشش کرتے تھے۔ یہاں تک کہ دن گزریعہ ستون سے باندھ کر ایک ہی حالت میں قائم اتر تی جاتے اور رسی ان کے گوشت کو کاٹ کر اندر اتر چلی جاتی اور زخم پیدا ہو کر ان میں کیڑے پڑ جاتے لیکن بیالوگ اپنی بید ریاضت ختم نہیں کرتے تھے بلکہ اس میں اضافہ کے لیے برابر کوشاں رہتے۔ زخم کے کیڑوں میں سے کوئی کیڑا ااگر کر الگ ہو جاتا تو وہ اس کو پھر اٹھا کر زخم پر ڈال دیتے اور کہتے: ''کھا! جو تجھ کو تیرے ما لک نے کہ کرکر الگ ہو جاتا تو وہ اس کو پھر اٹھا کر زخم پر ڈال دیتے اور کہتے: ''کھا! جو تجھ کو تیرے ما لک نے

بہت سے ایسے بزرگ جنگلوں میں مارے مارے پھرتے اور گھاس پر گزارا کرتے، پچھ

حضرات جانوروں کے بھٹوں میں، پچھ پرانی قبروں میں اور بعض کنووں میں اپنا گھر بنا لیتے تھے۔
کوئی سالوں چپ رہتا اورکوئی ہاتھوں اور پیروں میں لوہ کی زنجیریں ڈالے دکھائی دیتا تھا۔
اس آخری امت میں اس نظریہ کی ابتدا عبداللہ بن سبا ( یمنی یہودی جو خلافت عثمان ڈٹائیئئے کے زمانہ میں منافقانہ طور پر اسلام میں داخل ہوا تھا ) کے پیروکاروں سے ہوئی۔ ان کا عقیدہ یہ تھا کہ اللہ تعالیٰ سیدنا علی ڈٹائیئؤ کی ذات میں اور ان کی اولاد میں حلول کر آیا ہے اوراس طرح یہ حضرات اللہ کے ''اوتار'' ہیں۔ پھر حلول کا یہ عقیدہ عبداللہ بن سبا کے ماننے والوں نصیریہ ،کیسانیہ ،قرامطہ اور باطنیہ سے ہوتا ہوا صوفیاء کے اندر داخل ہوگیا اور یہاں پہنچ کر وہ اصلی برگ و بار لایا۔ مقرامطہ اور باطنیہ سے ہوتا ہوا صوفیاء کے اندر داخل ہوگیا اور یہاں پہنچ کر وہ اصلی برگ و بار لایا۔
مقرامطہ اور باطنیہ سے ہوتا ہوا صوفیاء کے اندر داخل ہوگیا اور یہاں پہنچ کر وہ اصلی برگ و بار لایا۔
مقر معرالہ بن سبا کے چیلے تھے، سیدنا علی ڈٹائیؤ کو اعلانیہ ''والہ'' پکارتے تھے۔ سیدنا علی ڈٹائیؤ کے نوانہ میں شروع ہوگیا تھا۔'' قوم زط'' کے ستر آدی جو عبداللہ بن سبا کے چیلے تھے، سیدنا علی ڈٹائیؤ کو اعلانیہ ''والہ'' پکارتے تھے۔ سیدنا علی ڈٹائیؤ کے اس عقیدہ میں اس قدر پختہ تھے اخسی بہت سمجھایا لیکن جب وہ اپنا سے عقیدہ بد لنے پر تیار نہ ہوئے تو آپ ڈٹائیؤ نے ان کو آگ میں جمودنگ دیے جانے کا حکم دیالیکن بیلوگ اپنے ''الوہیت علی'' کے اس عقیدہ میں اس قدر پختہ تھے حمودنگ دیے جانے کا حکم دیالیکن بیلوگ اپنے ''الوہیت علی'' کے اس عقیدہ میں اس قدر پختہ تھے کہ آگ کہ میں جل کر بھی پکارتے رہے کہ علی یقینا رہ بیں۔ کیونکہ:

﴿ لَا يُعَذِّبُ بِالنَّارِ الَّا رَبُّ النَّارِ ﴾ [سنن أبى داؤد، كتاب الجهاد، باب في كراهية حرق العدو بالنار: ٢٦٧٣]

''آ گ کا عذاب کوئی نہیں دیتا گروہ جو آگ کا رب ہے۔''

اس طرح بیلوگ این آخری لمحات میں بھی سیدناعلی ٹٹائٹو کی خدائی کی گواہی دے کر مرے۔ یہی عقیدہ فرقہ سبائیہ ونصیریہ کا بھی ہے کہ سیدناعلی ٹٹائٹو کے اندر اللہ تعالیٰ حلول کر گیا ہے اور اس لیے سیدناعلی ٹٹائٹو رب ہیں۔ بنوری صاحب نے اپنے والد صاحب کے عقد نکاح کے سلسلہ میں سیدناعلی ٹٹائٹو کو عرش پر بٹھا کر اسی عقیدہ کو رونمائی کا موقع دیا ہے اور اسی لیے خواجہ حیدرعلی آتش ککھنوی فرما گئے ہیں کہ:

### دل مرا بندہ نصیری کے خدا کا ہو گیا

اسی عقیدہ کے زیر اثریہ کہا جاتا ہے کہ موکیٰ علیٰہ نے کوہ طور پر جو آواز سی تھی وہ سیرنا علی ڈلٹیؤ کی آواز تھی۔صوفیاء میں حسین بن منصور حلاج اس عقیدہ کے پہلے علمبر دار سمجھے جاتے ہیں۔ ان کا عقیدہ یہی تھا کہ لاہوت ناسوت میں حلول کر جاتا ہے، خاص کر اپنے متعلق تو ان کا صریح دعویٰ تھا کہ مجھ میں اللہ حلول کر گیا ہے اورای وجہ ہے وہ ''نا الحق'' کا نعرہ لگاتے تھے۔'' حلول مطلق'' کا بیعقیدہ لینی اللہ تعالیٰ کی ذات ساری کا نئات میں حلول کیے ہوئے ہے، جو پہلے جمیہ کا عقیدہ تھا، حسین بن منصور حلاج اور ان کے ساتھیوں کے ذریعہ اس امت میں درآیا اور آج یہ دین تصوف کی رگوں کا خون بنا ہوا ہے۔ یا درہے احمد رضا صاحب نے عقیدہ حلول کے قائل کو کا فرکھا ہے۔ (دیکھیے ان کا ترجمہ مع تقییر المائدۃ: ۱۲، ۲۵)

جینید بغدادی کے شاگرد اور مرید شبلی نے بھی انھیں ساتھی قرار دیا اور اپنے سے زیادہ عقلمند کشہرایا۔ بہرحال کچھ ہوان میں جرائت ضرور تھی کہ اپنے عقیدہ پر جمے رہے اور سر دے دیا، آج بھی کہ میں عقیدہ ہے گرخوف کی وجہ سے تدتی اور مجلی کے نام سے اس کا اظہار کیا جاتا ہے۔ یہ ہے اتحاد ثلاث میں سے ایک نظریہ کی کار فرمائی۔ رہا اس اتحاد کا دوسرا جزوتو وہ اس سے بھی زیادہ 'وعظیم الشان' ہے۔

### ٢\_ وحدة الوجود:

''اتحاد ثلاث کا دوسرا جزوجس نے قرآن وحدیث کے بتلائے ہوئے خالق وگلوق کے فرق کو بدل ڈالا ہے وحدۃ الوجود کا نظریہ ہے۔ اس کا کہنا یہ ہے کہ کا نئات کی ہر چیز ایک ذات کے تھیلے ہوئے حصول میں سے ایک حصہ ہے۔ کسی ایک چیز میں دوسرے سے غیریت نہیں یعنی خالق و گلوق میں وحدت ہے اور دونوں ایک جیں۔ اس نظریہ کے لحاظ سے کافر ومشرک، فاسق و فاجر، مومن و مسلم، شیطان وجن، کتا و بلی، نجاست و غلاظت یہ سب اللہ کے عین وجود ہیں۔ انھیں ذات اللی مسلم، شیطان وجن، کتا و بلی، نجاست و غلاظت یہ سب اللہ کے عین وجود ہیں۔ انھیں ذات اللی جو مختلف سے اللہ نہیں کیا جا سکتا اور ندان میں اور ذات اللی میں کوئی غیریت ہے اور کا نئات میں جو مختلف چیزیں نظر آتی ہیں یہ حس و اور اک کا ظاہری پہلو ہے۔ ابن عربی جو صوفیاء میں شخ اکبر کے نام سے لیا ہوا ہے نظریہ شروع ہی سے فن تصوف کی جان بنا رہا ہے۔ ہاں! ابن عربی اس امت مسلمہ کے اندر اس کو حق کے علمبر دار بن کر ضرور الٹھے ہیں۔ فتو حات مکیہ اور فصوص الحکم جیسی مشہور کتا ہیں لکھ کر اس کو حق ثابت کرنے کی کوشش کی ہے اور اپنی پوری زندگی اس نظریہ کو پھیلانے میں لگا دی ہے۔ ان کی اس ثابت کرنے کی کوشش کی ہے اور اپنی پوری زندگی اس نظریہ کو پھیلانے میں لگا دی ہے۔ ان کی اس ثابت کرنے کی کوشش کی ہے اور اپنی پوری زندگی اس نظریہ کو پھیلانے میں لگا دی ہے۔ ان کی اس ثابت کرنے کی کوشش کی ہے اور اپنی پوری زندگی اس نظریہ کو پھیلانے میں لگا دی ہے۔ ان کی اس

کوشش کا ثمرہ میہ ہے کہ آج ہر صوفی کے یہاں اس بات کی کسی نہ کسی شکل میں نمائش ضرور ہے۔

ابن عربی کہتا ہے:

اَلرَّبُ حَقِّ وَ الْعَبُدُ حَقِّ وَ الْعَبُدُ حَقِّ يَا لِلُمُكَلِّفُ مَنِ الْمُكَلِّفُ

''رپروردگار بھی حق ہے اور بندہ بھی حق ، کاش! میں معلوم کر سکتا کہ ان میں سے مکلّف

کون ہے؟''

اِنُ قُلُتَ عَبُدٌ فَذَاكَ مَيِّتٌ اَوُ قُلُتَ رَبُّ اَنَّى يُكَلِّفُ

( فتوحات مکیه: جلدا،ص ۱)

''اگرتم کہو کہ مکلّف بندہ ہے تو بندہ مردہ اور میت ہے، اگرتمھارا کہنا ہیہ ہے کہ''رب'' تو وہ کسے مکلّف ہوسکتا ہے؟''

اورلکھتا ہے:

فَيَا لَيُتَ شِعْرِى مَن يَكُونُ مُكَلِّفًا وَ مَا تَمَّ إِلَّا الله لَيُسَ سِوَاهُ

(رسائل ابن عربی کتاب الجلالة: ۱۲۰۰)

''کاش کہ مجھے معلوم ہوتا کہ مکلّف کون ہے؟ درآں حالیکہ یہاں اللہ کے علاوہ کسی کا وجود ہی نہیں ہے۔''

ا بني كتاب فصوص الحكم كي فص باردنيه مين لكهتا ہے:

فَإِنَّ الْعَارِفَ مَنُ يَرَى الْحَقَّ لِمُ

كُلَّ شَيْءٍ بَلُ يَرَاهُ عَيُنٌ كُلَّ شَيْءٍ

''پس عارف وہ ہے جو ہر چیز میں حق کو دیکھے بلکہ حق تعالیٰ کو ہر چیز کا عین دیکھے۔''

اور فص ہود میں لکھا:

" إِنَّهُ عَيُنُ الْأَشْيَاءِ " ''بے شک اللہ تعالیٰ اشیاء کاعین ہے۔''

اس بات کو فتو حات مکیہ میں یوں کہتا ہے:

و في الْحَقَّ عَيْنُ الْحَلَّ اِلْ كُنْتَ ذَا عَيْنٍ فَي الْحَلَّ اِلْ كُنْتَ ذَا عَيْنٍ وَ الْحَقِّ اِلْ كُنْتَ ذَا عَقُلٍ وَفِي الْحَلَّ عَيْنُ الْحَقِّ اِلْ كُنْتَ ذَا عَقُلٍ " " لِهِ حَقَّ اِلْ كُنْتَ الْحَقَّ بِهِ الْحَقِّ الْحَقَّ الْحَقَ الْحَقَلُ الْحَقَلُ اللَّهُ الْحَقَ الْحَقَلُ الْحَقَ الْحَلَى الْحَقَ الْحَلَى الْحَقِيقِ الْحَلَى الْحَلْمَ الْحَلَى الْحَلْمَ الْحَلَى الْحَلْمَ الْحَلْمِ الْحَلْمَ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلَى الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِقِ الْمُعَل اللَّهُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلَّمِ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُ

اس نظریہ کے لحاظ سے ہر چیز ذات الہی کا جزواور حصہ ہے۔ کوئی چیز دوسری چیز سے غیریت نہیں رکھتی، صرف فرق مراتب کی وجہ ہےصورتیں بدل گئی ہیں۔ کوئی انسان نظر آتا ہے، کوئی جانور، کوئی درخت نظر آتا ہے، کوئی پہاڑ، کوئی ولی اور کوئی نبی لیکن ایک فاسق و فاجر بھی دراصل ذات خداوندی کا ایبا ہی حصہ ہے جبیبا ایک بزرگ ولی۔ اس طرح ایک جانور بھی ذات حق کا ایک جزو ہے اورایک پرندہ بھی۔ اس لیے اس فن کے کاملین مجھی کسی جانور کے بولنے پر لبیک لبیک کا نعرہ لگاتے ہیں اور بھی کوے کی آوازیر اور اگر دریافت کیا جائے کہ پیکیا، بیتو جانور اور کوے کی آواز ہے تو جواب ملتا ہے کہ مجھے تو ہر آواز ، آواز خداوندی معلوم ہوتی ہے، اس لیے میں لبیک لبیک کا نعرہ لگاتا ہوں۔ (نعوذ باللہ! ) ابن عربی کے اس نظریہ نے قرآن و حدیث کی ساری قدروں کو بدل ڈالا ہے، عالم دنیا حادث کے بجائے قدیم بن گیا، اللہ تعالیٰ معطل کر ڈالا گیا، خیرو شركى تميز باتى ندرى، تكليف الله لى كئ، جنت وجهنم بيمعنى چيزيں بن كئيں۔ آخر وه كون سا الله ہے جواپنی ذات کوجہنم کے سپر دکر دے گا۔ ابن عربی کا ارشاد ہے کہ جہنم کی آگ ٹھنڈی ہوکر لطف ولذت کا سامان مہا کر ہے گی۔اس نظر یہ نے اس قدر زور بکڑا کہ ساری دنیا میں اس کے حامی ، اس کے علمبر دار پیدا ہو گئے۔ کہیں مولانا جلال الدین رومی نے اس کا نعرہ لگایا اور کہیں خاندان ولی اللہ نے اس کے جھنڈے اٹھائے اور آج اسلام کی جوصورت بنی ہے اس میں سب سے برا ہاتھ اس نظریہ کا ہے۔

**س- وحدة الشهود** :

'' اتحادِ ثلاثۂ'' کا تیسرائکڑا'' وحدۃ الشہو ڈ' ہے۔اس کو'' فنا فی اللہ'' ہونا بھی کہتے ہیں۔اس کا مطلب بیہ ہے کہ بندہ! پی محبت اور ریاضت کواس قدر فروغ دے کہ حلولیوں کی طرح اللہ تعالیٰ کو

عرش ہے اتار کرکسی ذات میں داخل کرنے کی بجائے خودعروج کرے اور بلند ہو کر ذات الہی میں ، داخل ہو جائے اوراس طرح اپنی ذات کو فنا کر کے بقا حاصل کر لے۔ کہا جاتا ہے کہ بےنظرید ابن عربی کے وحدۃ الوجود کے مقابلہ میں شیخ علاء الدولہ سمنانی التوفی ۲۳۷ھ نے ایجاد کیا ہے اور برصغیر ہندویاک میں مجدد الف ٹانی سرہندی نے اسے اوج کمال تک پہنچایا ہے۔ مگر واقعہ میہ ہے کہ یہ نظر پیشروع ہی ہے تصوف کے ہر سلسلہ میں موجود رہا ہے۔ ابو اساعیل ہردی (وفات ۴۸۱ ھ) اس کے مبلغ اعظم اور علی ہجو بری کشف انحجو ب کے مصنف (وفات ۴۶۵ھ) اور شیخ عبدالقادر جیلانی غنیقة الطالبین، فتوح الغیب، الفتح الربانی کے مصنف (وفات ١٦٥هـ) نے اس نظریہ کے جھنڈے اٹھائے ہیں، چاہے اس کو یہ نام نہ دیا ہو۔ ان تینوں نظریوں کی ایجاد کا مقصد میہ تھا کہ خالق و مخلوق، عبدومعبود کا وہ فرق باتی ندرہے جو ذوق خدائی کی راہ میں سب سے بوی ر کاوٹ ہے اور جس کو قرآن وحدیث نے ہر جگہ، ہر مرحلہ یر، ہر وقت، ہر آن بیان کیا ہے اور انجام کارالیی ذاتیں وجود میں آئیں جو خالق ومخلوق،عبد ومعبود دونوں کی صفات کی حامل ہوں۔ تبھی خالق بنیں بھی مخلوق بھی عبر بھی معبود اور زمانہ گواہ ہے کہ اس معاملہ میں ان حضرات کو پوری کی پوری کامیابی حاصل ہوئی اور عبدومعبود دونوں کی صفات سے مرکب ایس بے شارمخلوط ذاتیں وجود میں آئیں جو بھی مشکل کشا بنائی گئیں اور بھی داتا و دشگیر کہلائیں۔

''اتحاد ظافہ'' کے ان تینوں اجزاء پرنگاہ ڈالی جائے تو پہلی بات بیسا سے آئے گی کہ بیتینوں کے تینوں قرآن و حدیث کے یکسر خلاف ہیں لیکن ان تینوں نظریات میں صرف و حدت الوجود کے نظریہ میں کیسانی و ہمرگی پائی جاتی ہے۔ کیونکہ اس کے مطابق ہر چیز ذات اللی کا ایک کھڑا ہے اوراس لیے ہم جنس اوراگر اتحاد ہوتا ہے تو ہم جنس میں اتحاد ہوتا ہے۔ باقی دونظر بے حلول اور وحدت الشہو د، تو وہ بالکل غیر معقول ہیں کیونکہ ان میں غیر جنسوں میں اتحاد کا دعویٰ کیا جاتا ہے۔ طول ذات اللی کو ذات انسانی میں داخل کرتا ہے گرعرش سے اتار کر اور وحدت الشہود ذات انسانی کو ذات اللی کی کہ ضرورت ایجاد کی کہ ضرورت ایجاد کی ماں ہے اور یہ بھی کہ'' یہ دھوپ چھاؤں حسب ضرورت بھی خوب ہے'' مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس دین کے علمبرداروں کی اپنی کتابوں سے نمونہ کے طور پر چند اقتباسات آپ کے سامنے اس دین کے علمبرداروں کی اپنی کتابوں سے نمونہ کے طور پر چند اقتباسات آپ کے سامنے

آ جائیں۔ یاد رکھے کہ بہت ہی اختصار سے کام لیا گیا ہے، ورنہ قرآن اور حدیث کے مقابلے کے لیے ان حضرات نے اس قدرمواد جمع کر رکھا ہے کہ اس کے لیے ہزاروں صفحات بھی کم ہیں۔

# تصوف کی کتابوں کے نام:

اگر آپ تصوف کے بارے میں مکمل تحقیق اور آگاہی چاہتے ہیں تو ان کتابوں کا مطالعہ فرمائیں، حقیقت واضح ہوجائے گی:

> ۲۔ دلیل العارفین۔ ا۔ انیس الارواح۔ ٣۔ کشف الحجوب۔ ٣\_ تذكرة الاولياء\_ ۵۔ فوائد فرید ہے۔ ۲\_ للفوظات احمد رضابه ے۔ اسرارالاولیاء۔ ٨\_ فوائد الفواد\_ •اپه فوائدالسالکین په 9۔ امدادالمشتاق۔ ١٢\_ اخبارالاخيار\_ اا۔ مشائخ نقشبندی۔ ۱۳ تذکرهٔ اولیاء پاک و مند ۱۳ تذکرهغوشه ـ ۱۲ راحت القلوب ـ 10\_ كلام المرغوب\_ ۱۸\_ رسائل ابن عربی\_ ےا۔ انفاس العارفین<sub>۔</sub> 19۔ فیوض یز دانی۔ ً ۲۰۔ فتوحات مکہ۔ ٢١\_ مشكوة الانوار\_ ۲۲ـ رساله قشيريه

یادر ہے کہ مندرجہ بالا باب میں یہ چند جھلکیاں بطور نمونہ پیش کی گئی ہیں، ظاہر ہے سیجے العقیدہ سنی مسلمانوں کے نزدیک ان کی حیثیت خرافات سے بڑھ کرنہیں۔ مٰدکورہ اولیائے کرام اگر واقعی بزرگ تھے تو پھران سے منسوب یہ باتیں سیجے نہیں اور اگر یہ باتیں سیجے ہیں تو پھران کی بزرگی مشتبہ ہے۔ جولوگ ان باتوں کو کرامات سجھتے ہیں اور ان کرامات سمیت مسلمانوں کو ان کی بزرگی منوانے پر مصر ہیں حقیقت میں یہی لوگ ان کی بدنامی کا باعث ہیں۔حوالہ جات مذکورہ کی وجہ سے اگر کوئی شخص بزرگوں کی شان میں گتاخی کر بیٹھے تو بہت حد تک اس کی ذمہ داری آتھی اندھے مریدوں پر عائد ہوتی ہے۔



فصلنم

# توحيد في العادت اورشرك في العادت

توحید فی العادت کا مطلب یہ ہے کہ اپنی عادتوں میں اللہ تعالی کو اکیلا اور لا شریک سمجھنا اور شرک فی العادت کا مطلب یہ ہے کہ اپنی عادات میں توحید کو مدنظر نہ رکھنا۔ اس میں مندرجہ ذیل امور قابل ذکر ہیں:

## ا ـ شركيه نام ركھنا:

شرکیہ نام رکھنا مثلاً پیر بخش، میانداد، تحفہ دشگیر وغیرہ۔ بیہ نام بدل کر اللہ بخش، اللہ داد، تحفہ رخمٰن، عبدالرحٰن، عبدالوہاب، عبداللہ جیسے تو حید والے نام رکھنے چاہمیں، جیسا کہ احادیث سے ثابت ہے کہ رسول اللہ مَنْ ﷺ نے کئی صحابہ کرام مُن اُنٹیم کے نام تبدیل کیے۔

### ٢\_غيرالله كي قشم كھانا:

الله کے سواکسی اور کی قتم کھانا شرک ہے۔ جبیبا کہ صحیح احادیث میں تفصیل کے ساتھ مذکور ہے کہ اول تو مسلمان قتم ہی نداٹھائے کیکن اگر مجبور ہو جائے تو صرف الله کی قتم اٹھائے اور رسول الله مُنالِّئِمُ الله مُنالِّئِمُ منا نا شرک ہے۔

# ٣-غيب كي باتين يوچمنا:

نجومیوں وغیرہ سےغیب کی باتیں معلوم کرنے جانا اور ان پر یقین بھی رکھنا شرک ہے، جیسا کدرسول الله مُلَّالِمُمُ نے اس سے کوئی بات کدرسول الله مُلَّالِمُمُمُّا نے فرمایا کہ''جوشخص خبریں دینے والے کے پاس جائے، اس سے کوئی بات پو چھے تو اس کی چالیس دن کی نماز قبول نہیں ہوتی۔'' [مسلم، کتاب السلام، باب تحریم الکھانة

و إتيان الكهان : ٢٢٣٠]

اس وقت میرے سامنے اخبار جنگ لا مور مؤرخہ کا اپریل ۱۹۹۹ء ہے۔ جس کے صفحہ ۸ پر روحانیات کے ماہر اور دست شناس ایک باریش نجومی محمد کلیین وٹو کی پشین گوئیاں بیان کی گئی ہیں۔ جن کا عنوان ہے مستقبل میں کیا ہونے والا ہے؟ اس مضمون میں نجومی فدکور نے مندرجہ ذیل پشین گوئیاں کی ہیں:

ا۔ صدر کانٹن کسی بڑے حادثے سے دوچار ہوجائیں گ۔

۲۔ بھارتی وزیراعظم واجیائی اقتدار سے محروم ہو جا کیں گ۔

سور پاکستان میں وافر مقدار میں معدنیات دریافت ہوں گئیں، جس سے ملک خوشحال ہو جائے گا۔

ہم۔ نواز شریف اپنا موجودہ دورحکومت مکمل کریں گے۔

۵\_ مارشل لاء کا دور دورتک امکان نہیں۔

اب مارچ ۲۰۰۴ء ہے یعنی ان پشین گوئیوں کو ۵ سال مکمل ہو چکے ہیں۔آپ خود اندازہ

لگائیں کہ بیہ باتیں سو فیصد جھوٹ ثابت ہو چکی ہیں۔

ا۔ کلنٹن اب تک کسی حادثے سے دوجا رنہیں ہوا۔

۲۔ نہ واجپائی وزیر اعظم بھارت اب تک اقتدار سے محروم ہواہے۔

س۔ نہ معد نیات ندکوراب تک دریافت ہوئیں ہیں اور نہ ہی پاکستان خوشحال ہوا ہے۔

سم۔۵۔ جزل مشرف نے اکتوبر ۱۹۹۹ء میں حکومت پاکستان پر قبضہ کر لیا، نواز شریف اور اس کی حکومت برطرف کر دی گئی۔اب تک نواز شریف جدہ میں ہیں اور وہاں جلاوطنی کی زندگی گزار

رہے ہیں۔ سچ فرمایا خالق کا کنات نے

﴿ قُالَ لَّا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَاءِةِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ ۖ وَمَا يَشْعُرُونَ آيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾

[النمل: ٦٥]

اس کی بھی خبرنہیں کہ کب اٹھائے جائیں گے۔''

میں نوائے وقت کا با قاعدہ قاری ہوں، پچھلے کی سالوں سے نوائے وقت لا ہور میں چھپنے والی نجومیوں کی پیش گوئیاں جمع کر رہا ہوں، ان کی تفصیل پچھ یول ہے۔

## يليين وڻو کي پيش گوئياں:

ا۔ نوائے وقت لا ہور کا سنڈ ہے میگزین صفحہ ۱۵ مؤرخہ ۱۱ اپریل ۱۹۹۸ء:۔(۱) نواز شریف بطور
وزیراعظم پانچ سال پورے کریں گے، البتہ شہباز شریف نواز شریف ہے آگے نکلتے نظر
آرہے ہیں۔(۲) مسئلہ کشیرنواز دور ہی میں حل ہوگا اور اس ضمن میں عمل میں آنے والا فیصلہ
پاکستان کے حق میں بہتر ہوگا۔(۳) ۲۰۰۱ء سے ۲۰۰۲ء کے درمیان جماعت اسلامی نواز شریف
کی سپورٹ کرے گی اور خارجہ سطح پر ایک اسلامی بلاک وجود میں آئے گا جس میں پاکستان
کے علاوہ سعودی عرب، ایران، عراق اور سوڈان وغیرہ شامل ہوں گے۔(۴) سرحد آسمبلی
میں تبد ملی کا کوئی امکان نہیں۔

الله آپ نوٹ فرمائیں کہ مندرجہ بالاسب پیش گوئیاں غلط ثابت ہوئیں۔ اکتوبر 1999ء میں نواز شریف کی حکومت ختم کردی گئی اور وہ اب جدہ میں ہیں۔

روزنامہ جنگ لا مور ۱۷ اپریل ۱۹۹۹ء صفحہ ۱۵۔ (۱) رواں سال میں امریکہ کے صدر بل کائنٹن کسی حادثے سے دوچار موں گے۔ (۲) واجپائی وزیر اعظم بھارت اس سال اقتدار سے محروم مو جائیں گے اور بھارت میں شدید انتشار تھیلے گا۔ (۳) اس سال سرزمین پاکستان سے نایاب معدنیات نکلیں گی۔ (۴) اس سال کے اختیام تک نواز حکومت کئی کامیابیاں حاصل کرے گی۔ (۵) نواز شریف کی حکومت اپنی میعاد پوری کرے گی۔ ۱۲۸ اکوبر ۱۹۹۹ء کے بعد اپوزیشن مزید کمزور موگی۔ (۲) ملک میں مارشل لاء کا دور دور تک کوئی امکان نہیں۔ کے بعد اپوزیشن مزید کمزور موگی۔ (۲) ملک میں مارشل لاء کا دور دور تک کوئی امکان نہیں۔ والے گا۔

گھ آپ نے غور فرمایا کہ وٹو صاحب کی مندرجہ بالاسب پیش گوئیاں ۱۰۰ فیصد غلط ثابت ہوئیں۔

سے نوائے وقت لا ہور مؤرخہ ۲۹ اپریل ۲۰۰۴ء:۔(۱) مستقبل قریب میں ملک میں غیر معمولی تبدیلیاں رونما ہوں گی۔ (۲) پیٹر یاٹس کی وساطت سے پلیلز پارٹی کا جزل مشرف کے ساتھ مجھوتا ہوتا نظر آ رہا ہے۔(۳) آئندہ سال ملک میں عام انتخابات ہوں گے جن میں پلیلز پارٹی کو واضح اکثریت حاصل ہوگی۔(۴) جزل پرویز مشرف ۳۱ دسمبر ۲۰۰۴ء سے پہلے

- بہر صورت وردی اتار دیں گے اور صدر پاکستان کی حیثیت سے کام کرتے رہیں گے۔ 86 وٹو صاحب کی مندرجہ بالا سب پیش گوئیاں غلط ثابت ہوئیں ۔اس وقت نوائے وقت لاہور مؤرخہ کامارچ ۲۰۰۵ء میرے سامنے ہے، جس کے صفحۃ اپر بے نظیر کا بیان ہے کہ حکومت پیڑیاٹس کو وزارتوں سے ہٹا دے تو مفاہمت میں پیش رفت ہو سکتی ہے۔ حالانکہ وٹو صاحب اس کے الٹ فرمارہے ہیں۔
- ۳۔ نوائے وقت لاہور مورخہ ۱۲ مئی ۲۰۰۴ء۔ (۱) جمالی حکومت کو بیرونی اور اندرونی نامساعد حالات کے باوجود سال روال میں کوئی خطرہ نہیں، تاہم آئندہ سال ۲۰۰۵ء غیر معمولی تبدیلیوں کا سال ہے اور آئ سال جزل الیکش بھی ہوں گے جس میں پیپلز پارٹی واضح اکثریت حاصل کرے گی۔ (۲) واجپائی کی پارٹی کی طرح امریکہ کے صدر بھی الیکش ہار جائیں گے۔
- ۵۔ نوائے وقت لا ہور مؤرخہ ۵ نومبر ۲۰۰۴ء :۔ (۱) نومبر ۲۰۰۵ء تک اتحادی فوجیس عراق سے نکل جائیں گی۔ (۲) صدر پرویز مشرف سال رواں میں ۳۱ دئمبر سے پہلے وردی اتار دیں گے۔ گلے۔
  - اوٹو صاحب کی سب پیش گوئیاں غلط ثابت ہوئیں۔
- اوائے وقت لاہور مورخہ ۱۵ اکتوبر ۲۰۰۴ء:۔ (۱) آئندہ امریکی صدارتی انتخابات میں صدر جارج ڈبلیوبش جیت جائیں گے۔ (۲) صدر مشرف کالا باغ ڈیم کی تغییر کا آغاز کر دیں گے۔ (۳) حکمرانوں کوسال رواں کی اس آخری سہ ماہی میں مشکلات اور پیچید گیاں در پیش ہوں گ۔
   سب پیش گوئیاں غلط ثابت ہوئیں، پہلے لیسین وٹو صاحب نے مندرجہ بالا تحریر میں ۱۲۸مکی ۲۰۰۲ء کی پیش گوئیاں غلط ثابت ہو اجہائی کی پارٹی کی طرح امریکہ کے صدر بھی الیشن ہار جائیں گا ہوئی میں فرمایا کہ آئندہ امریکہ کے صدر بھی الیشن ہار جائیں گا در پھر ۱۵ اکتوبر ۲۰۰۴ء کی پیش گوئی میں فرمایا کہ آئندہ امریکی صدارتی انتخابات میں صدر جارج ڈبلیوبش جیت جائیں گے ۔ان کی ان دومتضاد پیش گوئیوں سے جھے ایک میں صدر جارج ڈبلیوبش جیت جائیں گے ۔ان کی ان دومتضاد پیش گوئیوں سے جھے ایک لطیفہ یاد آگیا، ایک جائل میراثی کا جائل پیر تھا، جائل میراثی نے جائل بیر سے عرض کی کہ

میری بھینس حاملہ ہے، بتائیں وہ کئی دے گی یا کٹا؟ جابل پیر نے جواب دیا اول تو کئی دے گی، نہیں تو کٹا وٹ پر پڑا ہواہے۔ یہی بات کیسن وٹو صاحب نے کہی کہ صدر بش یا تو الیکشن بار جائے گا یا پھر جیت جائے گا۔

انوائے وقت لاہور سنڈے میگزین صفحہ ۱۹ مؤرخہ ۱۲ اپریل ۱۹۹۸ء میں خالد پرویز ملک صاحب ایڈودکیٹ کامضمون شائع ہوا کہ ۲۰۰۰ء تک تیسری عالمی جنگ متوقع ہے۔۲۰۰۰ء کرہ ارض کا آخری سال ہوگا، سب موت کی نیند سوجا ئیں گے،۲۰۰۰ء میں دنیاختم ہوجائے گ۔

الله بيسب غلط ثابت ہوا۔

۸۔ جنگ لا ہور مؤرخہ ۲۲ فروری ۲۰۰۰ء میں ہمایوں افضل کی چار پیش گوئیاں ہیں:۔(۱) سیارگان
کی چال کے مطابق مسلم لیگ(ن) اور پیپلز پارٹی میں اتحاد نہ ہو سکے گا۔(۲) اطانہ حسین
کو ذہنی تفکرات کی وجہ سے اگست ۲۰۰۰ء تک ہارٹ افیک ہونے کا خطرہ ہے۔(۳) مسلم
لیگ (ن) جون ۲۰۰۰ء تک کی دھڑوں میں تقسیم ہوجائے گی۔(۴) بے نظیر بھٹو جون ۲۰۰۰ء
کے بعد سے اینے آپ کو احتساب کے لیے پیش کر دیں گی۔

۹۔ اور پھر نوائے وقت لا ہور مؤرخہ ۳۰ جون ۲۰۰۴ میں ان کی تین پیش گوئیاں ہیں۔ (۱) ۲۹ جون ۲۰۰۲ء کے پاکستانی زائچہ کے مطابق موجودہ اسمبلیاں سمبر اکتوبر تک چل سکیں گی۔ (۲) موجودہ سسٹم میں شوکت عزیز کا وزیراعظم بننے کا امکان نہیں۔ (۳) پیش گوئی کے مطابق سمبر تا نومبر ۲۰۰۴ء کے درمیانی عرصہ میں نے سسٹم کے تحت حکومت سازی ہوگی۔

الله اليسب كى سب غلط ثابت ہوئيں۔

۱۰۔ اسی طرح نوائے وقت لا ہور مؤرخہ ۲۷ فروری ۲۰۰۴ء میں مشہور نجومی ڈاکٹر محمہ اسحاق کی ۹ پیش گوئیاں تھیں: (۱) ڈاکٹر عبد القدیر خان ۱۹مئی کے بعد اپنے زوال سے نکل جائیں گے اور آئندہ پاکستان کے صدر ہول گے۔(۲) اگست تک کا عرصہ حکمرانوں کے لیے اچھا نہیں۔(۳) کسی سرکردہ لیڈر کی اچا تک موت ہوگی، جس سے ملک میں سیاسی ماحول پیچیدہ اور افراتفری ہوگی۔ (۴) کما مارچ کے بعد تبدیلیوں کا دور ہوگا۔(۵) میاں شہباز شریف

پندرہ مارچ کے بعد کسی بھی وقت پاکستان میں ہوں گے، ان کو تمبر سے قبل بہت بری ذِمہ داری سونچی جائے گی۔ (۲) محترمہ بے نظیر بھٹو اپریل میں ایک بڑے ملکی سانحہ کے بعد واپس آجا کیں گی۔ (۷) امریکی صدر جارج بش الکشن ہار جا کیں گے۔ (۸) ہندوستان میں بھارت جتا پارٹی دوبارہ الکشن جیت جائے گی۔ (۹) سونیا گاندھی پر قاتلانہ حملہ ہوگا۔

ﷺ بیسب کی سب غلط ثابت ہوئیں۔

اا۔ ای طرح ثناء خال نجومی کی نوائے وقت لا ہور مؤرخہ اا جولائی ۲۰۰۳ ء میں شائع شدہ ۵ پیش گوئیاں غلط اور لغو ثابت ہوئیں: (۱) اگلے تین مہینے اہم ہیں۔(۲) مرکز اور صوبوں میں سیاسی رد و بدل ہوگا۔(۳) شوکت عزیز جمالی کی طرح نہیں جائیں گے۔(۴) شوکت عزیز اور جزل مشرف کی تبھی ہم آ ہنگی ممکن نہیں۔(۵) یقیناً ملک میں ڈرامائی تبدیلی آئے گی، خاص طور پر دسمبر کا مہینا بہت بھاری ہے۔

۱۱۔ زمرد حسین نقوی کی نوائے وقت لا ہور میں کیم اکتوبر ۲۰۰۴ء کی پانچ پیش گوئیاں: (۱) صدر

پرویز مشرف کے حوالے سے اکتوبر ۲۰۰۴ء انتہائی حساس اور نازک ہے۔خاص طور پر اکتوبر کا

دوسرا اور تیسرا ہفتہ (۲) وزیر اعظم شوکت عزیز کے معاملہ میں اکتوبر نومبر ۲۰۰۴ء اور فرور کی

دوسرا اور تیسرا ہفتہ (۲) وزیر اعظم شوکت عزیز کے معاملہ میں اکتوبر نومبر ۲۰۰۴ء اور فرور کی

درمیانی عرصہ میں ہوگا۔

اثرات کا آغاز ۱۲ نومبر ۲۰۰۴ء سے سترہ اٹھارہ دسمبر ۲۰۰۴ تک کے درمیانی عرصہ میں ہوگا۔

(۲) بے نظیر اور آصف زرداری کے متعقبل کے ضمن میں اکتوبر نومبر ۲۰۰۴ء فیصلہ کن مہینے

ہیں ۔(۵) نواز شریف اور شہباز شریف اپنے خس وقت کا بیشتر حصہ گزار چکے ہیں۔ پاکستان

واپسی کے حوالے سے ۱۲ نومبر ۲۰۰۴ء سے ۱۲ دسمبر ۲۰۰۲ء تک کا عرصہ انتہائی اہم ہے۔

ﷺ یہ سب پیش گوئیاں غلط ثابت ہو چکی ہیں۔

۱۳۔ اور ۲ نومبر ۲۰۰۷ء کی بیپیش گوئی که ۲ نومبر کے امریکی الیکشن متنازع رہیں گے، غلط ثابت ہوئی۔

۱۴۔ اسی طرح بھارتی نجومی مجھن کی نوائے وفت لا ہور مؤرخہ ۳۰ اکتوبر ۲۰۰۴ء میں شاکع شدہ میہ پیش گوئی کہ بش کے ستارے گردش میں ہیں، کیری انتخاب جیت لیس گے، غلط ثابت ہوئی۔ علم نجوم کے متعلق ہم دو احادیث اس کتاب کے صفحہ ۳۲۷ اور ۳۲۸ پر بیان کر چکے ہیں اور مختلف نجومیوں کی پیش گوئیوں کی صدافت کے متعلق آپ اس باب میں پڑھ چکے ہیں، لیکن تفسیر مراد آبادی میں کھھا ہے: ''دعلم نجوم حق ہے۔'' (الصافات: ۸۹، ف ۸۷)

### ۳ ـ الله پرایمان اورستارول پرایمان:

ستاروں کے بارے میں یہ عقیدہ رکھنا کہ وہ انسان کی قسمت پر اثر انداز ہوتے ہیں ، سراسر غلط ہے۔ قرآن مجید میں ہے کہ ستاروں سے لوگ رات کو راستہ معلوم کرتے ہیں، ستاروں سے اللہ تعالی نے دنیا کے آسان کو مزین فرمایا ہے اور یہ شیطانوں کے لیے مار ہیں۔ ان تین چیزوں کے علاوہ ستاروں کے متعلق کوئی چیز قرآن اور سجے حدیث سے ثابت نہیں ہے اور اس سلسلہ میں سجے حدیث بیان کی جاتی ہے۔

### ۵\_ريا کاري:

مسلمان کو ہرکام صرف اللہ کی رضا کے لیے کرنا چاہیے۔ اگر وہ کوئی کام کرتا ہے اوراس میں دکھلاوالینی ریا کاری کرتا ہے تو وہ شرک ہے۔ (الماعون: ۲) ای طرح صحیح مسلم کی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ تَالَّیْمُ نے فرمایا: '' قیامت کوسب سے پہلے جن کا فیصلہ ہوگا وہ ریا کار بجابہ، ریا کار عالم اور ریا کارتخی ہوں گے، جن کوریا کاری کی وجہ سے اوندھے منہ تھیٹتے ہوئے فرشتے جہنم میں ڈال ور یا کاری کی وجہ سے اوندھے منہ تھیٹتے ہوئے فرشتے جہنم میں ڈال دیں گے۔'' [صحیح مسلم، کتاب الامارة، باب من قاتل للریاء والسمعة استحق النار: ۱۹۰۵]

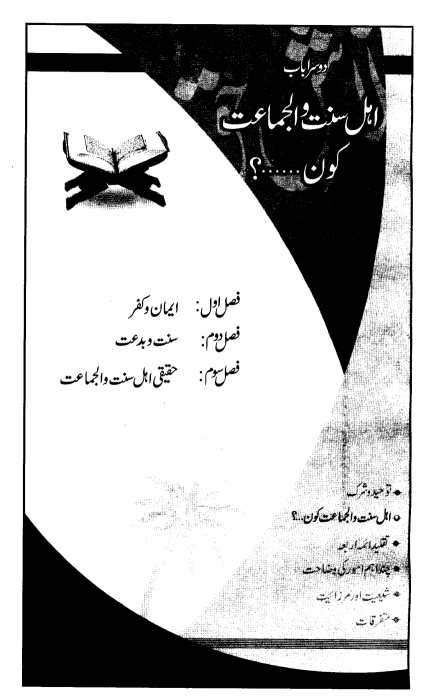
# ۲\_ جاندار کی تصویر بنانا:

صیح حدیث سے ثابت ہے کہ رسول اللہ مُناتِیْمُ نے فرمایا: '' تصویریں بنانے والے کو قیامت کے دن اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ جوتصویر تو نے بنائی اس میں جان ڈال۔''

[بخاری، کتاب اللباس، باب عذاب المصورین یوم القیامة: ٥٩٥١\_ مسلم، کتاب اللماس والزبنة، باب تحریم تصویر صورة الحیوان..... الخ: ٢١٠٨] اس طر*ن زمانے کو برا کہنے ہے بھی تخق ہے منع کیا گیا ہے۔* 



### www.muhammadilibrary.com



رسول الله عُلَّاتِيَّمُ نے فرمایا:

''میں شمصیں وصیت کرتا ہوں کہ میرے بعد الله تعالیٰ سے

ورتے رہنا اور اپنے امیر کی بات سنا اور ماننا، اگر چہوہ جنی

غلام ہی ہو، میرے بعد جوتم میں سے زندہ رہے گا وہ سخت

اختلاف و کھے گا۔ اس وقت تم میری سنت اور خلفائے

راشدین کا طریقہ لازم پکڑنا، اسے دانتوں سے مضبوط

پکڑے رہنا اور نئے نئے کا موں سے پچنا۔'

آ ابو داؤد، کتاب السنة، باب فی لزوم السنة: ۲۶۰۷۔

تر مذی، کتاب العلم، باب (ماجا، فی) الأخذ بالسنة و

اجتناب البدعة: ۲۶۷۲]

فصل اول

# ايمان وكفر

### ايمان كى تعريف:

الله تعالی اور رسول الله مُثَلِّیْمِ کی تمام باتوں پر ایمان لانا، ان کو دل و جان سے صحیح ماننا اور قبول کرنا اور ان کے پیندیدہ کاموں پرعمل کرنا اور ناپسندیدہ کاموں سے بچنا ایمان کہلاتا ہے اور ایسے شخص کومومن کہتے ہیں۔

# کفر کی تعریف:

اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ٹاٹیٹی کی تمام باتوں سے انکار کرنا یا ان میں سے کسی ایک یا زیادہ فرمان کوقبول نہ کرنا اور اس پرایمان نہ لانا کفر ہے اور ایسے شخص کو کا فر کہتے ہیں۔

### کفریدامور:

- ا۔ اسلام کے منافی چیزوں میں پہلی چیز شرک کرنا ہے۔ (النساء: ۴۸) مردوں اور غائب زندوں سے دعائیں مانگنا، ان کی دہائی دینا، مردوں کے لیے نذریں ماننا اور قربانی وغیرہ پیش کرنا اس شرک میں داخل ہے۔
- ۲۔ جس نے اپنے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان کچھ واسطے بنا لیے، ان سے دعائیں مانگیں، ان سے شفاعت طلب کی اور اضی پر بھروسا کیا تو بالا جماع کا فر ہو گیا (جبیبا کہ آج کل لوگ قبروں پر جا کر کہتے ہیں)۔ (یونس: ۱۸۔ الزمر: ۳)
- ٣۔ جس نے مشرکوں کو کافرنہیں سمجھا، یاان کے کافر ہونے میں شک کیا، یاان کے مذہب کو سیجھا۔

- ۳۔ جو شخص سے عقیدہ رکھے کہ رسول اللہ مٹاٹیٹم کے علاوہ کسی اور کا طریقۂ زندگی زیادہ مکمل اور جامع ہے یا بیعقیدہ رکھے کہ رسول اللہ مٹاٹیٹم کے طریقۂ حکمرانی ہے تو وہ کا فریے۔
- ۵۔ جس نے رسول الله تَالِيُّمُ کی لائی ہوئی شریعت کی سمی چیز کو ناپسند کیا خواہ وہ اس پرعمل ہی کیوں نہ کرتا ہو وہ شخص کا فر ہوگیا۔اس لیے کہ الله تعالیٰ نے فر مایا:
  - "كونكمانصول نے اس چيزكوناليندكيا جے الله تعالى نے نازل كيا ہے، اس ليے الله تعالى في ان كے اعمال ضائع كرديے "(محمد: ٩)
- ٢۔ جس نے رسول اللہ ناٹیٹی کے دین کی کسی چیز کا یا اس کے جزا اور سزا کا نماق اڑایا اس نے کفر کا ارتکاب کیا۔ (التوبہ: ۲۲،۲۵)
  - جادو کیا یا اس سے رضا مند ہوا تو ایباشخص کفر کا مرتکب ہو گیا۔ (القرة:١٠٢)
  - ۸۔ مسلمانوں کے خلاف مشرکوں سے تعاون کرنا اور ان کو مدد بہم پہنچانا۔ (المائدة: ۵۱)
- ۹ جس نے عقیدہ رکھا کہ کچھ مخصوص افراد شریعت رسول منافیاً کی پابندی ہے آزاد ہو سکتے ہیں تو وہ کافر ہے۔ (آل عمران: ۸۵)
- ۱۰۔ اللہ کے دین سے اعراض کرنا، وہ اس طرح کہ آ دمی نہ اس دین کو سیکھتا ہواور نہ اس پرعمل کرتا ہو۔ (طٰہ :۱۲۳ تا ۱۲۷)
  - اا۔ پیغیبروں کو انسانی جامد میں اللہ سیحصے سے انسان کا فر ہو جاتا ہے۔ (المائدة: ١٤)
- ۱۲۔ الله تعالیٰ کی کسی ایک آیت یا زیادہ آیات کے انکار سے انسان کافر ہو جاتا ہے۔ (الا محراف: ۲۲ تا ۲۲)
- ۱۳ الله تعالی پر جموٹ باند سے سے انسان کا فر ہو جاتا ہے بینی انسان وہ بات کہے جواللہ نے نہ کہی ہو۔ (ایضاً)
  - ۱۴۔ غیراللہ کو پکارنے والا کافر ہوجا تاہے۔ (ایضاً)
- غیر الله کو پکارنے والا کا فر ہو جاتا ہے۔ (الاعراف: ٣٧ تا ١٨) ان آيات کے متعلق احد رضا

خانی ترجمه مع تفییر میں لکھا ہے کہ کفار کا جنت ہے محروم رہنا قطعی ہے۔ (دیکھیے تغییر مراد آبادی: الأمراف: ٣٥٠

تاله، فوائد ۲۵ تا ۷۰)

۵ا۔ جس نے اللہ تعالیٰ کی کسی صفت کو مخلوق کی کسی صفت کے مشابہ کیا تو وہ کا فر ہے۔ (فقد اکبر مقدمہ ہدایہ: ۱۲/۲)

۱۹۔ نکاح کیا کسی شخص نے اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ ظاہر آ کی گواہی سے تو نکاح درست نہ ہوگا ، اس کے کفر کا فتویٰ دیا گیا ہے۔ اس کا کفر دو دلیلوں سے منقول ہے، اول یہ کہ اس نے حرام کو حلال جانا ، اس واسطے کہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ظائر آ نے گواہی آ دمیوں پر مخصوص کی ہے، اس کے سوا اور کی گواہی کا حکم نہیں دیا اور دوسری دلیل سے ہے کہ جب اس نے رسول اللہ ظائر آ کی گواہ قرار دیا تو رسول اللہ ظائر کے عالم غیب ثابت کیا ، حالا نکہ علم غیب اللہ تعالیٰ کو خاص ہے۔ (درمی این ۱۳۲۱۔ انتمال: ۲۵)

ے ا۔ جونص کا انکار کرے وہ کا فرہے۔ (مقدمہ ہدایہ:۱را<sup>م</sup>)

۱۸۔ جو کوئی قرآن کی ایک آیت کا انکار کرے یا قرآن میں سے کسی چیز میں عیب رکھے تو یہ کفر

ہے۔ (مقدمہ ہدایہ: ارم۸)

9ا۔ جواللہ کے کسی تھم سے مسخرا پن کرے یا اس کے وعدہ اور وعید سے انکار کرے تو وہ کا فر ہے۔ (در بخار:۲۰/۵۹۲۸ میں)

۲۰۔ حدیث متواتر کا منکر کا فرہے۔ (ایضاً)

۲۱۔ ایک نے حدیث بیان کی دوسرے نے کہا یہ پچھ نہیں تو وہ کا فرے۔ (ایضاً)

۲۲\_ جوسنت کو ہلکا جان کر برابرترک کرے وہ کا فرہے۔ (مقدمہ ہدایہ: ۱۷۷)

۲۳۔ جوسنت کو حقیر جانے گا وہ کا فر ہے۔ ( در مختار:۲۳۹۸)

۲۴\_ جوسنت کوحق نه جانے گا وہ بھی کا فر ہوگا۔ (ایسٰأ)

۲۵۔ کسی نے کہا ناخن تراشنا سنت ہے، دوسرا کیے کہ میں نہیں تراشوں گا تو کفر ہے۔ (ما لا بد:

104

۲۷۔ اگر کھے کہ سنت کیا کام آ دے گی تو کا فرہو جائے گا۔ (ایضاً)

۲۷\_ رافضی (شیعہ) جب شیخین (ابوبکر وعمر ٹانٹھ) پرلعنت کرے تو وہ کا فرہے۔ (در مختار: ۵۹۱/۲) ۲۸\_ کوئی مقام بندے پر ابیانہیں کہ احکام شرعی بندہ سے ساقط ہوں، اس کا خلاف کفر ہے۔ (مقدمہ ہدایہ: ۳۴/۱

۲۹\_ جوعبادت کومعاف کھے وہ کا فرہے۔ (ایشأ)

۳۰\_ جو خض قرآن میں سے کسی آیت کا منکر ہووہ کا فریے۔ (در مختار:۲۱/۵۹۲،۵۹۱)

٣١\_ جو شخص مسخرا بن اور ہے اد بی کسی آیت ہے کرے وہ کا فرہے۔ (ایساً)

۳۲ جوقر آن کو دف وغیرہ کی گت پر پڑھے وہ کافر ہے۔ (ایضاً)

سسے ایک شخص نے دوسرے ہے کہا کہ نماز پڑھ۔اس نے جواب دیا کہ اس کو کون سر پر اٹھاوے یا بولا کہ تو نے نماز پڑھ کرکیا کیا یا یوں بولا کہ نماز پڑھنا یا نا پڑھنا برابر ہے، بیسب کفرہے۔

(ايضاً)

سے جو شخص کیے ہم نے بہت نماز پڑھی، ہماری کوئی حاجت روائی نہ ہوئی تو وہ کا فرہے۔(ایضاً)

۳۵ شریعت حقیقت سے باہر نہیں ہے، جو باہر جائے اس پر کفر کا خوف ہے۔ (در مخار: اردم)

٣٧\_ رقص كرنے والے اور حلال جاننے والے اور حال كھيلنے والے كافر ہيں۔ ( درمختار:٢٠/١)

٣٧- گانے باجے سے لذت اٹھانا كفر ہے۔ (ورمختار:٢٢٢،٢٢)

۳۸ صوفیا گانا سننے والے، حال کھیلنے والے مفسد، بے دین ہیں۔ (ہداریہ:۳۱۷)

PP \_ جوصوفی رقص میں مشغول ہوتے ہیں، ایسے لوگ شہرسے دور کر دیے جاویں۔

( فتاویٰ عالمگیری: ۹ ز۸۴ )

۲۰۰ یا شیخ عبد القادر جیلانی شَیئًا لله کهنا خوف کفرے خالی نہیں۔ (در مختار: ۲۱۰) ۲۱ جو ولی کے واسطے طے مسافت کو پچ کہے وہ جاہل و کا فرے۔ (ایضاً)

۴۲ \_ کائن کی خبر کی تصدیق کرنا کفر ہے۔ (مقدمہ ہدایہ:۱۸۱۸)

۳۳ عبدالنبی وغیرہ نام رکھنا کفر ہے۔ (ایضاً:۸۲)

۲۲۷ حرام کھانے پر کبم اللہ پڑھے تو کفر ہے۔ (ایضاً:۸۴)

۴۵\_ جوبسم الله کهه کرحرام کھاوے تو کافرہے۔ ( مالا بد: ۱۴۸)

۴۶ ۔ شراب پیتے وقت یا زنا کرتے وقت یا جوا کھیلتے وقت کبم اللہ کھے تو کا فرہے۔

(در مختار:۲/۵۹۲)

سم ۔ جوحرام مال سے صدقہ دے اور ثواب کی امیدر کھے تو کافر ہے۔ (مالا بر: ۱۳۲)

۸۷۔ کوئی امر بالمعروف کرے (یعنی تبلیغ کرے) دوسرا کیج کیوں شور مچاتے ہوتو کافر ہے۔ (مالا مد: ۱۲۰)

99۔ کوئی گناہ سے توبہ کرنے کو کہے اور وہ سے کہے کہ میں نے کیا کیا ہے جو توبہ کروں تو کافر ہو حائے گا۔ (ایضا: ۱۴۶۱)

٥٥ ﴿ إِنَّ الصَّلْوةَ تَنْهَى ﴾ مين تَنْهي بطور مذاق كج تو كفر جـ (ايضاً: ١٢٧)

۵۱۔ جو کمے کہ زر جا ہے علم کیا کام آئے گا تو کا فر ہوگا۔ (ایشا۔ ۱۳۷)

۵۲ ۔ جو کیے اس زمانہ میں بغیر خیانت اور دروغ گوئی گز رنہیں ہوسکتی یا روٹی نہیں ملتی تو کا فرہے۔ (درمختار:۲۰ر۵۹۳)

۵۳\_اغلام بازی کا حلال جاننے والا کا فریے۔ (ایضاً:۳۷۴۲)

خلاصۂ تحریر ہرکلمہ گو کو چاہیے کہ ان کفریہ امور کو پڑھے، سمجھے اور ان سے پر ہیز کرے، تا کہ اپنی عاقبت سنوار سکے۔

### خلوص اور نفاق

# خلوص کی تعریف:

خلوص دل سے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ٹاٹٹٹے کی باتوں پر ایمان لانا اور ان پر خلوص دل ہے عمل کرنا خالص ایمان کی نشانی ہے اور جو اپیانہیں کرتا وہ منافق کے زمرے میں آ سکتا ہے۔ .

## نفاق کی تعریف:

ﷺ خلوص دل سے اللہ اور اس کے رسول ٹاٹیٹا کی باتوں پر نہ ایمان لائے نہ نہ دل سے عمل کرے لیعن دل و جان سے یقین رکھ کر ایمان نہ لائے اور عمل نہ کرے۔

قرآن وحدیث میں منافق کی کچھ نشانیاں ہیں، ان سے بچنا چاہیے:

ا۔ منافق نماز وغیرہ کی ادائیگی میں ستی کرتا ہے۔ ۲۔ امانت میں خیانت کرتا ہے۔ ۳۔ بات کرتا ہے تو جھوٹ بولتا ہے۔ ۴۔ وعدہ کرتا ہے تو وعدہ خلائی کرتا ہے۔ ۵۔ جھڑتا ہے تو ناحق کی طرف جاتا ہے اور گالی دیتا ہے۔



فصل دوم

#### سنت و بدعت

## بدعت کی تعریف:

لغوی تعریف: یہ "بدع" ہے لیا گیا ہے جس کامعنی ہے کسی چیز کا ایسے طریقے پر ایجاد کرنا جس کی پہلے کوئی مثال نہ ہواورای سے اللہ تعالیٰ کا بیفر مان ہے:

﴿ بَدِيْعُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [ البقرة : ١١٧]

'' آسانوں اور زمین کو بنانے والا۔''

یعنی ان کا ایجاد کرنے والا ، ایسے طریقے پر جس کی پہلے کوئی مثال نہیں ہے۔

اور الله تعالىٰ كا بيفرمان:

﴿ قُلْمَا كُنْتُ بِدُعًا مِّنَ الرُّسُلِ ﴾ [ الأحقاف: ٩]

'' کہہ دیجیے! میں اللہ کی جانب سے ہندوں کی طرف پیغام لانے والا پہلا انسان نہیں ہوں۔''

بلکہ مجھ سے پہلے بہت سے رسول گزر چکے ہیں۔

اورمثل ہے: " اِبْتَدَعَ فُلاَنٌ بِدُعَةً" لين اس نے اليا طريقه ايجاد كيا ہے جے اس سے

ملے کئی نے نہیں کیا ہے۔

ابتداع وایجاد کی دونشمیں ہیں:

ا . عادات میں ابتداع و ایجاد، جیسے نئی نئی ایجادات، مثلاً بجلی ٹیلیفون، کار، ہوائی جہاز، فرتج

وغیرہ اور یہ جائز ہے، اس لیے کہ عادات میں اصل اباحت ہے بعن تواب حاصل کرنے کے لیے کوئی کام کرنا۔

ر وین میں نئی چیز ایجاد کرنا، بیر حرام ہے۔ اس لیے کہ دین میں اصل تو قیف ہے یعنی اصل پر قائم رہنا۔ رسول اللہ مُالِیُّمْ نے ارشاد فرمایا: ''جس کی نے ہمارے دین میں کی ایک نئی چیز کی ایجاد کی جو دین سے نہیں ہے تو وہ مردود ہے۔' [بخاری، کتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا علی صلح جور …… الخ: ۲۶۹۷۔ مسلم، کتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة و رد محدثات الأمور: ۱۷۱۸

اور ایک دوسری روایت میں ہے:

"جس نے کوئی ایسا کام کیا جس پر جاراتکم نہیں ہے تو وہ مردود ہے۔"

[بخارى، تعليقًا، كتاب البيوع، باب النجش، و من قال لا يجوز ذلك البيعـ مسلم، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة و رد محدثات الأمور : ١٧١٨/١٨]

# بدعت کی قشمیں:

دین میں بدعت کی دوقشمیں ہیں:

#### ىپلەقتىم: <u>پېلى قىتىم:</u>

ایسی بدعت جس کاتعلق قول واعتقاد ہے ہے، جیسے جہمیہ،معتزلہ، رافضیہ اور تمام گمراہ فرقوں کے اقوال واعتقادات۔

## دوسری قشم :

عبادات میں بدعت، جیسے اللہ کی پرستش غیر مشروع طریقے سے کرنا اور اس کی چند قسمیں ہیں:

نفس عبادت ہی بدعت ہو جیسے کوئی ایسی عبادت ایجاد کر لی جائے جس کی شریعت میں کوئی
بنیاد اور اصل نہ ہو۔ مثلاً نماز غوثیہ، غیر مشروع نماز، غیر مشروع روزہ یا غیر مشروع عیدیں
جیسے عید میلا دوغیرہ۔

۲- دوسری قتم جو مشروع عبادت میں زیادتی کی شکل میں ہو جیسے کوئی ظہر یا عصر کی نماز میں پانچویں رکعت زیادہ کردے۔

س۔ جوعبادت کی ادائیگی کے طریقوں میں ہو یعنی اسے غیر شری طریقے پر ادا کرے۔ جیسے مشروع اذکار و دعائیں اجماعی آواز اور خوش الحانی سے ادا کرنا اور جیسے اپنے آپ پر عبادت میں اتن تختی برتنا کہ وہ سنت رسول اللہ مُنافِیاً سے تجاوز کر جائے۔

سم۔ جومشروع عبادت کسی ایسے وقت کی تخصیص کی شکل میں ہو جسے شریعت نے خاص نہ کیا ہو۔ جیسے پندرهویں شعبان کی شب وروز کو نماز وروز سے کے ساتھ خاص کرنا کیونکہ نماز وروز سے اصلاً مشروع ہیں لیکن کسی وقت کے ساتھ خاص کرنے کے لیے دلیل کی ضرورت ہے۔

# بدعت کی تمام قسمول کا حکم دینی نقطه نظر سے:

دین میں ہر بدعت حرام اور باعث صلالت و گراہی ہے۔ اس لیے کہ رسول الله سَلَیْمُ کا فرمان ہے: "دین کے اندر تمام نی پیدا کی ہوئی چیزول سے بچو، کیونکہ ہرنگ چیز بدعت ہے اور ہر بدعت گراہی ہے۔ " [مسند أحمد: ١٢٦/٤ ـ أبوداؤد، كتاب السنة، باب فی لزوم السنة: ٢٦٠٧ ] اور رسول الله سَلَّمُوْنِ كاس فرمان كی وجہ سے بھی:

( مَنُ أَحُدَثَ فِي أَمُرِنَا هَذَا مَا لَيُسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ ﴾

[بخارى، كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور .....الخ: ٢٦٩٧]

"جس نے ہمارے دین میں کوئی الی چیز ایجاد کی جس کا تعلق دین سے نہیں ہے تو وہ مردود ہے۔"

اور ایک دوسری روایت میں ہے:

( مَنُ عَمِلَ عَمَلًا لَيُسَ عَلَيُهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ)

[مسلم، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام ..... الخ: ١٧١٨]

تو یہ احادیث اس بات پر دلالت کرئی ہیں کہ دین میں ایجاد شدہ کی چیز بدعت ہی ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے اور وہ مردود ہے۔اس کا مطلب یہ ہے کہ عبادات و اعتقادات میں بدعتیں حرام ہیں لیکن بیرحرمت بدعت کی نوعیت کے اعتبار سے مختلف ہے۔ بعض بدعتیں صراحنا کفر ہیں جیسے صاحب قبر ہے تقرب حاصل کرنے کے لیے قبروں کا طواف کرنا اور ان پر ذیتے اور نذر و نیاز پیش کرنا۔ان سے مرادیں مانگنا اور فریاد ری کرنا، یا جیسے غالی قتم کے جمعیوں اور معتز کیوں کے اقوال ہیں بعض بدعتیں وسائل شرک میں سے ہیں جیسے قبروں پر عمارتیں تغییر کرنا اور وہاں نماز پڑھنا اور وعاں نماز پڑھنا اور وعائیں مانگنا۔ بعض بدعتیں فتق اعتقادی ہیں جیسے خوارج ، قدریداور مرجیہ کے اقوال اور مشروع دلیلوں کے مخالف ان کے اعتقادات۔ بعض بدعتیں معصیت و نافرمانی کی ہیں جیسے شادی و بیاہ سے کنارہ کشی اور دھوپ میں کھڑے ہو کر روزہ رکھنے کی بدعت اور شہوت و جماع ختم کرنے کی غرض سے خصی ہونے یا کرنے کی بدعت۔

جس نے بدعت کی تقسیم اچھی اور بری بدعت سے کی ہے وہ غلطی و خطا پر ہے اور رسول اللہ طالع کی مدیث ( کُلُّ بِدُعَةٍ ضَلاَلَةٌ ) [ مسلم، کتاب الجمعة، باب تخفیف الصلاة والحطبة: ١٩٦٥] کے خلاف ہے۔ اس لیے که رسول الله طالع نے تمام بدعتوں پر گراہی کا حکم لگایا ہے اور بیصاحب کہتے ہیں کہ ہر بدعت گراہی نہیں بلکہ کچھ بدعتیں ایک ہیں جو نیک ہیں، اچھی ہیں۔

حافظ ابن رجب نے اپنی کتاب جامع العلوم والحکم میں رسول اللہ کالیٹی کے اس فرمان : ﴿ فَإِنَّ بِدُعَةٍ ضَلاَلَةٌ ﴾ کا ذکر کرتے ہوئے کہا کہ آپ کالیٹی کا ندکورہ فرمان جامع کلمات میں سے کُلَّ بِدُعَةٍ ضَلاَلَةٌ ﴾ کا ذکر کرتے ہوئے کہا کہ آپ کالیٹی کا ندکورہ فرمان جامع کلمات میں سے جن سے کوئی چیز خارج نہیں ہے۔ وہ اصول دین میں ایک عظیم اصل ہے اور رسول اللہ کالیٹی کے فرمان: ﴿ مَنَ أَحُدَثَ فِی أَمُرِ نَا هَٰذَا مَا لَیُسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدُّ ﴾ [بحاری : ۲۶۹۷۔ مسلم: کوفرمان: ﴿ مَنَ اللہ عَلَیْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ کَا فَیْ اللهِ کَا کُولُونُ کُلُ اللهِ کَا کُولُونُ کُلُ اللهِ کَا کُلُونُ کُلُ اللهِ کَا اللهِ کَا کُلُونُ کُلُ اللهِ کُلُونُ کُلُونُ کُلُ اللهِ کَا فَا ہُونُ وَ اللّٰ اللهِ وَاقُوالَ ہُونَ ۔

برعت حسنہ کہنے والوں کے پاس کوئی جبت و دلیل نہیں ہے سوائے سیدناعمر ٹائٹؤ کے تراوی کے بارے میں اس قول کے کہ ﴿ نِعُمَ الْبِدُعَةُ هٰذِهِ ﴾ [بخاری، کتاب التراویح، باب فضل من قام رمضان: ۲۰۱۰] ''یہ کیا ہی اچھی بدعت ہے۔' ان لوگوں کا کہنا یہ بھی ہے کہ بہت ساری چزیں الیی رو پذیر ہوئیں جن پرسلف نے کوئی نکیر نہیں کی ہے، جسے کتابی شکل میں قرآن کریم کا جع کرنا اور حدیث کی کتابت و تدوین ۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ یہ چیزیں الی بین جن کی شریعت میں اصل ہے، یہ بی نئی نہیں ہیں اور رہا سیدنا عمر والٹو کا می فرمان تو اس سے مراد لغوی بدعت ہے نہ کہ شری بدعت ہے نہ کہ سے کہ کہ بدعت ہے نہ کہ شری بدعت ہے نہ کہ شری بدعت ہے نہ کہ شری بدعت ہے نہ کہ سے کہ کہ کہ نہ کہ کتاب کا می خواند کو کہ کی اصل موجود ہے، جس کی جانب رجوع کیا جاسکتا ہے تو جب

اسے بدعت کہا جاتا ہے تو وہ لغوی بدعت مراد ہوتی ہے نہ کہ شری۔ اس لیے کہ شری طور پر بدعت وہ ہے جس کی شریعت میں کوئی اصل نہ ہو کہ اس کی جانب رجوع کیا جاسکے اور قرآن کریم ایک دو ہے جس کی شریعت میں کوئی اصل شریعت میں موجود ہے، اس لیے کہ نبی کریم مُنَافِیْنَا لَکھنے کا حکم فرماتے تھے لیکن متفرق طور پر لکھا تھا۔ صحابہ کرام بی اُنڈینا نے ایک مصحف میں حفاقت کی غرض سے اکٹھا کیا۔

۔ اور تراوت کے رسول اللہ مُنْافِیْم نے صحابہ کرام ڈیافیٹم کو چند راتیں پڑھائیں آخر میں فرض ہونے کے خوف سے جماعت سے پڑھنا چھوڑ دیا تھا۔ صحابہ کرام ڈیافیٹم برابر اللہ کے رسول مُنْافیْم کی زندگی میں اور وفات کے بعد الگ الگ گروپ بنا کر پڑھتے رہے یہاں تک کہ سیدنا عمر ڈٹافیئا۔ نے اپنے دور خلافت میں ایک امام کے پیچھے تمام لوگوں کو جمع کر دیا جیسے نبی کریم مُنَافیکم کے پیچھے پڑھنہ تھے اور بیددین کے اندرکوئی بدعت نہیں ہے۔

اور کتابت حدیث کی بھی شریعت میں اصل ہے، اس لیے کہ نبی کریم تُنگیا نے بعض صحابہ کرام مُنگیا ہے بعض صحابہ کرام مُنگیا کو حدیثیں لکھنے کی اجازت مرحمت فرمائی تھی اور عموی طور پر آپ تنگیا کے زمانے میں اس کے لکھنے کی ممانعت تھی، اس ڈر سے کہ کہیں قرآن کے ساتھ خلط ملط نہ ہو جائے۔

لیکن جب آپ سُلُیْم کی وفات ہو گئی تو یہ خطرہ ٹل گیا کیونکہ قرآن کریم مکمل ہو گیا اور آپ سُلُیْم کی وفات سے پہلے ہی محفوظ کر لیا گیا تو اس کے بعد مسلمانوں نے سنت کو ضیاع سے بچانے کی غرض سے اس کی تدوین شروع کی۔ اللہ تعالی انھیں اسلام اور مسلمانوں کی طرف سے بہترین بدلا دے، اس لیے کہ انھوں نے اپنے رب کی کتاب اور نبی سُلُیْم کی سنت کو ضائع ہونے سے اور خلط ملط کرنے والوں کے کھیل سے محفوظ رکھا۔

معلوم ہونا چاہیے کہ عام بدعتیں جن کا تعلق علوم وعبادات سے ہے بیہ خلفائے راشدین کے آخری دور خلافت میں رونما ہوئیں جبیبا کہ نبی کریم طابیع نے اس کی خبر دی ہے۔ آپ نے فرمایا:

( مَنُ يَعِشُ مِنُكُمُ بَعُدِى فَسَيَرَى الْحَتِلَافًا كَثِيرًا فَعَلَيْكُمُ بِسُنَّتِي وَ سُنَّةِ النَّاشِيرَ الْخُلُفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ مِنُ بَعُدِى )

[سنن أبي داُؤد، كتاب السنة، باب في لزوم السنة : ٤٦٠٧ـ مسند أحمد : ١٢٦/٤، ١٢٧ـ ح : ١٧١٤٥ـ سنن ابن ماجه، كتاب السنة (المقدمة ) : ٤٣ـ سنن الترمذي : ٢٦٧٦ - مسند الشاميين للطبراني: ١٧٣/٣، ح: ٢٠١٧]

''تم میں سے جولوگ میرے بعد زندہ رہیں گے وہ بہت زیادہ اختلافات دیکھیں گے تو تم

لوگ میری سنت اور میرے بعد خلفائے راشدین کی سنت کولازم کرلواورائ پر جے رہو۔''

تو سب سے پہلے انکار تقدیر، انکار عمل ، تشیع اور خوارج کی بدعتیں ظاہر ہوئیں، یہ بدعتیں
دوسری صدی ہجری میں رونما ہوئیں جب کہ صحابہ کرام ڈٹائٹی موجود تھے انھوں نے ان بدعتوں پر
گرفت کی پھراعتزال کی بدعت ظاہر ہوئی اور مسلمانوں میں طرح طرح کے فتنے ظاہر ہوئے۔ پھر
خیالات میں اختلافات پیدا ہوئے۔ بدعات اور نفس پرتی کی جانب میلان ہوا۔ صوفیت اور قبروں
پرتعمیر کی بدعتیں بہترین زمانوں کے گزر جانے کے بعد ظاہر ہوئیں اور ایسے ہی جوں جوں وقت
گزرتا گیافتہ قتم کی بدعتیں برھتی رہیں۔

# بدعتوں کے ظاہر ہونے کی جگہیں:

اسلامی مما لک بدعتوں کے ظاہر ہونے میں مختلف ہیں۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ رشائیہ نے کہاہے کہ وہ بڑے بڑے شرح بوٹ سے علم و ایمان کی کہ وہ بڑے بڑے اور جن سے علم و ایمان کی قند یلیں روثن ہوئیں پانچ ہیں۔ دونوں حرم یعنی مکہ و مدینہ دونوں عراق یعنی بھرہ، کوفہ اور شام۔ اضی جگہوں سے قرآن و حدیث، فقہ وعبادت اور دیگر اسلامی امور کی کرنیں پھوٹیں اور بجر مدینہ نبویہ کے اضی شہروں سے اعتقادی بدعتیں نکلیں۔

کوفہ سے شیعیت وارجا کی ابتدا ہوئی، جو بعد میں دیگر شہروں میں پھیلی اور بھرہ سے قدریت واعتزال اور غلط و فاسد عبادتوں کا ظہور ہوا جو بعد میں دوسرے شہروں میں پھیلا اور شام ناصبیت اور قدریت کا گڑھ تھا، رہی جمیت تو اس کا ظہور خراسان کی جانب سے ہوا اور بیسب سے بری برعت ہے۔

بدعتوں کا ظہور شہر نبوی سے دوری کے اعتبار سے ہوا اور جب سیدناعثان رہائیڈ کی شہادت کے بعد فرقہ بندی ہوئی تو حروری بدعت کا ظہور ہوالیکن مدینہ نبویہ ان بدعتوں کے ظہور سے محفوظ تھا، اگر چہ وہاں بھی کچھ ایسے لوگ تھے جو دلول میں بدعات چھپائے ہوئے تھے مگر اہل مدینہ کے نزدیک وہ ذلیل ورسواتھ کیونکہ مدینہ میں قدریہ وغیرہ کی جماعت تھی لیکن یہ لوگ ذلیل ومغلوب تھے۔اس کے برخلاف کوفہ میں شیعیت وارجا، بھرہ میں اعتزال وزاہدوں کی بدعتیں اور شام میں اللہ بیت سے براءت کا اظہار، تو یہ چیزیں ان مقامات پر ظاہر و باہر تھیں۔ نبی کریم مُنَّ النِّنْ سے صحح حدیث میں ثابت ہے کہ' دجال مدینہ میں واغل نہیں ہوگا۔' وہاں امام مالک کے شاگردوں کے زمانے تک علم وائیان ظاہر و غالب رہا اور یہ لوگ چوتھی صدی ہجری کے ہیں۔ رہے تین بہترین صدیوں کے زمانے تو ان میں مدینہ نبویہ میں قطعی طور پر کوئی بدعت ظاہر نہیں ہوئی تھی اور نہ ہی دین کے اعتقادی امور میں کوئی بدعت بہاں سے دوسرے شہروں کی طرح نگلی۔

#### بدعات ظاہر ہونے کے اسباب:

بلاشبہ کتاب وسنت پرمضبوطی ہے جمے رہنے ہی میں بدعت و گمراہی میں پڑنے سے نجات ہے۔اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَآنَ هٰذَا صِرَاطِيْ مُسْتَقِيْمًا فَاتَّبِعُونُهُ ۚ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾

[الأنعام: ١٥٣]

''اوریمی میرا راسته سیدها ہے، اس کی پیروی کرواور دیگر راستوں کی پیروی نہ کرو جو شھیں اس کے راہتے سے جدا کر دیں۔''

نبی کریم مَنْ اللَّهِ عَلَیْمَ نے اس کو سیدنا عبد الله بن مسعود رفی الله کی روایت میں واضح کر دیا ہے۔
آپ والله نے فرمایا: ''رسول الله مَالِیْمَ نے ہمارے سامنے ایک لیکر صینی اور فرمایا کہ بیاللہ کا راستہ
ہے پھر اس کے واکیس باکیس چند لیکریس کھینچیں اور فرمایا یہ بہت سارے راستے ہیں اور ان میں
ہے ہراکیک راستے پر شیطان ہے جو اپنی جانب بلا رہا ہے۔' [ مسند أحمد: ٢٥٥١، ٤٣٥، النسائی فی الکبری کتاب التفسیر، باب قول تعالی ﴿ و إِن هذا صراطی ﴾: ١١٧٤- صحیح

بھرآپ تالیا نے بیآیت تلاوت فرمائی:

﴿ وَاَنَّ لَهَٰذَا صِرَاطِنْ مُسْتَقِيْمًا فَالَّبِعُونَا ۚ وَلَا تَتَّبِعُواالسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْرَعَنْ سَبِيلِهِ ﴿ ذَٰلِكُمْر

وَصَّلُمْ بِهِ لَعَكَّلُمْ لَتَقَوْنَ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]

''اور یہ کہ بید دین میرا راستہ ہے جو متقیم ہے، سواس راہ پر چلو اور دوسری راہوں پر

مت چلو کہ وہ راہیں تم کو اللہ کی راہ ہے جدا کر دیں گی، اس کا تم کو اللہ تعالیٰ نے تاکیری حکم دیا ہے، تاکہ تم پر ہیز گاری اختیار کرو۔''

لیں جو بھی کتاب وسنت سے روگردانی کرے گا تو اسے گمراہ کن راستے اور ٹی نئی بدعتیں اپنی تھینج لیس گی راعتوں کر ظہور کراسا کا خلام درجہ نیا رامید میں بیش کی اراقالہ میں

جانب تھینے لیں گ۔ بدعتوں کے ظہور کے اسباب کا خلاصہ درج ذیل امور میں پیش کیا جاتا ہے: دین احکام سے لاعلمی و جہالت، خواہشات کی پیروی، آراء واشخاص کے لیے عصبیت برتنا،

کافروں کی منابہت اختیار کرنا اور ان کی تقلید کرنا۔ ان اسباب کو قدرے تفصیل سے بیان کریں گے۔

## دینی احکام ہے، لاعلمی وجہالت:

جول جول زمانہ گزرتا گیا اورلوگ آثار رسالت سے دور ہوتے گئے، علم کم ہوتا رہا اور جہالت عام ہوتی گئی جیسا کہ اس کی خبر نبی کریم طَالِیمُ فا اپنی اس حدیث میں دی ہے:

"تم میں سے زندہ رہنے والاحض بہت سارے اختلافات دیکھے گا۔"

[ أبو دَاوُد، كتاب السنة، باب في لزوم السنة : ٤٦٠٧ ]

اور اپنے اس فرمان میں بھی کہ' اللہ تعالیٰ علم بندوں سے چین کر نہیں ختم کرے گا بلکہ علاء کو ختم کرے گا بلکہ علاء کو ختم کرے عالم کے اللہ علاء کو ختم کر کے گا۔ یہاں تک کہ جب کسی عالم کو زندہ نہیں چھوڑ کے گا تو لوگ جاہلوں کو رؤسا (مفتی) بنالیس کے اور بیالوگ مسئلہ پو چھے جانے پر بغیر علم کے فتو کی دیں گے، تو خود بھی گمراہ ہوں گے اور دوسروں کو بھی گمراہ کریں گے۔''

[بخارى، كتاب العلم، باب كيف يقبض العلم: ١٠٠]

تو علم اور علاء ہی بدعت کا منہ توڑ جواب دے سکتے ہیں اور جب علم وعلاء ہی کا فقدان ہو جائے تو بدعت کے پھلنے پھولنے اور بدعتوں کے سرگرم ہونے کے مواقع پیدا ہو جاتے ہیں۔

# خواهشات کی پیروی:

جو كتاب وسنت سے اعراض كرے گا وہ اپنى خواہشات كى پيروى كرے گا، الله تعالى كا فرمان ہے: ﴿ فَإِنْ لَدُّمِ يَسْتَعِيْبُوْا لَكَ فَاعْلَمُ أَنَّهَا يَتَبَعُوْنَ أَهْوَآءَهُمْ ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِتَنِ اتَّبَعَ هَوْدهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ اللهِ ﴾ [ القصص: ٥٠]

"اگریة تیری نه مانیں تو تو یقین کر لے که بیصرف اپنی خواہشات کی پیروی کر رہے

ہیں اور اس سے بڑھ کر بہکا ہوا کون ہے جوا پی خواہش کے پیچھے بڑا ہوا ہو بغیر اللہ کی رہنمائی کے؟''

اور فرمایا:

﴿ اَفَرَءَيْتَ مَنِ التَّخَذَ اِلْهَهُ هَوْمُهُ وَاَضَلَّهُ اللهُ عَلَى عِلْمِ وَّخَتَمَ عَلَى سَمُعِهُ وَقَلْمِهُ وَجَعَلَ عَلَى بَمَوهِ وَقَلْمِهُ وَجَعَلَ عَلَى بَمَوهِ وَقَلْمِهُ وَجَعَلَ عَلَى بَمَوهِ غِشُورًةً فَكُنْ يَهُ دِيْدِهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ ﴾ [ الحاثية : ٢٣ ]

'' كيا آپ نے اسے بھی ديكھا جس نے اپنی خواہش نفس كو اپنا معبود بنا ركھا ہے اور باوجود سجھ بوجھ كے اللہ نے اسے گراہ كر ديا ہے اور اس كے كان اور دل پر مهر لگا دى ہو جود سجھ بوجھ كي اللہ نے اسے گراہ كر ديا ہے، اب ايسے خض كو اللہ كے بعد كون ہدايت دے اور اس كى آ كھ پر بھی بردہ ڈال ديا ہے، اب ايسے خض كو اللہ كے بعد كون ہدايت دے سكتا ہے؟''

اور یہ بدعتیں اتباع خواہشات کی پیدادار ہیں۔

مخصوص لوگوں کی رائے کے لیے تعصب برتنا:

کسی کی رائے کی طرف داری کرنا ہے انسان اور دلیل کی پیروی ومعرفت حق کے درمیان بہت بوی رکاوٹ ہے۔اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ البِّعُوا مَمَّ أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوْا بَلْ نَتَّبِعُ مَاۤ ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ البَّاءَنَا ۗ ﴾

[ البقرة : ١٧٠ ]

''اور ان سے جب کہا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی اتاری ہوئی کتاب کی فرماں برداری کرو تو جواب دیتے ہیں کہ ہم تو اس طریقے کی پیروی کریں گے جس پر ہم نے اپنے باپ دادا کو یایا ہے۔''

اور آج کل یمی حالت متعصبین کی ہے،خواہ وہ ند بہب صوفیت کے بعض پیروکار ہوں یا قبور کی اور آج کل یمی حالت متعصبین کی ہے،خواہ وہ ند بہب صوفیت کے بعض پیروکار ہوا جاتا ہے حضرات، جب انھیں کتاب وسنت کی پیروکی اور ان دونوں کی مخالف چیزوں کو چھوڑنے کو کہا جاتا ہے تو یہ حضرات اپنے ندا ہب،مشائخ اور آباؤ اجداد کو دلیل بناتے اور بطور حجت پیش کرتے ہیں۔

کافروں سے مشابہت اختیار کرنا:

كافروں سے مشابهت سب سے زیادہ بدعتوں میں مبتلا كرنے والى چيزوں میں سے ہے

جیسا کہ ابو واقد لیٹی کی حدیث میں ہے، کہتے ہیں کہ ہم اللہ کے رسول اللہ کے ساتھ حنین کی طرف نکلے اور ہمارے کفر کا زمانہ ابھی قریب ہی تھا۔ مشرکوں کے لیے ایک بیری کا درخت تھا جہاں یہ لوگ تھہرتے تھے اور جس کے ساتھ اپنے ہتھیار لاکاتے تھے، جے ذات انواط کہا جاتا تھا۔ تو ہمارا گزر بیری کے درخت کے پاس سے ہوا۔ ہم لوگوں نے کہا کہ اے اللہ کے رسول (اللّٰ اللّٰمِ )! ہمارے لیے بھی ذات انواط بنا دیجے جیسا کہ ان کے لیے ذات انواط ہے؟ رسول اللہ مَالُولِیْمَ ) فرمایا:''سجان الله اید الله مَالُولِیَمَا کی قوم نے کہا تھا:

﴿ اَجْعَلْ لَنَا ٓ اِلْهَا كَبَالَهُمُ الْلَهُ قُولُ ﴾ [الأعراف: ١٣٨] " بمارے ليے بھی ايک معبود ايسا بی مقرر كر ديجے جيے ان كے يدمعبود ہيں۔ "اس ذات كی قتم جس كے ہاتھ ميں ميری جان ہے! تم ضرور يہلے لوگوں كے طريقوں ير چلوں گے۔ "

[ترمذى، كتاب الفتن، باب ما جاء لتركبن سنن من كان قبلكم: ٢١٨٠]

اس حدیث میں واضح بیان ہے کہ کفار کی مشابہت ہی نے بنی اسرائیل اور بعض صحابہ کواس بات پر ابھارا کہ وہ اپنے نبی سُلُٹُوُمُ سے ایسا غلط مطالبہ کریں کہ وہ ان کے لیے اللہ کو چھوڑ کر ایک ایسا معبود مقرر کر دیں جس کی وہ پر ستش کریں اور اس سے تبرک حاصل کریں اور یہی آج حقیقت میں ہور ہا ہے، اس لیے کہ اکثر مسلمانوں نے شرک و بدعت کے ارتکاب میں کافروں کی روش اپنائی ہوئی ہے۔ جیسے برتھ ڈے منانا، مخصوص اعمال کے لیے دنوں اور ہفتوں کی تعیین ، یادگاری چیزوں اور منتوں کی تعیین ، یادگاری چیزوں اور مناسبتوں سے جلیے جلوس منعقد کرنا، یادگاری تصویریں و جسمے قائم کرنا، ماتم کی مخفلیں منعقد کرنا، جازے کی بدعتیں اور قبروں پر نقیمر وغیرہ، قبروں پر غیرشرعی کام اور غیراللہ کو یکارنا۔

# بدعتیوں کے متعلق امت مسلمہ کا موقف:

اہل سنت والجماعت ہمیشہ سے برعتوں کی تر دیداوران کی بدعتوں کا انکار کرتے رہے ہیں اور انھیں ایسا کرنے سے منع کرتے رہے ہیں۔ اس کی چند مثالیں آپ کے سامنے پیش کی جارہی ہیں:

ا۔ سیدہ ام درداء ڈو ﷺ سے روایت ہے کہ وہ کہتی ہیں کہ ابو الدرداء (ڈواٹٹو) میرے پاس غصے کی حالت میں آئے۔ میں نے بوچھا:''کیا بات ہے؟'' انھوں نے کہا:''اللہ کی قسم! میں ان لوگوں میں محمد مُنٹیٹو کے دین سے کچھ نہیں جانتا ہوں سوائے اس کے کہ یہ تمام لوگ نماز

يرُ هَتْ بُيْلٍ ـ '' [ بخارى، كتاب الأذان، باب فضل صلاة الفجر في جماعة : ٦٥٠] ۲۔ عمرو بن کیجیٰ سے روایت ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ میں نے اپنے والد سے سنا وہ اپنے والد سے روایت کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ہم لوگ سیدنا عبداللہ بن مسعود ڈٹاٹٹڑا کے دروازے پرضیح کی نماز سے پہلے بیٹھے ہوئے تھے کہ جب وہ باہر نکلیں تو ہم سجی لوگ ان کے ساتھ مجد کو چلیں۔ اتے میں ابوموی اشعری ڈٹاٹیڈ آئے اور کہا کہ کیا ابھی تک ابوعبدالرحمٰن (ڈٹاٹیڈ) نہیں نکلے؟ ہم نے کہا کہ نہیں تو وہ بھی ان کے نکلنے تک بیٹھ گئے۔ جب وہ نکلے تو ہم سجی لوگ کھڑے ہو گئے۔ ابوموی النظ نے کہا کہ اے ابوعبدالرحن! میں نے ابھی معجد میں ایک الی چیز دیکھی ہے جو مجھے بہت نا گوار گزری اور الحمدللہ خیر ہی دیکھی ہے۔ انھوں نے یو چھا وہ کیا ہے؟ انھوں نے جواب دیا کہ اگر وہ وہاں رہیں گے تو آپ بھی د کھے لیس گے۔ انھوں نے کہا کہ میں نے مبحد میں کچھ لوگوں کو حلقہ لگا کر ببیٹھے ہوئے دیکھا، وہ نماز کے انتظار میں تھے، ہر علقے میں ایک آ دمی تھا اور ان کے ہاتھ میں کنگریاں تھیں۔ جب وہ کہتا کہ سو بار اللہ اکبر کہو تو سب لوگ سو بارالله اکبر کہتے اور جب وہ کہتا کہ سو بار لا اله الا الله کہوتو وہ سو بار لا اله الا الله کہتے ہیں۔ جب وہ کہتا کہ سومر تبہ سبحان اللہ کہوتو وہ سومر تبہ سبحان اللہ کہتے ۔ انھوں نے کہا: '' کیوں نہیں تم نے انھیں اینے گناہوں کو شار کرنے کو کہا؟ اور تم ضانت لے لیتے کہ تمھاری کوئی بھی نیکی ضائع نہیں ہوگی۔'' پھروہ چلے ہم بھی ان کے ساتھ چکل پڑے یہاں تک کہ ان حلقول میں سے ایک طقے کے پاس آ کر کھڑے ہوئے اور کہا: ''یہ میں شمصیں کیا کرتے ہوئے دیکھ رہا ہوں؟" تو انھوں نے جواب دیا: "ابوعبدالرطن! ککریاں ہیں جن سے ہم تكبير وتبليل اور شبيح وتحميد كاشار كرتے ہيں۔' سيدنا عبدالله بن مسعود و اللي نے كہا كہتم لوگ ا بنی این خطائیں شار کرو، میں تمھارے لیے اس بات کی ضانت لیتا ہوں کہ تمھاری کوئی نیکی بربادنہیں ہوگی۔اےامت محمد! تمھاری تاہی و بربادی ہو،کتنی جلدی تمھاری ہلاکت آگئی۔ ہیہ صحابہ کرام وٹائٹو کی جماعت موجود ہے، یہ نبی کریم مالٹیا کے کیڑے ابھی بوسیدہ نہیں ہوئے اور نہ آپ مَالِیْمُ کے برتن ٹوٹے۔اس ذات کی قتم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! کیا تم لوگ ایسے طریقے پر ہو جو محمد منافظ کے طریقے سے زیادہ بہتر ہے یا گراہی کے دروازے کھو لنے والے ہو''

تو ان لوگوں نے کہا کہ 'اللہ کی قتم! اے ابوعبدالرحنٰ! ہمارا مقصد صرف خیر ہی کا ہے۔'' انھوں نے کہا کہ'' کتنے خیر کے متلاثی اسے ہرگز نہیں یا سکتے ہیں۔ رسول اللہ ٹاٹیٹی نے ہم کو ایک حدیث سائی که ''ایک قوم قرآن مجید پڑھے گی لیکن وہ ان کے حلق سے پنچے نہیں اترے گا'' اور الله كى قتم مجھے معلوم نہيں، ہو سكتا ہے كه وہ زيادہ تر شمھيں ميں سے ہوں۔'' مير كہد كر وہال سے واپس جلے گئے۔

عمر و بن سلمہ کہتے ہیں کہ ہم نے انھیں نہروان کے دن دیکھا کہ وہ خوارج کے ساتھ ہم سے نيزه زني كررے تھے۔ [ سنن الدارمي : ٦٩،٦٨/١ و في النسخة الأخرى : ٢٨٧،٢٨٦/١ - :

. ٢١ و إسناده حسن لذاته تاريخ واسط ص : ١٩٨، ٩٩١ لأسلم بن سهل البخشل ]

س۔ ایک آ دمی امام مالک بن انس ٹیٹنٹیا کے پاس آ کر کہنے لگا کہ میں کہاں سے احرام باندھوں؟ تو آپ نے جواب دیا کہ اس میقات سے جورسول الله تالیج کے مقرر کیے، وہاں سے احرام باندھو۔ آ دی نے کہا کہ اگر اس سے دور سے احرام باندھوں تو؟ امام مالک نے کہا کہ یہ میں اچھانہیں سمجھتا۔ تو اس آدمی نے کہا کہ اس میں آپ کیا برا سمجھتے ہیں؟ انھول نے کہا کہ تمھارے فتنے میں پڑنے کا مجھے خوف ہے۔اس آدمی نے کہا کہ خیر کے زیادہ حاہنے میں کیا فتنه موسكتا ہے ۔ تو امام مالك نے جواب ديا كماللد تعالى فرماتا ہے:

﴿ فَلَيْحَذِّرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ آمْرِهَ آنْ تُصِيْبَهُمْ فِتْنَةٌ ٱوْيُصِيْبَهُمْ عَذَابٌ الْيُمُّ

٦٦ النور: ٦٣ ]

''سنو! جولوگ حکم رسول (مَانْظِیم) کی مخالفت کرتے ہیں انھیں ڈرتے رہنا جا ہیے کہ کہیں ان پر کوئی زبر دست آفت نہ آ پڑے یا آھیں درد ناک عذاب نہ پہنچے۔''

''اور کون سافتنداس سے بڑا ہوسکتا ہے کہتم نے اپنے آپ کوالیے فضل کے ساتھ خاص کیا جو رسول الله مَثَالِیَّمِ کے ساتھ خاص نہیں تھا۔''

یہ چندنمونے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے ہر زمانے میں علمائے کرام بدعتوں کا انکار کرتے رہے ہیں۔

### بدعتوں کی تر دید میں اہل سنت والجماعت کا طریقۂ کار:

اس سلیلے میں ان کا طریقہ کتاب وسنت پرمبنی ہے اوریہی طریقہ فائدہ مند ہے۔ وہ اس طرح کہ بدعتوں کے شبہات پیش کرنے کے بعداس کا توڑ پیش کرتے ہیں اورسنتوں پر کاربند رہے، برعات ومحدثات سے باز رہنے کے وجوب پر کتاب وسنت سے دلیلیں پیش کرتے ہیں اور اس سلیلے میں بے شار کتابیں تالیف کی گئی ہیں اور ایمان وعقیدہ کے بارے میں شیعہ، خوارج، جہمیہ، معتزلہ اور اشاعرہ کے بدعتی اقوال پر کتب عقیدہ میں تر دید کی گئی ہے۔ یاد رہے کہ قرآن وحدیث میں کسی عمل کے اللہ تعالی کے ہاں قبول ہونے کی تین شرائط ہیں: ''عقیدہ کا درست ہونا،عمل خالص اللہ کی رضا کے لیے کیا جائے اورعمل رسول اللہ ٹاٹیٹی کے طریقے کے مطابق کیا جائے۔'' اگر مندرجہ بالا شرائط میں سے ایک یا زیادہ شرائط بوری نہ ہوں گی تو وہ عمل الله تعالیٰ کے بال

نا قابل قبول ہوگا۔

## سنت کی تعریف:

سنت کے معنی ہیں طریقہ لیعنی دین میں عقائد واعمال واخلاق و معاملات اور عادات میں رسول الله طَالِيَّا كَا جوطريقة تقاوه آپ مَالِيَّا كَيْ سنت ہے۔

# بدعت کی تعریف:

بدعت سنت کا الٹ ہے، جس کوسنت کہتے ہیں وہ بدعت نہیں ہے اور جو بدعت ہے وہ سنت نہیں ہے اور بدعت ہر وہ عمل ہے جس کی اصل دین میں نہیں لیکن لوگ اسے تواب حاصل کرنے کی نت ہے کرتے ہیں۔



فصل سوم

# حقيقي اهل سنت والجماعت

اہل سنت و الجماعت سے مراد وہ لوگ ہیں جوسنت کی بیان کردہ تعریف پر پورے اترتے ہوئے سنت کے مطابق عمل کرتے ہیں۔ اگر دین میں کوئی نیا عقیدہ داخل کیا گیا تو وہ شرک نی الحکم میں آئے گا اور اگر دین میں کوئی نیا عمل داخل کیا گیا تو وہ بدعت ہے۔ (النساء: ۱۵۱۔ المائدة: ۳) اور اس میں وہ حدیث بھی آئی ہے جس میں رسول اللہ طابع نے فرمایا: ''میں شخصیں وصیت کرتا ہوں کہ میرے بعد اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنا اور اپنے امیرکی بات سننا اور ماننا ، اگر چہ وہ جشی غلام ہی ہو، میرے بعد جوتم میں سے زندہ رہے گا وہ سخت اختلاف دیکھے گا۔ اس وقت تم میری سنت اور خلف کے راشدین کا طریقہ لازم پکڑنا ، اسے دانتوں سے مضبوط پکڑے رہنا اور نئے شئے کا مول سے پچنا۔'' [ أبو داؤد ، کتاب السنة ، باب فی لزوم السنة : ۲۶۷۹۔ تر مذی ، کتاب العلم ، باب (ماجاء فی) الأحذ بالسنة و اجتناب البدعة : ۲۶۷۲ ]

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ ہر بدعت گمراہی ہے، کوئی بدعت حسنہ نہیں۔خلفائے راشدین کے فیصلوں کے متعلق مندرجہ ذیل امور قابل غور ہیں:

#### ا برسول الله مَثَاثِيْمِ كَي وفات كالمسكله:

جب رسول الله مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ تَعَالَى فِي اللهُ تَعَالَى فِي سيدنا عمر دَنْ اللهُ عَلَيْهِم آزمائش ميں دُالا، انھوں نے معجد نبوی میں کھڑے ہو کر فرمایا کہ اگر کوئی سے کہے گا کہ رسول الله مَنْ اللهُ عَلَيْهِم فوت ہو گئے ہیں تو میں تلوار سے اس کا سر اڑا دول گا۔ اس کے بعد سیدنا ابو بکر دِنْ اللهُ عَنْ رسول اللهُ مَنْ اللهُمُ کی میت کوسیدہ عائشہ دِنْ اللهُ کَا حَمْ اللهُ مَنْ اللهُمُ کے اجتماع میں میت کوسیدہ عائشہ دِنْ اللهُ کَا اجتماع میں دیکھ کر معجد نبوی مَنْ اللهُمُ میں صحابہ کرام دِنَا اللهُ کَا اجتماع میں

تشریف لائے اور خطبہ دیا:

" ‹ جو شخص رسول ( مَنْ الْشِيمُ ) كي بوجا كرتا تھا تو رسول اللہ تو وفات پا گئے اور جو اللہ كي بوجا

كرتا ہے تو اللہ تعالیٰ تو زندہ ہے۔''

سب صحابہ کرام ٹونڈیڈ نے ، جن میں سیدنا عمر ٹونٹیؤ بھی شامل تھے، اس بات سے اتفاق کیا کہ رسول اللہ طالبیؤ فوت ہو گئے اور اس کے بعد کسی صحابی ڈانٹیؤ نے روضۂ اطہر پر جا کر کوئی عرض پیش نہیں کی بلکہ سیدنا عمر ڈانٹیؤ کی حکومت کے زمانہ میں جب قحط پڑتا تو سیدنا عمر ڈانٹیؤ روضۂ مبارک پر حاضر ہونے کی بجائے سیدنا عباس ڈانٹیؤ سے بارش کے لیے اللہ تعالیٰ سے دعا کرواتے اور بارش ہو جاتی ۔ اس بحث کے بعد سے بات کلی طور پر ثابت ہوگئی کہ رسول اللہ طالبیؤ کی وفات کے بعد صحابہ جاتی ۔ اس بحث کے بعد سے کہ آپ طالبیؤ وفات پا چکے ہیں اور اب آپ طالبیؤ کے ساتھ رابطہ نہیں ہوسکتا ۔ لیکن اب بچھ کلمہ گوجن میں حنفی بریلوی ، حنفی ویو بندی ، شیعہ اور تبلیغی جماعت والوں کا عقیدہ ہے کہ فوت شدگان سے رابطہ ہوسکتا ہے اور بیدین میں نیاعقیدہ ہے۔

# ۲\_نماز تراوی کی جماعت:

سب کو معلوم ہے جیسا کہ صحیح بخاری میں ہے کہ رسول اللہ تالیّقیم نے مدینہ منورہ میں مجد نبوی میں تین رات نماز تراوی کی جماعت کی امامت فرمائی، پھر آپ تالیّقیم نے بھی بھی نماز تراوی میں جمی میں تین رات نماز تراوی کی جماعت نہیں ہوئی۔ جماعت نہیں پڑھائی۔ سیدنا ہو بکر ڈٹائٹو کے زمانہ میں بھی نماز تراوی کی جماعت نہیں ہوئی۔ ایک رات سیدنا عمر دٹائٹو کے زمانہ خلافت میں بھی کچھ عرصہ تک تراوی کی جماعت نہیں ہوئی۔ ایک رات سیدنا عمر دٹائٹو نے معجد نبوی میں موجود صحابہ کرام ڈٹائٹو کو نماز تراوی با جماعت پڑھنے کا حکم دیا۔ سیدنا عمر دٹائٹو نے انقاق کیا اور میابل سنت والجماعت کاعمل تھمرا۔

#### سو\_ حج تمتع كا مسكه:

رسول الله مُلَّيِّمُ نے جم تمتع كا حكم فرمايا، اس كے بعد حج تمتع اداكيا جاتا رہا۔ سيدناعمر اللَّيُّؤَكَ زمانهٔ خلافت میں انھوں نے بعض وجوہات كی بنا پر حج تمتع سے مسلمانوں كومنع فرمايا ليكن سيدناعبدالله بن عمر اللَّهُ نے اس سے اتفاق نہيں كيا لہذا حج تمتع نہ كرنا اہل سنت والجماعت كاعمل نہ تشمرا اورسنت رسول تَأْتَيْزُم كِ مقالِم على سيدنا عمر ثَنْتُنْ كَ تَمَم كُوتْسَلَيم نَه كَيا كَيا - [بخارى، كتاب الحج، باب التمتع على عهد رسول الله يُسَلِينُ : ١٥٧١ - سنن الترمذي كتاب الحج، باب ماجاء في التمتع : ٢٤٤]

کھر بھی سیدنا عمر ڈاٹٹؤ کے متعلق ہم اس معاملہ میں کوئی مخالفانہ ردعمل ظاہر نہیں کر سکتے بلکہ خاموثی اختیار کریں گے۔

#### سم خلافت اورغمر طالنينًا كا موقف:

سیدناعمر ٹوٹٹٹ پرمسجد نبوی میں صبح کی نماز کے وقت جب حملہ ہوا تو وہ شدید زخی ہو گئے تو سیدنا عبر ٹوٹٹٹ پاس ماضر ہوئے اور کہا میں نے لوگوں سے ایک بات سی، وہ کہتے ہیں کہ آپ کسی کو خلیفہ مقرر نہیں کریں گے۔ میرے کہنے سے وہ ایک گھڑی تک سر جھکائے رہے پھر سر اٹھایا اور کہا اللہ تعالی اپنے دین کی حفاظت کرے گا اور میں اگر خلیفہ مقرر نہ کروں تو رسول اللہ تاہیٹی اللہ تاہیٹ نے کسی کو خلیفہ مقرر نہیں کیا پھر اگر خلیفہ مقرر کروں تو سیدنا ابو بکر ڈٹٹٹٹ نے خلیفہ مقرر کیا ہے۔ سیدنا عبر اللہ بن عمر ڈٹٹٹٹ نے کہا پھر قسم اللہ تعالیٰ کی! جب انھوں نے رسول اللہ تاہیٹ اور ابو بکر ڈٹٹٹٹ کا ذکر کیا تو میں سمجھ گیا کہ وہ رسول اللہ تاہیٹ کے برابر کسی کو نہیں کرنے والے اور وہ خلیفہ مقرر نہیں کریں گئے۔

[مسلم، كتاب الإمارة، باب الاستخلاف و تركه: ١٨٢٣]

یعنی رسول اللہ علی بیروی سیدنا عمر وسیدنا ابو بکر ( ڈٹٹٹو) کی بیروی سے مقدم ہے۔ گوسیدنا ابو بکر وسیدنا عمر وسیدنا ابو بکر وسیدنا عمر وسیدنا و پھر ووسر کے مقابلہ میں سیدنا ابو بکر وسیدنا عمر وسیدنا کی بات نہ مانی جائے گی تو پھر اور اگر کوئی مانے تو پھر اس کی عقل کا آپ خوداندازہ مسلمانوں کی بات تو بالکل ہی نہ مانی جائے گی اور اگر کوئی مانے تو پھر اس کی عقل کا آپ خوداندازہ لگالیں اور ایسے شخص کا انجام برا ہوگا۔

### سنت کومضبوطی سے پکڑنے اور بدعت سے بیخے کا بیان:

جوشخص عقیدے اور عمل میں سنت نبوی تُلَیِّظِم پر عمل کرتا ہے اور خلفائے راشدین کے طریقہ پر چاتا ہے وہ کامیاب ہے اور جوانسان بدعتی ہے اور اللہ اور اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت پر صبر نہیں کرتا اور خلفائے راشدین کے طریقے پر نہیں چاتا بلکہ اللہ اور اس کے رسول کی مقرر کردہ حدود سے باہر نکل جاتا ہے، وہ ناکام ہے۔ یاور ہے کہ سنت کی تین قسمیں ہیں:

#### ا\_سنت قولي:

لیعنی رسول الله مظافیم کا زبانی ارشاد مبارک سنت قولی کہلاتا ہے۔ مثلاً آپ کا فرمان: '' کھانا کھانے سے پہلے بیم الله پڑھو'' [مسلم، کتاب الأشربة، باب آداب الطعام و الشراب و أحكامهما: ٢٠٢٢]

## ۲ ـ سنت عملی :

رسول الله مَنْ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ ال

#### ۳-سنت تقریری:

رسول الله طَالِيَّا کی موجودگی میں جو کام کیا گیا ہواور آپ طَالِیَّا نے خاموثی اختیار فرمائی ہویا اس پراظہار پہندیدگی کیا ہو، اسے سنت تقریری کہتے ہیں۔ مثلاً رسول الله طَالِیْ نے ایک آ دمی کوشیح کی نماز کے بعد دورکعتیں پڑھتے دیکھا تو فرمایا صبح کی نماز تو دورکعت ہے۔ اس آ دمی نے جواب دیا میں نے فرض نماز سے پہلے دورکعتیں نہیں پڑھی تھیں لہذا اب پڑھی ہیں۔ رسول الله طَالِیُّا یہ جواب میں کر خاموش ہوگئے (یعنی اس کی اجازت دے دمی)۔ [ أبو داؤد، كتاب التطوع، باب

من فاتته متى يقضيها : ١٢٦٧]

سنت کی به تینوں قشمیں ایک ہی مرہے کی ہیں اور شریعت میں ججت کا درجہ رکھتی ہیں، کیونکہ:

- ا۔ دین کے معاملہ میں رسول اللہ مُٹاٹیئے کے حکم کی اطاعت فرض ہے۔ (الاُنفال: ۲۰۔ النور: ۵۲۔ النساء: ۸۰)
  - ٢ رسول الله مُؤلِيَّا كي اطاعت اور اتباع كامياني كي ضانت ہے (النور: ٥٢،٥١)
- ٣٠ الله اور رسول الله مَنْ يَثِيمُ كَ حَكم كَ مطابق كيه المال كا يورا بورا اجرو ثواب مله كار (الحجرات ١٣٠)
  - ۳۔ گناہوں کی مغفرت رسول اللہ مُنافِیْم کی اتباع کے ساتھ مشروط ہے۔ (آل عمران: ۳۱)
- ۵۔ اللہ اور رسول اللہ مُکالِیْکِم کی اطاعت کرنے والے لوگ قیامت کے دن نبیوں، صدیقوں، شہیدوں اور نیک لوگوں کے ساتھ ہوں گے۔ (النساء: ۲۹)
- الله اور رسول الله طَالِيَّةً بِرا بَمِان لان نَے کے باوجود بعض لوگ عملاً الله اور رسول طَالِيَّةً کا حکم نہیں مانتے ، ایسے لوگ مومن نہیں۔ (النساء: ۱۱)
- ے۔ اللہ اور رسول اللہ طَلِیْظِ کی اطاعت نہ کرنے کا نتیجہ باہمی انتشار اور لڑائی جھگڑے ہیں۔ (الأنفال:۲۶)
  - ۸۔ اللہ اور اس کے رسول مُظافیظ کی نافر مانی گمرائی ہے۔ (الاُحزاب:۳۲)
- 9۔ اللہ اور اس کے رسول مُناقِیْلِ کی نافر مانی کرنے والے اپنے عمل کے خود جواب دہ ہوں گے۔ (المائدة: ۹۲)
  - ٠١- الله اوررسول الله سَالِينَا كي نافر ماني كرنے كي سراجہم اوررسواكن عذاب بـ- (الفق: ١٤)
- اا ۔ سنت كى اتباع كرنے والول كو رسول الله عَلَيْمَ نَ جنت كى خَوْخَرى وى ہے۔ [بخارى، كتاب الإعتصام بالكتاب والسنة، باب الإقتداء بسنن رسول الله ﷺ: ٧٢٨٠]
- ۱۲\_ رسول الله مَثَاثِیْمَ کی اطاعت اور فرمان برداری الله کی اطاعت اور فرمان برداری ہے۔ (النساء: ۸۰٬۶۴۴)
- ۱۳۔ امت میں اختلافات کے وفت آپ مُثَاثِیْم کی سنت پر مضبوطی سے جمے رہنا ہی نجات کا باعث ہوگا۔ [ أبو داؤد، كتاب السنة، باب في لزوم السنة : ٤٦٠٧]
- ۱۲ و ممل قابل ثواب ہے جوسنت رسول الله عَلَيْظِ کے مطابق ہو۔ جس نے رسول الله عَلَيْظِ کی سنت سے منہ موڑا اس کا آپ عَلَیْظِ سے کوئی تعلق نہیں۔ [بخاری، کتاب النکاح، باب

الترغيب في النكاح: ٥٠٦٣]

1۵۔ سنت کاعلم ہو جانے کے بعد اس پرعمل نہ کرنے والے لوگوں کو رسول اللہ عَلَيْمَ ہِ فَ نافر مان

كها\_[ مسلم، كتاب الصيام، باب جواز الصوم والفطر في شهر رمضان للمسافر في غير

معصية ..... الخ: ١١١٤]

یہاں دوسوال پیدا ہوتے ہیں: ا۔ کیا توحید کے بغیر انسان مسلمان کہلاسکتا ہے؟ قرآن تو یہی کہتا ہے کہ جس کے پاس توحید نہیں وہ مسلمان نہیں ہے۔ ۲۔ کیا اطاعت رسول مُلَّيِّمُ کے بغیر محبت رسول مُلَّيِّمُ کے دعویٰ کے کوئی معنی ہیں؟ اطاعت رسول مُلَّيِّمُ کے بغیر محبت رسول مُلَّيِّمُ کا دعویٰ کے معنی ہے۔

#### بدعت کی حقیقت :

ان آثار ونصوص کی روشی میں مندرجہ ذیل حقائق سامنے آتے ہیں:

۔ اللہ تعالیٰ نے جہاں احکامات وضع کیے ہیں وہیں ان احکامات پڑعمل کرنے کا طریقہ بھی متعین فرما دیا ہے، لوگوں کی اپنی مرضی پرنہیں چھوڑ دیا۔ چنانچہ رسول اللہ مُلَیِّمُ کو ہمارے لیے نمونہ قرار دیتے ہوئے فرمایا:

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمُ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾ [الأحزاب: ٢١]

''یقیناً تمھارے لیے رسول الله( ٹاٹیم) کی زندگی میں بہترین نمونہ ہے۔''

اور ہمیں حکم دیا گیا کہ ہم اس نمونہ کو اختیار کریں۔ارشاد ربانی ہے:

﴿ وَمَاۤ الْتَكُمُ الرَّسُولُ فَعُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوۤا ﴾ [الحشر: ٧]

''جو رسول (مَنْ اللِّيمَ) متحصين دين اسے لے لواور جس سے روک دين رک جاؤ۔''

۲۔ اللہ تعالیٰ کی عباوت اپنی خواہشات کے مطابق نہیں بلکہ جس طریقے سے اللہ تعالیٰ نے مشروع
 کی ہے اسی طرح کی جائے گی۔

س۔ جو چیز کتاب وسنت سے ثابت ہواس کو تقویل سجھتے ہوئے ترک کر دینا گمراہی ہے۔ مثلاً نکاح جو کتاب وسنت سے ثابت ہے اگر کوئی زہد و تقویل سجھتے ہوئے نکاح کو ترک کر دے تو وہ گمراہ ہے۔ اسی لیے نبی مُثَالِیْمُ نے ان تین آ دمیوں کو جو زہد و تقویل میں آ گے بڑھنا جا ہے تقے بختی ہے منع فرما دیا۔ [بخاری، کتاب النکاح، باب النرغیب فی النکاح: ١٣٠٥]

۱م برعت اضافی بھی گراہی ہے۔ برعت اضافی اس برعت کو کہتے ہیں جواصل کے اعتبار سے تو متند ہولیکن کیفیت و ہیئت کے اعتبار سے ثابت نہ ہو۔ چنانچہ جولوگ مجد کوفہ بیس بیٹھے ہوئے تسبیحات دانوں پر شار کررہے تھے وہ ذکر ہی کررہے تھے جو مشروع عمل ہے کیان چونکہ اس کی ہیئت و کیفیت رسول اللہ عالی اللہ عابت نہ تھی ای لیے سیدنا عبداللہ بن مسعود ڈٹائٹو سے ثابت نہ تھی ای لیے سیدنا عبداللہ بن مسعود ڈٹائٹو کے اسلامی : ۲۸۰، ۲۸۷، ح: ۲۱۰۔ و تاریخ واسط نے انھیں اس سے منع کر دیا۔ [سنن الدارمی : ۲۸۰، ۲۸۷، ح: ۲۱۰۔ و تاریخ واسط

۵۔ برعت سنت کوختم کر دیتی ہے۔ چنانچہ معجد کوفہ میں ذکر کرنے والوں نے ذکر کا جوطریقہ اختیار کیا، اس سے رسول الله تالیّی کی سنت یامال ہوگئ۔[أيضًا]

اس حقیقت کوسلف صالحین نے اچھی طرح سمجھا تھا کہ بدعت اور سنت اکیمیے ہم ہو سکتے، چنانچہ جلیل تابعی حسان بن عطیہ المطلق فرماتے ہیں:

" مَا ابْتَدَعَ قَوْمُهُ بِدُعَةٌ فِي دِيْنِهِمُ إِلَّا نَزَعَ مِنْ سُنَّتِهِمُ مِثْلِهَا "

[سنن الدارمي، المقدمة، باب اتباع السنة: ح،٩٨٠]

''جب بھی کوئی قوم دین میں بدعت ایجاد کرتی ہے تو ان میں سے اس کے مثل سنت اٹھالی جاتی ہے۔''

۲۔ بدعت ہلاکت کا سب ہے، کیونکہ اس سے سنت کا ترک لازم آتا ہے اور اس سے بڑھ کر صلالت کیا ہوسکتی ہے؟ چنانچے سیدنا عبداللہ بن مسعود ڈائٹی کا ارشاد ہے:

" وَلَوُ تَرَكُتُمُ سُنَّةَ نَبِيِّكُمُ لَضَلَلْتُمُ "

[مسلم، كتاب المساجد، باب صلاة الجماعة من سنن الهدى: ٢٥٧/٢٥٧ نسائى: ٥٠٨ ابن ماجه: ٧٧٧]

''اگرتم اپنے نبی کی سنت چھوڑ دو گے تو گمراہ ہو جاؤ گے۔''

اور بدعت ضلالت و ہلاکت کا پیش خیمہ ہے۔اسی لیے سیدنا عبداللہ بن مسعود و اللہ نے معجد کوفہ میں ذکر کرنے والوں سے کہا تھا:''اےامت محمد! تمھاری ہلاکت کتنی جلدی آگئی۔''

[ سنن الدارمي: ۲۸۶۸، ۲۸۷، ح: ۲۱۰]

ے۔ بدعت کفر کا پیش خیمہ ہے، اس لیے کہ بدعتی اپنے آپ کو مشرع اور شریک کے مقام پر لا کھڑا ا کرتا ہے۔

9۔ بدعات کی پروا نہ کرنا انسان کوفش وعصیان تک پہنچا دیتا ہے۔ جبیبا کہ کوفہ کی مسجد والوں کا حشر ہوا کہ خوارج کے ساتھ صحابہ کرام ڈٹائٹڑ کے ساتھ مصروف جنگ ہو گئے۔

۱۰۔ انگال صالحہ کا دار و مدار نیت صالحہ پر ہے لیکن نیت کا اچھا ہونا کسی باطل کام کوصالح نہیں بنا سکتا۔ اس لیے کہ کسی عمل کے صالح ہونے کے لیے صرف نیت کافی نہیں بلکہ اتباع سنت اور شریعت کی یابندی بھی ضروری ہے۔ (مدارج السالکین لابن القیم الجوزید: ۸۵/۱)

اا۔ خیر میں زیادتی ہمیشہ خیر نہیں ہوتی بلکہ اکثر حالات میں شر میں تبدیل ہو جاتی ہے۔ مثلًا شجاعت میں زیادتی جنون کی شکل اختیار کر لیتی ہے اور کمی بزدلی قرار پاتی ہے۔ اس طرح سخاوت اگر اپنی حد سے بڑھ جائے تو اسراف و تبذیر اور اگر کم ہو جائے تو بخالت قرار پاتی ہے، لہذا میانہ روی ہی بہتر چیز ہے۔

### بدعات کی فہرست:

ذیل میں چندمشہور بدعات کی فہرست پیش کی جا رہی ہے، تاکہ ہمارے مسلمان بھائی جان سکیں کہ ان کے وہ کون سے اعمال ہیں جن کو وہ ثواب سمجھ کر انجام دیتے ہیں، کیکن در حقیقت ان کا ثواب سے دور کا بھی تعلق نہیں بلکہ ہمیں سنت کے اتباع سے دور کر دیتے ہیں اور بدعی بنا دیتے ہیں:

ا۔ تقلید ائمہ اربعہ (کیونکہ یہ چارصدی ہجری کے بعد شروع ہوئی) تفصیل آگے آ رہی ہے۔

ا۔ عید میلا دالنبی مُناہِعُ ہے۔

۳۔ آخری بدھ۔

ہم۔ شب براءت۔

۵۔ شب معراج۔

۲۔ کونڈے۔

۷۔ رسومات محرم۔

۸۔ گیار هویں شریف۔

9۔ مزارات برعرس اور میلے۔

ا۔ نماز وحشت۔

اا۔ قرآن خوانی (مردے بخشوانے کے لیے )۔

تیج، دسوال، چالیسوال (مردول سے متعلق بدعات)۔

۱۳ عهد نامه

۱۳ قبر پراذان۔

۵ا۔ عرفہ۔

اور برعات معلق رسومات اور شادی بیاہ ہے متعلق رسومات اور بدعات۔

21۔ شرع محدی مہر۔

۱۸\_ چوهی کھیلنا۔

19۔ بی بی کی فاتحہ۔

۲۰ ـ نوبیا ہتا عورت کا محرم اور شعبان کا جاند میکے میں دیکھنا۔

۲۱\_ بی بی کی کہانی ماننا۔

۲۲\_ نی کی صحنگ\_

۲۳۔ بارہ اماموں کے پیالے۔

۲۲۰ امام ضامن باندهنا۔

۲۵۔ منت کی بالی اور کڑے پہننا۔

۲۷۔ برے پیرصاحب کی ہنسلی پہننا۔

27\_ سہا گنیں کھلانا۔

۲۸\_محافل ميلاد\_

٢٩\_صلوة وسلام (خودساخته)\_

٣٠ ـ شركيه عتين لكصنا ـ

۳۱ ـ شركيه نعت خواني ـ

۳۲\_خودساخته درود پژهنا\_

٣٣ ـ انگو تھے چومنا ـ

۳۳\_خودساخته دعائیں\_

٣٥\_خودساخته وظائف\_

٣٧\_دعاؤل ميں اضافے۔

سے نیت کرنا۔ ماز، روز ہے اور وضو کی زبان سے نیت کرنا۔

۳۸ ندالغير الله

۳۹\_ ہرے اور تحقیٰ رنگ کا صافہ باندھنا۔

۴۰ سلسله بائے طریقت۔

اہم \_قوالیاں \_

۴۲ \_ تعویذ گنڈ ہے۔

٣٣ ختم خواجگان۔

۱۹۲۷\_شبینه

۴۵\_''لبم الله'' كرنا\_

۲ م \_ آمین \_

سے میں روز و کشائی۔

۴۸\_ماجدير چراغال كرنا\_

۴۹\_مساجد میں ٹویباں رکھنا۔

۵۰ ـ مزارات برگنبد بنانا ـ

۵\_مزارات پر چراغال کرنا۔ ۵۲\_مزارات کونسل دینا۔

۵۳ \_قبروں پر پھول چڑھانا۔

۵۴\_قبر پراگریتی جلانا۔

۵۵ ـ بزرگوں کے ختم ۔

۵۲۔ تلاوت قرآن مجید کے بعد صدق اللہ انعظیم کہنا۔

۵۷\_فرض نماز کے بعد مروجہ اجتماعی دعا۔

۵۸\_خانقابین تغییر کرنا۔

a9\_مساجد، مدارس اور گھروں میں مُردوں کی تدفین **\_** 

۲۰ ـ وضو میں گردن کامسح کرنا۔

۲۱ ۔ وضو کے دوران کلم پرشہادت پڑھنا۔

۲۲ ـ مساجد میں مینا کاری اور آرائش ـ

۲۳ \_ گھرون اور د کانوں پر تصاویر، مزارات کے طغرے لگانا۔

۲۴\_قبر پر قرآن پڑھنا اور پڑھوانا۔

۲۵\_ برائے دفع بلیات اذان دینا۔

۲۷۔ بارش رو کنے کے لیے اذان دینا۔

٧٤ علاوہ نماز کے قرآن پڑھتے ہاتھ باندھنا۔

۲۸ فیراللہ کے لیے قیام تعظیمی کرنا۔

۲۹\_نمازعیدے قبل تقریر کرنا۔

٠٧- چار ہاتھوں سے مصافحہ كرنا اور سينے پر ہاتھ ركھنا۔

ا ے۔ جمعہ کی نماز میں تین خطبے دینا۔

۷۷۔ خطبہ جمعہ سے قبل برائے ادائیگی سنت وقفہ دینا۔

۲۵\_ بعدنماز جمعه ظهراحتياطی پڙھنا۔

۲۵۰ مردوں اورعورتوں کا جدا جدا طریقے سے نماز پڑھنا۔

24\_ جيھ ڪلمے پڙھنا اور پڙھوانا۔

21۔ نماز پڑھ کرامام کا صرف شال کی طرف ہی منہ کر کے بیٹھنا۔

۷۷ ـ نمازغو ثيه ـ

۸۷۔نماز غائب۔

9 کے نمازیر ہوکر ہتھیلیاں آسان کی طرف کر کے سجدہ کرنا۔

٨٠ ـ چلے لگا نا اور چله کشی کرنا۔

۸ عقیق کی انگوشی مؤثر سمجھ کر پہننا۔

۸۲ \_ نویت سنت الاعتکاف کهنا \_

۸۳ ـ قبرستان میں مساجد بنانا ـ

۸۴\_مردے سے معافی مانگنا اور کہا سنا معاف کرنا۔

۸۵ ۔سوگ میں کا لے کیڑے بہننا اور کالی پٹیاں باندھنا۔

بدعات کی فہرست میں دی گئی بدعات میں سے اکثر ظاہر و باہر ہیں لیکن کچھ بدعات کی وضاحت مندرجہ ذیل ہے۔ اس کی غرض و غایت صرف یہ ہے کہ عوام بدعات سے آگاہ ہوں، دین کی سمجھ صاصل کریں، سنت سے آگاہی ہو، پھر بدعات سے اجتناب کرتے ہوئے سنتوں پڑمل پیرا ہوں۔

#### عرفه:

شب براءت سے دو دن پہلے عرفے کے نام سے نے اور پرانے مردوں کی فاتحہ بڑی دھوم دھام سے حلوے اور روٹی پر دلائی جاتی ہے۔ پرانے مردوں پر عرفے کی فاتحہ واجی طور پر دی جاتی ہے لیکن نے مردے کی عرفہ کی فاتحہ میں پورا خاندان اور برادری کو اکٹھا کیا جاتا ہے۔ تقریب میں نہ آنے والوں پرطعن کیا جاتا ہے۔ حلوہ اور روٹی نہ صرف کھلایا جاتا ہے بلکہ غریب غرباء میں تقسیم بھی کیا جاتا ہے اور یہ بدعت بھی نام نہاد اہل سنت ہی کے ہاں رائج ہے، باوجود کیکہ وہ اس رسم کا احادیث صحیحہ اور سنت رسول تا ایکھی شوت نہیں پاتے ہیں۔

### شرع محمدی مهر:

شرع محمدی مہرعوام میں اس قدرمشہور ہے کہ نہ صرف جاہل بلکہ پڑھے لکھے لوگ بھی سیمجھتے میں کہ رسول الله نگالیا نے نے جتنے نکاح فر مائے سب میں اپنی ازاوج کا مہرساڑھے بتیں روپیہ مقرر فرمایا، لہذا ہمیں بھی اتنا ہی مہر رکھنا چاہیے۔عوام کو جاننا چاہیے کہ بیسب عورتوں کے حقوق سلب کرنے والوں کے ڈھکوسلے اور بدعتی کام ہیں کہ ان ناجائز کاموں کوکرتے ہیں اور پھر سیجھتے ہیں شاید اب یہ تواب کے مستحق بھی ہوگئے ہیں حالا نکہ رسول اللہ سَلَیْمَ نے کسی زوجہ کا مہر ساڑھے بیس سیس روپیے نہیں رکھا بلکہ ہر زوجہ کو بقدر استطاعت آپ سَلِیْمَ نے بڑھ چڑھ کر مہر عطا کیا۔ چنانچہ تاریخی روایات اور احادیث سے یہ ثابت ہے کہ آپ سَلِیْمَ نے اپنی درج ذیل از واج مطہرات کو کتنا کتنا مہر ویا:

- ا سيده خديجة الكبرى وللها كامبرسا ره على باره اوقيسونا قعا ( بحواله نو رايقين في سيرة سيدالمسلين )
  - ۲۔ سیدہ عائشہ صدیقہ دی کا مہر ساڑھے بارہ اوقیہ سوناتھا۔
  - ٣ سيده سوده بنت زمعه الأنبئا كامهرسا رُهِ باره اوقيه سونا تها ـ
  - ٣ ۔ سيدہ حفصہ بنت عمر بن خطاب دلائشا كا مهرساڑھے بارہ اوقيہ سونا تھا۔
- ۵ـ سیره زینب بنت بجش را الله کا مهر ساار هے باره اوقیه سونا تھا۔ [مسلم، کتاب النکاح، باب الصداق و جواز کونه تعلیم الله علیه وسلم]
- ۲۔ سیدہ ام حبیبہ بنت ابوسفیان ٹاٹھا کا مہر نجاشی شاہ حبشہ نے رسول اللہ ٹاٹھی کی طرف سے جار ہزار درہم ویا۔[سنن أبى داؤد، كتاب النكاح، باب الصداق: ۲۱۰۸]
- ے۔ سیدہ صفیہ بنت جی د ﷺ غزوۂ خیبر میں قید ہو ئی تھیں، آپ نے اُنھیں آ زاد کر کے نکاح میں لے لیا تھا، یبی ان کا مہر تھا۔
  - ٨ سيده ميمونه بنت الحارث راثنه كامهر باره اوقيه سوناونصف اوقيه تقا-
- 9۔ سیدہ جو ریر یہ بنت الحارث وہ کا نیا غزوہ مریسیع میں قید ہوکر نابت بن قیس اوران کے بھائی کے حصہ میں آئی تھیں اورنو اوقیہ سونے پر مکا تب بن تھیں جے رسول اللہ مَالِیَا ہُمَ نے ادا کر کے ان سے نکاح کرلیا تھا، یہی ان کا مہرتھا۔
- ۱۰۔ سیدہ زینب بنت خزیمہ ام المساکین وٹائٹا کوآپ مُٹائٹاً نے ایک تولد سونا اور دس تولہ جاندی مہر دیا تھا۔
  - اا سيده ام سلمه بنت الي أميه رفيها كا مهرساز هے باره اوقيه سوناتھا -
  - ۱۲ سیده ماریه قبطیه دایش کنیز تھیں، بطور مدیہ مقوض شاہ روم کی طرف سے ملی تھیں۔

علاوہ ازیں مہر کے سلسلے میں کچھ لوگ مبالغہ بھی کرنے گے ہیں، شاید نام آوری کی خاطر آخ کل لاکھ دولا کھ کا مہر رکھنا ایک رواج بنتا جا رہا ہے جب کہ سیح حدیث میں امیر المومنین جناب عمر بن خطاب کا بیارشاد موجود ہے کہ عورتوں کے حق مہر میں مبالغہ نہ کرو۔ اگر زیادہ حق مہر باندھنا دنیا میں عزت والی چیز ہوتی تو اللہ کے نزدیک اللہ کے نبی تائیم زیادہ لائی شخے کہ زیادہ حق مہر مقرر کرتے ۔ میں نہیں جانتا کہ رسول اللہ تائیم نے ساڑھے بارہ اوقیہ سونے سے زائد پر اپنی ہویوں سے نکاح کیا ہواور بیٹیوں کا نکاح کیا ہو۔

#### دعاؤں میں اضا فے :

وہ تمام دعائیں جو احادیث صححہ میں مرقوم ہیں ہمارے لیے کافی و شافی ہیں لیکن ہمارے برصغیر کے نام نہاد اہل سنت جن میں بریلوی اور دیوبندی دونوں ہی شامل ہیں، انھوں نے ان مسنون دعاؤں میں بھی اپنی جانب سے کلمات بڑھا دیے ہیں۔ ان اضافوں کا یہی مطلب اخذ کیا جا سکتا ہے کہ ان حضرات کے نزدیک زبان رسالت آب شائیا ہے نکلی ہوئی دعائیں ناقص اور ادھوری ہیں، ای لیے ان حضرات نے دعاؤں میں اضافے کیے ہیں۔ ان اضافوں کی چند مثالیں درج ذیل ہیں:

علاوه ازي اذان كے بعدكى دعا احاديث شريفه ميں ان كلمات كے ساتھ وارد ہوئى ہے: ﴿ اَللّٰهُمَّ رَبَّ هٰذِهِ الدَّعُوةِ التَّامَّةِ وَالصَّلْوةِ الْقَائِمَةِ اتِ مُحَمَّدَ وِ الْوَسِيلَةَ وَ الْفَضِيلَةَ وَ الْفَضِيلَةِ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّ ٢٦١٤ جب كداحناف ك دونوں كروه اس دعاكوان كلمات ميں اضافوں كے ساتھ پڑھتے ہيں: (اللَّهُمَّ رَبَّ هذِهِ الدَّعُوةِ التَّامَّةِ وَ الصَّلْوةِ الْقَائِمَةِ اتِ مُحَمَّدَ دِالُوسِيُلَةَ وَ الْفَضِيُلَةَ وَ الْفَضِيُلَةَ وَ الْفَضِيلَةَ وَ الْفَيامَةِ وَ دَرَجَةَ الرَّفِيعَةَ وَابْعَثُهُ مَقَامًا مَّحُمُودَ دِالَّذِي وَعَدُتَهُ وَارُزُقْنَا شَفَاعَتَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ النَّاكَ لَا تُحْلِفُ الْمِيعَادَ بِرَحْمَتِكَ يَا اَرْحَمَ الرَّحِمِينَ ( (نماز مترجم اوكارُوى)

مذکورہ بالا مثالوں کے علاوہ ایسی اور بھی بیسیوں مثالیں ہیں لیکن بخوف طوالت انھیں درج نہیں کر رہا، صرف انھی مثالوں کو بیان کیا ہے جو روز مرہ پڑھنے کی دعا ئیں کہلاتی ہیں۔

برادران اسلام!

انصاف ہے کہے کہ کیا ان دعاؤں میں اضافہ کرنا اس امرکی نثاندہی نہیں کررہا کہ اضافہ کرنے والوں کے بزدیک یہ دعائیں ناقص اور ادھوری تھیں، جبی تو یہ اضافے کیے گئے۔ اس طرح دانستہ طور پر رسول اللہ مُنافیْن کی تعلیم کردہ دعاؤں میں تحریف اور اضافے کیے گئے۔ کیا ان حضرات پر دحی اتری تھی کہ انھوں نے اپنی جانب سے یہ کلمات بڑھائے یا پھر یہ لوگ تعلیمات رسول اللہ مُنافیٰ کو ناقص و ادھورا سجھتے ہیں کہ اپنے اضافوں سے اس کی پخیل کر رہے ہیں۔ (نعوذ باللہ من ذالک) پھر یہ لوگ کس دیدہ دلیری سے اس منہ سے عاشق رسول مُنافیٰ بھی بنے پھرتے ہیں، باللہ من ذالک ) پھر یہ لوگ کس دیدہ دلیری سے اس منہ سے عاشق رسول مُنافیٰ بھی بنے پھرتے ہیں، جس سے نبی مُنافیٰ کی تعلیم کردہ دعاؤں کو پڑھتے ہیں، بیں جس سے نبی مُنافیٰ کی تعلیم کردہ دعاؤں کو بڑھتے ہیں، اور ادھورا سجھنا ہے۔ اس سے زیادہ نبی مُنافیٰ کی اور کیا گتا نی ہو سے بی جو آج کل کے نام نہاد اہل سنت کر رہے ہیں۔

### نماز، روزے اور وضو کی زبان سے نیت کرنا:

ہمارے نام نہادسی بھائیوں سے اگر کوئی یہ پوچھتا ہے کہ سنی کے کہتے ہیں تو اکثریت یہ جواب دیتی ہے کہ جولوگ من کرمسلمان ہوئے ہیں، وہ سنی کہلاتے ہیں۔ اس لیے ان بے چاروں کے ہاں قرآن وحدیث پڑمل کی بجائے ہمیشہ ٹی سنائی باتوں پڑمل ہوتا ہے۔ جو باپ دادا سے من لیا اور مولویوں اور ملاؤں سے من لیا وہ ممل کے لیے کافی ہے۔ اس کی ایک مثال زبان سے نماز اور روزے کی نیت کرنا ہے۔ ہمارے یہ بھائی بہن جب نماز پڑھنے کے لیے کھڑے ہوتے ہیں تو نماز

پڑھنے سے پہلے یہ کلمات زبان سے اوا کرتے ہیں: ''نیت کی میں نے چار رکعت فرض نماز ظہر واسط اللہ تعالیٰ کے، منہ میرا کعبہ شریف کی طرف چھے اس امام کے....'' اگر نماز کوئی اور ہوتو اس کی وضاحت بصورت الفاظ ان کلمات نیت میں گی جاتی ہے۔ میں نے احادیث شریفہ میں ایک ایک حدیث کو چھان مارا مگر صحیح تو کیا ضعیف سے ضعیف حدیث میں بھی مجھے یہ الفاظ یا ان سے ملتے جلتے الفاظ نہیں ملے۔ نہ کسی صحابی کے ممل سے ثابت ہے کہ وہ نماز سے قبل اس قتم کے الفاظ میں نیت باندھا کرتے تھے، صرف ان دو باتوں ہی سے ثابت ہو جاتا ہے کہ یہ کلمات نیت جو زبان سے اوا کیے جاتے ہیں وہ سراسر بدعت ہیں اور یہ کلمات زبان سے اوا کرنے والے سوفیصد برعتی اور غضب الہی کے مستحق ہیں۔ نیت در حقیقت دل کے ارادے کو کہتے ہیں اور اس کے بارے میں حق تعالیٰ نے فرمایا: ﴿ إِلَيْهُ عَلِيْهُ مِنْ اَلٰ اللّٰ مُنْ اِلْوَل کُلُو ہِ اِلْسُ کُونِ اِللّٰ اللّٰہ کُلُونِ ﴾ [سورۃ الملك: ۲۱]" بے شک وہ سینوں میں چھپی باتوں کو جاتا ہے۔ "جب یہ واضح ہے کہ وہ ہماری نیتوں سے باخبر ہے تو پھر ان کلمات کی ادا نیگی عبث اور بے فائدہ ہے۔ اس باعث رسول اللہ سُلُمُنِیْ نے نہ تو خود بھی زبان مبارک سے اس قسم کے کلمات نیت ادا کیے اور نہ آپ نے اپنے بیروکاروں کو ایک کوئی تعلیم دی۔

نمازی اس نیت کی مانندان نام نهاداہل سنت نے ایک خود ساختہ روزے کی نیت بھی بنالی ہے جو نہ تو رسول اللہ مُنالِیَّا ہے ثابت ہے اور نہ کسی صحابی کے قول سے اس کا ثبوت ملتا ہے۔الفاظ نیت یہ بیں "وَ بِصَوْمٍ غَدٍ نَو یُتُ مِنُ شَهُرِ رَمَضَانَ"ان کلمات کو بدعت کہنے میں جھے کوئی باک نہیں، اس لیے کہ یہ خود ساختہ کلمات ہیں۔افتے العرب مُنالِیًا کی زبان مبارک سے ایسی گلابی عربی نہ تو بھی سن گئی اور نہ باسند سیحے وحسن قل کی گئی۔

ی کے والی وضو کے موقع پر یہ کہتے سنے گئے ہیں کہ' میں نیت کرتا ہوں واسطے نماز فلاں فلال کے'' الغرض یہ تمام نیتوں کے کلمات مسنون نہیں ہیں، اضیں ان جاہلوں نے ایجاد کیا ہے جوعرف عام میں صوفیاء کہلاتے ہیں۔ وجہ ایجاد بدعت یہ ہے کہ صحیح حدیث میں ہے: ﴿ إِنَّمَا الْاَعْمَالُ عِمَالُ بِالنَّیَّاتِ ﴾ [بخاری، کتاب الإیمان، باب ما جاء أن الأعمال بالنیة والحسبة: ٤٥] لیتی ''اعمال کا دار و مدار نیتوں پر ہے۔'' البذا ہم عمل سے پہلے اس کی نیت کرنا واجب ہوا۔ میں کہتا ہوں کہ اگر تقاضائے حدیث بی ہے تو صاحب حدیث نے ایساعمل پیش کیوں نہیں کیا۔ حدیث شریف کے تقاضائے حدیث شریف کے

معنی میہ میں کہ زبان سے اور ظاہری عمل سے جو کچھ کہا جائے اور کیا جائے وہ عند اللہ ماجور نہیں بلکہ ارادۂ قلب بوقت عمل باعث اجر و ثواب ہے نہ کہ قول زبان ۔ پس اس حدیث سے بھی اس امر کی تر دید ثابت ہے اور اس میں کوئی شک نہیں کہ زبان سے نیت کرنا بدعت ہے۔

#### سلسله مائے طریقت:

یہ حکایت بھی ہمارے برصغیر میں بہت مشہور ہے کہ شریعت اور طریقت دونوں سے مل کر اسلام بنتا ہے، گویا اسلام نہ ہوا بھان متی کا کنبہ ہوا کہ شریعت میں چار امام مقلدوں کے اور بارہ امام رافضوں کے جب تک شامل نہ ہوں شریعت ادھوری ہے۔ اصطلاح میں شریعت اور طریقت تقریباً ہم معنی اور متر ادف الفاظ ہیں گر نہ ہی جغادر یوں نے ان دونوں کو جدا جدا کر دیا ہے۔ تقلید کے باب میں شریعت کے ناخداؤں کا ذکر آگے آئے گا۔ اس باب میں طریقت سے اور اس کے باب میں شریعت کے ناخداؤں کا ذکر آگے آئے گا۔ اس باب میں طریقت سے اور اس کے سلسلوں مے متعلق عرض کرنا مقصود ہے۔ اس وقت جوسلسلے ہمارے در میان پائے جاتے ہیں ان میں اشرفی، قادری، سہوردی، نظامی، گولڑی، رضوی، اشرفی، قادری، سہوردی، نظامی، گولڑی، رضوی، اشرفی، قادری، سہوردی، نظامی، گولڑی، رضوی، اشرفی، قادری، سہوردی، نظامی، گولڑی، دوخیرہ۔

ان سلسلوں سے تعلق رکھنے والے افراد کو یہ تعلیم دی جاتی ہے کہ ان سلسلوں میں شامل ہونا اور مدیث کی بزرگ کے ہاتھ پر بیعت کر کے ہدارج روحانیت کا طے کرنا سنت ہے لیکن قرآن اور حدیث میں اس بات کا کوئی اشارہ تک نہیں ملتا ہے کہ رسول اللہ ظائیا نے ایسا کوئی تھم فرمایا ہو۔ کہا جاتا ہے ان تمام روحانی سلسلوں کی انتہا سیدناعلی ڈھٹی کی ذات گرامی پر ہوتی ہے گر احادیث شریفہ سے اس کا ثبوت بھی نہیں ملتا، جس سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ تمام سلط برعتی سلسلے ہیں، ان کے امام اور خلیفہ وغیرہ سب کے سب کے برعتی اور گراہ لوگ ہیں۔ یہ سلط اولیاء اللہ سے بھی ثابت نہیں ہیں۔ مثلاً قادری سلسلہ کا کوئی ثبوت شخ عبدالقادر جیلائی ڈھٹ سے اور آپ کی سوائح مبارکہ سے نہیں ماتا۔ یہی حال دوسرے سلسلوں کا ہے۔ باتی جو روایات ہیں وہ سب جھوٹی ہیں اور حقیقت سے کوسوں دور۔ ان سلسلوں کے ذریعے برعت کی تعلیم دی جاتی ہے، قوالیاں اور گانے وغیرہ کی تعلیم میاز و آواز کے ساتھ اس کے علاوہ ہے۔ جس خانقاہی سلسلہ میں یہ سلسلہ ہائے طریقت پھل تعلیم ساز و آواز کے ساتھ اس کے علاوہ ہے۔ جس خانقاہی سلسلہ میں یہ سلسلہ ہائے طریقت پھل کی خول رہے ہیں یہ بھی ایک لعنت اور برعت ہے۔ اللہ کے رسول مُن ایک اپنے امتیوں کی تعلیم کی تعلیم

کے لیے خانقاہ نہیں بلکہ متجد تعمیر فرمائی تھی، اسلام میں اصل مرکز متجد ہے مگر خانقاہی سلسلوں نے عوام کومساجد سے دوراورمقبرول سے قریب کر دیا ہے۔

برا دران اسلام!

یہ خانقائی ڈاکوآپ کی دولت ایمانی پرشب و روز ڈاکے ڈال رہے ہیں، آپ کواصل ایمان باللہ اور ایمان بالرسول سے دور کر کے شرک و بدعات کی ظلمتوں میں غرق کر رہے ہیں بلکہ ان میں سے کچھ دولت ایمانی پر ڈاکے ڈالنے کے ساتھ ساتھ دولت و نیاوی پر ہاتھ صاف کر رہے ہیں۔ اس سلیطے میں آپ ابھی خانقاہ چشتہ والے حاجی عثمان کو نہ بھولے ہوں گے جس نے الائنس موٹرز کے نام پر اہل کراچی کے اربوں روپے اپنے باپ کا مال سمجھ کر ہڑپ کر لیے۔ اب بھی اگر آپ نہ سمجھیں تو بھر اللہ ہی آپ کو سمجھائے اور آپ ان بدعتی ہیروں اور ان کے سلسلوں سے جان جھڑا کیں۔

### تعویذ لٹکانا شرک ہے؟

ا۔ سیدناعبداللہ بن مسعود ٹاٹیڈ روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ٹاٹیڈ کو کہتے ہوئے سنا

کہ''دم (شرکیہ الفاظ و منتر وغیرہ) تعویذ اور تولہ (محبت کا تعویذ) سب شرک ہے۔''

[أبو داؤد، کتاب الطب، باب تعلیق النمائم: ۳۸۸۳] بعض قتم کے وم جن میں شرکیہ

الفاظ نہیں تھے نبی ٹاٹیڈ نے ان کی رخصت وے دبی مگر تعویذ گنڈے کی اجازت نہیں دبی بلکہ

اس کو شرک قرار دیا ہے اور اس طرح تعوید محبت وغیرہ کو بھی شرک فرمایا۔اللہ تعالی نے شرک کوظلم عظیم فرمایا۔ (سورہ لقمان: ۱۳) اور فرمایا کہ شرک کرنے والے کو بھی معاف نہیں کیا

جائے گا، وہ ابدی جہنی ہوگا۔ (سورۃ النماء: ۲۸)

- ڈالنے اور فتح حاصل کرنے وغیرہ کے لیے جوتعویذ استعال کرے گا، اللہ تعالیٰ اس سے ناراض ہوکراس سے کچھ مطلب نہ رکھے گا اور اس شخص کو اس تعویذ گنڈے کے سپر دکر دے گا۔
- ٣ رسول الله طَلِيم نے فرمایا: ''جس نے تعوید لئکایا اس نے شرک کیا۔' [مسند أحمد: ٤٠ر ١٥٦، ح: ٨٥ ١٧٥، مستدرك حاكم: ٢١٩/٤]
- ہم۔ وکیع سعید بن جبیر بھینیا سے روایت کرنے ہیں کہ جس شخص نے کسی آ دمی کا تعویذ کاٹ دیا تو گویا اس نے ایک جان آ زاد کرا دی۔
- ۵۔ وکیج کہتے ہیں کہ ابراہیم نحفی مشہور تابعی (امام ابو حنیفہ کے استاد کے استاد) روایت کرتے ہیں: ''صحابہ کرام ڈوائٹی و تابعین عزام رہنت ہوتتم کے تعویذوں کو ناجائز سمجھتے تھے۔ ان میں قرآن لکھا ہوتا یا غیر قرآن کے ''
- ۲ قاضی ابو بکر فیصله فرماتے ہیں کہ قرآن کا لٹکا نا سنت کا طریقہ نہیں ہے، سنت تو یہ ہے کہ قرآن سے نصیحت حاصل کی جائے، اسے لکھ کر لٹکا یا نہ جائے۔ (عون المعبود ۲۷۴)
- 2۔ عروہ روایت کرتے ہیں کہ سیدنا حذیفہ بن یمان ٹائٹٹا ایک مریض کی عیادت کو گئے اور اس
  کے بازو پر انھوں نے دھاگا بندھا ہوا دیکھا تو اس کو کاٹ کر الگ کر دیا اور قرآن کی بیآیت

  پڑھی جس کا ترجمہ بیہ ہے: '' لوگوں کی اکثریت اللہ کو مانتی ضرور ہے مگر اس کے ساتھ

  دوسروں کو شریک بھی ظہراتی ہے۔'' (یوسف: ۱۰۲) وکیج کی روایت میں اضافہ بھی ہے کہ سیدنا
  حذیفہ ڈٹاٹٹٹ نے اس مریض سے کہا: ''اگر تو اس حالت میں مرجائے کہ تیرے ہاتھ پر دھاگا

  بندھا ہوا ہو تو میں تیری نماز جنازہ نہیں پڑھوں گا۔'' (تفییر ابن کشر: ۲۸۴۲)
- معلوم ہوا کہ دھاگا، چینی، گھی، تیل، گھاس وغیرہ دم کرا کر استعال کرنا، کھانا، لگانا، باندھنا سخت منع ہے۔

  ۸۔ سیدنا عمران بن حسین دلائٹو روایت کرتے ہیں کہ نبی طیفہ اللہ نے ایک صاحب کو ہاتھ میں پیتل
  کا کڑا پہنے ہوئے و یکھا، پوچھا کہ یہ کیا ہے؟ پہنے والے نے جواب دیا کہ یہ داہنہ کی وجہ
  سے ہے (ہاتھ کی کمزوری اور بیاری دور کرنے کے لیے) نبی شائیو نے نے رو فرمایا اور کہا: '' بلکہ
  یہ کڑا کمزوری اور بیاری کو اور بڑھائے گا اور اگر تو اسے پہنے ہوئے مرگیا تو بھی کامیابی سے
  ہمکنار نہ ہوگا (یعنی جنت میں نہ جائے گا)۔' [ مسند أحمد: ۱۶، ۱۶۵، ح: ۲۰۲٤۲۔

ابن حبان، ح: ٦٠٨٥ والحاكم: ٢١٦/٤]

نبی مَنْ اللَّهُمْ کا فِرمان میہ ہے اور آج امت محمد میہ میں جدهر نگاہ ڈالیے کڑے ہی کڑے ، چھلے ہی چھلے ہی چھلے نظر آتے ہیں، بلاؤں اور جنات سے نکچنے کے لیے لوہ کے شکڑے بچوں کے پاس اور اپنے یاس رکھتے ہیں۔

9۔ سیدنا جابر بن عبداللہ ٹائٹباروایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ٹائٹیٹا سے بوچھا گیا کہ جن بھوت اتارنے کے ممل کے بارے (تعویذات وغیرہ سے) آپ کا کیا تھم ہے؟ ارشاد فرمایا: ''میہ شیطانی عمل ہے۔'' [ أبو داؤد، كتاب الطب، باب فی النشرۃ: ٣٨٦٨]

#### بسم الله كرنا:

بچوں کو قرآن مجیدیڑھانا ہمارے فرائض میں شامل ہے۔اس لیے کہ یہ قرآن اللہ تعالیٰ نے اسی مقصد کے لیے نازل فرمایا ہے کہ ہم بھی اسے پڑھیں اور ہماری اولادیں بھی اور سبھی اس پر احادیث شریفہ کی تشریحات و توضیحات کی روشی میں عمل کریں۔ ہمارے نام نہادسی احباب نے یہاں بھی ایک تقریب اور ایک بدعت''بسم اللہ'' کے نام سے ایجاد کر رکھی ہے۔ وہ پہ کہ جب بجیہ حیار سال حیار ماہ اور حیار دن کا ہو جائے تو اس کی''بسم اللہ'' کی جاتی ہے۔ کیھیفیشن ایبل گھرانوں میں سال و ماہ کا خیال نہیں رکھا جاتالیکن نام نہادشی حضرات کے دیندار گھرانوں میں سال و ماہ وایام کا نہایت شدت سے خیال رکھا جاتا ہے۔ بسم اللہ کی تقریب میں شرکت کرنا ثواب دارین کا حاصل کرنا ہوتا ہے، یہی دعوت ناموں پر لکھا جاتا ہے۔ کوئی مشہور قاری یا مولوی آ کر نیچے یا بھی کو بسم اللہ شریف پڑھا تا ہے اور ساتھ میں کوئی ایک آ دھ آیت یا جھوٹی سی کوئی سورت پڑھا تا ہے پھر مبارک سلامت کا شور اور میلاد وغیرہ شروع ہو جاتی ہے۔ میں نے احادیث کی تمام کتابیں اور تاریخ کی بھی تمام ہی کتابیں تقریباً و کچھ ڈالیں گر مجھے کہیں بھی پینظر نہیں آیا کہ رسول اللہ طَالِیَّا نے اینے بڑے نوا سے سیدناعلی بن زمنب ڈٹٹٹا اور نواس امامہ بنت زمنب ڈٹٹٹا کی بسم اللہ کروائی ہو، یا اپنی مجھلی صاحبزادی رقیہ وٹائٹا کے صاحبزادے اور سیدناعثان ڈٹائٹا کے بیٹے عبداللہ بن عثان ٹائٹا کی بسم اللہ کروائی ہو، یا آپ طابقا کی تیسری صاحبزادی سیدہ فاطمہ وہا کے بڑے بیٹے حسن وہا تھا، بڑی بیٹی زینب والفاء ام کلثوم والفا اور جھوٹے بیٹے حسین والفو وغیرہ جوآپ مَالفوم کے نواسے نواسیال تھے ان کی بھم اللہ کروائی ہو۔ اس طرح نہ صحابہ کرام ٹھائیٹر سے اس کا کوئی ثبوت ملتا ہے تو پھر ہم کون ہوتے ہیں اپنی جانب سے بھم اللہ کی بدعت ایجاد کرنے والے۔

برادران اسلام!

یا توصاف صاف کہہ دیں کہ ہم شریعت خود بناتے ہیں یا پھران بدعات کو پاؤں کی ٹھوکر پر رکھ دیں اور صرف وہی کریں جس کا اللہ اور اس کے رسول نگائی آنے ہمیں حکم دیا ہے۔

#### آمين:

ایک آمین تو وہ جے اگر امام کے چھھے کوئی باآواز بلند کہددے تو لوگ اسے مارنے پر تیار ہو جاتے ہیں، حالانکہ احادیث صححہ سے ثابت ہے کہ بیآ مین کہنا سنت رسول الله مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللّهِ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهِ مُنْ اللّهِ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهِ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مُنْ اللّهُ م كرام فَالَيْمُ بِ لَكِن جَس آمين كا ثبوت نه رسول الله عَلَيْمُ سے ملتا ب نه آپ عَلَيْمُ كَ صحابه کرام ٹوکٹیٹر نے اسے ہمارے نام نہاد سنیوں نے اپنے دل سے لگا رکھا ہے، وہ بیر کہ جب بحیہ قرآن مجید بورا پڑھ لیتا ہے تو کوئی قاری یا مولوی بلوایا جاتا ہے، اجتمام تقریب ہوتا ہے، پھر قاری یا مولوی بيچ كوسورة فاتحه برها تا ہے جس كے آخر ميں بچه آمين كہتا ہے، اس طرح ميحفل ثواب دارين انعقاد یذیر ہوتی ہے، اس محفل میں بھی بسا اوقات اہتمام میلاد شریف ہوتا ہے۔علاوہ ازیں ایک طریقتہ یہ بھی جاہل گھر انوں میں ہے کہ لڑکی کی آمین اس کی شادی کے موقع پر کی جاتی ہے، قر آن ختم کرنے کے بعد نہیں کی جاتی، عین رخصتی کے موقع پر لڑکی کی استانی بلائی جاتی ہے، وہ لڑکی کوسورہ فاتحہ پڑھاتی ہے اور آخر میں لڑکی آمین کہد دیتی ہے۔ میں بیہ کہتا ہوں کہ بید دونوں طریقے جہلاء اور پیٹ کے پجاریوں کے ایجاد کردہ ہیں، نہ اللہ کے رسول مُن ﷺ نے اپنی اولاد کی آمین کی نہ اپنے صحابہ ٹٹائٹیز کواس کی تعلیم دی، نہ صحابہ کرام ٹٹائٹیز نے ایسے عمل ایجاد کیے، نہ مقلدوں کے خود ساختہ اماموں سے ایسے احکام ثابت ہیں، پھرکون ہے جس نے بیساری خرافات دین کے نام پر ایجاد کی ہیں؟ میرے دوستو!

یہ شیطان اور اس کے چیلوں کی ایجاد کردہ اور اضی کی پھیلائی ہوئی ہیں، کیا ان پرعمل کرنا شیطان کی فرماں برداری کرنانہیں ہے؟

#### روز ه کشانی :

روزہ رکھنا ہر عاقل و بالغ مسلمان پر فرض ہے لیکن فسادات کے اس دور میں پی عبادت بھی ا اب ریا کاری میں بدلتی جارہی ہے۔ اپنی دولت اور شان وشوکت کے اظہار کے لیے دین کے نام پرلوگوں نے جونت نئی رسومات اور بدعات نکالی ہیں ان میں سے ایک روزہ کشائی بھی ہے، جس كى تقريب برى دهوم دهام سے منائى جاتى ہے۔ روزہ كشائى كرنے والے اسے زعم باطل ميں بہت بڑی نیکی کرتے ہیں، اس لیے آنے والے مہمان روزہ رکھنے والے بیچ کے لیے تھفے تحا کف وغیرہ لاتے ہیں، اس کے والدین کو ہار پہناتے ہیں اور مبارک باد دیتے ہیں کہ ماشاء اللہ آج ان کے بیجے نے روزہ رکھا۔ ہماری گنہگار آنکھوں نے بار ہا ان محافل میں یہ مشاہدہ کیا کہ مبارک باد دینے والے اور وصول کرنے والے زیادہ تر بے روزہ دار ہی ہوتے ہیں، علاوہ ازیں نمازوں سے تو بالکل بیگانے ہوتے ہیں الا ماشاء الله۔سوال یہ ہے کہ جب بچی یا بچہ پہلا روزہ ر کھے تو اس کے لیے ایس نقاریب لازی ہیں؟ کیا اللہ اور اس کے رسول تالیق کے احکامات یمی ہیں؟ جب بحد پہلی بار کلمہ را حتا ہے تو پھر کلمہ کشائی، جب پہلی بار مجد جائے تو مجد کشائی، جب پہلی بارنماز پڑھتا ہے تو نماز کشائی، جب پڑھائی شروع کرتا ہے تو تعلیم کشائی، جب سکول جانا شروع كرتا ہے تو مدرسه كشاكى، جب يہلى بار زكوة اداكرتا ہے تو زكوة كشاكى، جب يہلى بار جہاد كرتا ہے تو جہاد کشائی، جب پہلی بار عمرہ کرتا ہے تو عمرہ کشائی، جب پہلی بار حج کرتا ہے تو حج کشائی کیوں نہیں کی جاتی ہیں؟ کیا یہ کشائی صرف روزے ہی کے ساتھ لازم وملزوم ہے؟ اگر ہے تو کرنے والے قرآن و حدیث سے اس کا ثبوت دیں، ورنہ اسے بدعت سمجھتے ہوئے فوراً ترک کر ویں۔

# فرض نماز کے بعد اجتماعی دعا:

جب بھی امام فرض نماز سے سلام پھیر کر فارغ ہوتا ہے تو وہ اور اکثر تمام نمازی مل کر دعا کرتے ہیں، امام دعا پڑھتا جاتا ہے اور مقتری آمین آمین کہتے رہتے ہیں۔ یہ بات تقریباً تمام ہی مساجد میں نظر آتی ہے لیکن اس کا خصوصی اہتمام نام نہاداہل سنت بالاستمر ار اور بالتشد دکرتے ہیں۔ گویا اگر اجماعی دعائے نہ ہوتو ان کی نماز نہیں ہوتی۔ میں کہتا ہوں کہ ہرنماز کے بعد عادت بنا کر اجماعی دعامعمولات نبی علیہ الم شامل نہیں ہے۔ نماز کے بعد اذکار مسنونہ تو البتہ احادیث سے عابت ہیں جنسیں اجماعی دعا پر قیاس نہیں کیا جا سکتا، اس لیے یہ بات کہنے میں مجھے کوئی باک نہیں کہروزانہ ہرنماز کے بعد اجماعی دعا ایک بدعت اور اس کے مرتکب بدعتی ہیں، خواہ ان کا تعلق کسی کہیں مکتبہ فکر سے ہو۔ اجماعی دعا ایک بارے میں چند لوگ احادیث ضعیفہ سے دلیل پکڑتے ہیں۔ میں کہتا ہوں کہ ان احادیث نہیں کہا جا سکتا۔ اس لیے ان احادیث ضعیفہ سے بھی بھی اجماعی دعا کا ثبوت ماتا ہے لیکن استرار کا ثبوت نہیں مکتا۔ اس لیے ان احادیث ضعیفہ سے کہا جا علی دعا کا ثبوت ماتا ہے لیکن استرار کا ثبوت نہیں مکتا اور میرا کہنا بھی بہی ہے کہ اجماعی دعا پر بھیگی یعنی استرار کرنا ہی بدعت ہے نہ کہ فی الذات اجماعی دعا بدعت ہے۔

# چھے کلمے پڑھنا اور پڑھانا:

نام نہادسی اپنے مدارس میں بچوں کو چھکموں کی تعلیم دیتے ہیں اور انھیں یہ چھ کلے یاد کراتے ہیں۔ اول کلمہ طیب، دوسرا کلمہ شہادت، تیسرا کلمہ تبجید، چوتھا کلمہ تو حید، پانچواں کلمہ استعفار اور چھٹا کلمہ روکفر۔ نام نہادسی ان کلموں پر بڑا زور دیتے ہیں آور سیجھتے ہیں کہ جس مسلمان کو یہ چھ کلے یاد نہیں یا اس کا ان چھکموں پر ایمان نہیں اس کا یا تو ایمان نہیں یا پھر اس شخص کو کامل الایمان نہیں سمجھا جائے گا۔ میں کہتا ہوں کہ ان چھکموں کی یہ خاص تر تیب و ترکیب کی ایجاد، ان کی لازمی تعلیم اور ایمان کا لازمی جزو سمجھ کر یاد کرنا بدعت ہے۔ کسی حدیث سے ثابت نہیں کہ اللہ کے رسول جناب مجمع مصطفیٰ شائی ہے نان چھکموں کی اس طرح سے تعلیم اپنے صحابہ کرام ڈوائی کو دی ہو۔ یہ چھ جناب مجمع کلے اس تر تیب سے اپنے ان ناموں سمیت کسی بھی حدیث میڈ می کیا ہم موجود نہیں۔

### مردول اورعورتول كاجدا جدا طريقے سے نماز پڑھنا:

نام نہادی جب نماز پڑھتے ہیں تو اپنے ہاتھ ناف کے نیچے باندھتے ہیں اور ان کی عورتیں اپنے ہاتھ طاق کے بیٹے باندھتے ہیں اور ان کی عورتیں اپنے ہاتھ سینے پر باندھتی ہیں۔ ای طرح جب نام نہادٹی مردسجدہ کرتے ہیں تو ناک، پیشانی، متھیلیاں، گھٹے اور قدموں کے کنارے یعنی انگلیاں زمین پر رکھتے ہیں اور بقیہ بدن کو زمین سے بلند رکھتے ہیں کین ان کی عورتیں جب سجدہ کرتی ہیں تو اعضائے سجدہ کو زمین پر رکھنے کے ساتھ

ساتھ بقیہ بدن کو زمین سے لگا لیتی ہیں اور بدن کوسکیڑ لیتی ہیں۔ نام نہاد سی مرد اور عورتوں کی نماز میں سیفرق بدعت ہے۔ اس لیے کہ نہ تو قرآن مجید میں ایسا کوئی حکم پایا جاتا ہے نہ احادیث شریفہ میں اس فرق کا ثبوت ملتا ہے، بلکہ احادیث سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ عورت اور مرد کی نماز میں کوئی فرق نہیں سوائے لباس اور ستر پوشی کے۔ جن کے احکامات صاف الفاظ میں احادیث میں موجود ہیں۔ لہذا بیہ بات ایک مضبوط دلیل کے طور پر کہی جاستی ہے کہ نام نہاد سی مرد اور عورتوں کی نماز میں بیڈرق بدعت ہے اور اس فرق کے مطابق پڑھی جانے والی نماز خلاف سنت اور بدعت ہے نیز بین بدعت ہے اور اس فرق کے مطابق پڑھی جانے والی نماز خلاف سنت اور بدعت ہے نیز بدعت ہے نیز

اگر آپ بدعات کی مکمل تفصیل معلوم کرنا چاہتے ہیں تو کتاب''بدعات اور ان کا تعارف'' مصنفہ علامہ سعید بن عزیز یوسف زئی کا ضرور مطالعہ فرما کیں جو اردو بازار لاہور سے باآسانی دستیاب ہے۔ یہ کتاب ۱۲۴۴ صفحات پر مشتل ہے۔

لوگ آج کل عید میلا دالنبی مگانیم برے زورشور سے مناتے ہیں، حالانکہ یہ نابت نہیں ہے۔
مندرجہ ذیل نقشہ اسلام پنجاب (اسلام مکہ مدینہ نہیں) کی پچھ ضروری بدعات کے من ایجاد بتا تا
ہے۔اب پچھ لوگوں نے ماہانہ محفل میلا دہمی منعقد کرنا شروع کر دی ہے، میرے سامنے اس وقت
نوائے وقت لا ہور مؤر ندے فروری ۲۰۰۵ء موجود ہے جس میں لکھا ہے کہ جامعہ مجد قادریہ شیر رہانی
میں ۲۲ اویں ماہانہ محفل میلاد آج ہوگی۔ (اس سے پہلے ہم نے ماہانہ محفل میلاد کا وجود ہھی نہ سنا تھا)

# اسلام پنجاب کے ضروری ارکان

نمبرشار نام رکن سن ایجاد کیفیت ۱۔ قیام مجلس میلا دالنبی مُنافیظ ۲۰۴۰ ه تاریخ ابن خلکان میں ملاحظه ہو ۲۔ گیارھویں شریف ۵۰۰ ھے بعد

س۔ رسول الله طَالِيْمُ کو بشر کہنے والے کافر ہیں، یے عقیدہ چود موسی صدی جمری کی ایجاد معلوم ہوتی ہے۔ یاد رہے رسول الله طَالِیْمُ دس جمری میں فوت ہوئے، ابوصنیفہ شلف ایک سو پچاس جمری میں فوت ہوئے اور شخ عبدالقادر جیلانی ۵۲۱ ہجری میں فوت ہوئے۔

#### حاصل بحث سنت و بدعت:

برعت میں بتلا ہونے کے بعد قلب کی نورانیت و صلاحیت زائل ہو جاتی ہے۔آ دی حق و باطل (قرآن و حدیث اور برعت) کی تمیز کھو بیٹھتا ہے۔ اس کی مثال اس اناڑی کی ہی ہو جاتی ہے جس کو کسی نوٹ (قرآن و حدیث) حجین کے جس کو کسی نوٹ (قرآن و حدیث) چھین کیے ہوں اور جعلی نوٹوں (برعات) کی گڈی اس کے ہاتھ میں تھا دی ہو۔ وہ احمق خوش ہے کہ اسے ایک کے برلے میں سومل گئے مگر بیزختی اسی وقت تک ہے جب تک وہ آخصیں لے کر بازار کا رخ نہیں کرتا۔ بازار جاتے ہی اس کو نہ صرف کا غذ کے ان بے قیمت پرزوں کی حقیقت معلوم ہو جائے گی بلکہ جعلی کرنی کے الزام میں اسے چھکڑی بھی لگا دی جائے گی۔

خوب سمجھ لیجے کہ آخرت کے بازار میں صرف اور صرف رسول اللہ علیاتی کی سنت کا سکہ چلے گا اور جن لوگوں نے بدعتوں کی جعلی کرنسیوں کے انبار لگا رکھے ہیں وہاں ان کی قیمت ایک کوڑی بھی نہ ہوگی، بلکہ سرکاری مہر والے سکہ محمدی کے مقابلے میں غیر سرکاری مہر والی جعلی کرنسی بنانے اور رکھنے کے الزام میں پابند سلاسل (دوزخ) کر دیے جائیں گے۔ یہی وجہ ہے کہ کتب احادیث کے مطالعہ سے پتا چلتا ہے کہ صحابہ کرام بڑیائی مختی سے سنت کے پابند تھے اور ہرنگ چیز سے سخت متنفر تھے۔

### صحابه کرام رہی کنٹی کے چند واقعات:

ایک دیباتی صحابی رسول کا نئات نگاری خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ '' بجھے ایساعمل بتائے کہ میں اس کو کروں تو جنت میں داخل ہو جاؤں ۔' تو آپ نگاری نے ارکان خمسہ کی تعلیم دی۔ سننے پراس نے کہا : '' قسم اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! میں نہ اس سے زیادہ کر وں گا اور نہ اس سے کم ۔' جب وہ والی ہوا تو رسول کا نئات نگاری نے فر مایا : '' جس شخص کی سے خواہش ہو کہ جنت والوں میں سے کسی آدئی کو دیکھے تو اس کو دیکھ لے۔' [بحاری، کتاب الزکاۃ ، اور جو الزکاۃ ، ۱۳۹۷] اس سے معلوم ہوا کہ احکام دینی کو بلا کم و کاست قائم رکھ کرعمل کرنا بری سعادت اور وسیار نجات ہے اور ان میں ذاتی تصرف یا تحریف کرنا بری شقاوت اور عذاب بری ساختی کو ذریعہ ہے، اسی وجہ سے صحابہ ڈی گئے کو اتباع نبوی نگاری کا پورا خیال اور کامل اہتمام تھا۔ چنانچ فرائض و واجبات وغیرہ امور عظیمہ کا تو ذکر بی کیا ہے خفیف خفیف باتوں بلکہ امور اتفاقیہ میں چنانچ فرائض و واجبات وغیرہ امور عظیمہ کا تو ذکر بی کیا ہے خفیف خفیف باتوں بلکہ امور اتفاقیہ میں

- بھی مخالفت روا ندر کھتے تھے، جبیا کہ مندرجہ ذیل واقعات سے اس کی تقد یق ہوتی ہے:
- ا۔ آپ ٹاٹیٹی نے ایک خاص ضرورت سے انگوشی بنوائی اور پہنی توسب نے انگوٹھیاں بنوالیں اور پہنی توسب نے انگوٹھیاں بنوالیس اور پہن لیں۔ جب آپ ٹاٹیٹی نے اس کو اتار کر پھینک دیں۔ اور پہن لیں۔ جب آپ ٹاٹیٹی نے اس کو اتار کر پھینک دیں۔ [بخاری، کتاب اللباس، باب من جعل فص الخاتم فی بطن کفه: ٥٨٧٦]
- 1۔ ایک مرتبہ آپ طُلِیْمُ تعلین پہنے ہوئے نماز پڑھ رہے تھے تو آپ طُلِیْمُ نے نماز کے دوران کی ضرورت سے تعلین اتار دیے تو صحابہ نے بھی آپ کو اتار تے دیکھ کر اتار دیے۔ [ أبو داؤد، کتاب الصلاة، باب الصلاة في النعل: ١٥٠٠
- س- ایک صحابی و النفو نے رسول کا تئات مُلاَیمُ کو اس حالت میں دیکھا کہ آپ کے قمیص کا بٹن کھلا ہوا تھا تو انھوں نے عمر بھر بٹن کھلا رکھا۔ [ أبو داؤد، كتاب اللباس، باب في حل الأزار:
- ۳۔ ایک دفعہ سیدنا علی ٹٹائٹڈ گھوڑے پر سوار ہوکر ہنسے، وجہ دریافت کرنے پر سیدنا علی ٹائٹڈ نے جواب دیا کہ'' میں نے رسول اللہ ٹائٹیڈ کو اس جگہ گھوڑے پر سوار ہوکراسی طرح بہنتے دیکھا۔'' [ مسند أحمد: ۹۷۷۱\_ المستدرك للحاكم: ۹۹٬۹۸/۲، صحیح ابن حبان، ح: ۲٦٩٨\_
  - ترمذی، ح: ۳۶۶۶ سنن أبی داؤد: ۲۶۰۲] . ایک م مته سیدناعلی دانشا نروضو کر لوی کوش ریموکر انی ران کا کی بردل ای<sup>لا</sup> منافظ
- ۲۔ ایک سفر میں سیدنا عبد اللہ بن عمر رہا تھا ایک مقام پر راہ سے ہٹ کر چلنے لگے، ان سے دریافت کیا گیا ہے۔'' دریافت کیا گیا تو انھوں نے کہا کہ' میں نے رسول اللہ طابی کا کو ایبا کرتے دیکھا ہے۔''
  - [سنن أبي داؤد، كتاب الأدب، باب كراهية الغناء والزمر : ٤٩٢٤]
- 2۔ ای طرح نافع کہتے ہیں کہ سیدنا عبداللہ بن عمر ٹاٹھارسول اللہ ٹاٹھا کے آثار کی اتباع کرتے سے اور جہال کہیں آپ ٹاٹھا سے میں اترے سے وہیں اترتے سے آپ ٹاٹھا ایک درخت کے نیچ اترے سے تو سیدنا عبداللہ بن عمر ڈاٹھاس درخت کی آبیاری کرتے سے، تا کہ سوکھ نہ جائے اور اس درخت کے نیچ جاکر قیلولہ کرتے اور خبر دیتے کہ میں نے رسول اللہ ٹاٹھا کو اس طرح کرتے دیکھا ہے۔[صحیح ابن حبان، ح: ۷۰۷٤]

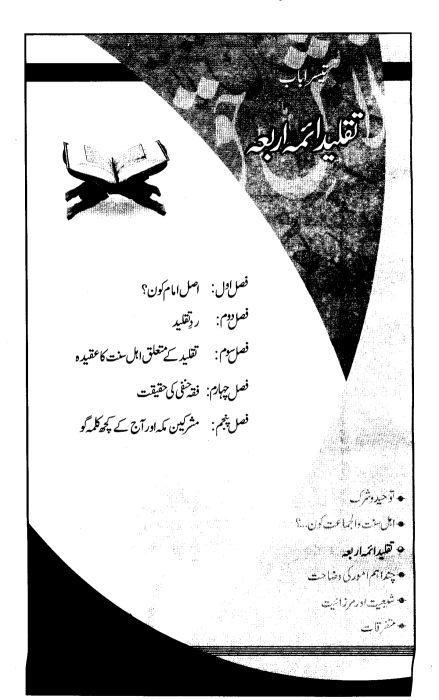
٨ سيدنا انس والله الله على كت تق ميس في تو اس كثور عدد سول الله الله الله على الني بارس زیادہ پلایا ہے۔ عاصم نے کہا ابن سیرین کہتے تھے اس کورے میں ایک کنڈ الوہے کا لگا تھا سیرنا انس ڈٹاٹٹؤنے جابا کہاس کے بدلےسونے یاجا ندی کا کنڈا لگا دیں۔سیرنا ابوطلحہ ڈٹاٹٹؤنے ان كوسمجها يا كه رسول الله مَثَاثِينًا كي كوئي چيز مت بدل - تب انس دُاثَوْن نه اسى طرح رہنے دیا۔ [ بخاري، كتاب الأشربة، باب الشرب من قدح النبي عَيَلَيْ و آنيته : ٥٦٣٨، ٣١٠٩ [ 9۔ رسول الله علی الله علی این این این سونے کی جگه آئے تو نماز کا سا وضو کر پھر داہنی کروٹ لیٹ اور یہ دعا پڑھ (ترجمہ):''یااللہ! میں نے اپنی جان تیرے سپر د کر دی اور اپنا سارا کام بھی تھے کوسونی دیا اور تجھی پر میں نے تیرے عذاب سے ڈر کر اور تیرے ثواب کی امید کر کے بھروسا کیا، تجھ سے بھاگ کر کہیں بناہ یا چھٹکارے کی جگہ تیرے سوانہیں ہے، میں اس كتاب ير جوتونے اتارى، ايمان لايا اور نبي (محمر مُنْ اللهُ مُمَا يُرِجْن كوتونے بهيجا۔ " آپ نے فرمایا:'' جو شخص اس دعا کو پڑھ کرسو جائے اور پھر مر جائے تواسلام پر مرے گا اور ایسا کر کہ بیہ دعا سب باتوں کے اخیر میں پڑھ'' براء نے کہا:''اے اللہ کے رسول(مُثَاثِیْمٌ)! میں اس کو يادكرلول، انھوں نے پڑھا تو يوں كہا: ﴿ وَ بِرَسُولِكَ الَّذِي اَرُسَلُتَ ﴾ آڀ تَا لَيْحُ نے فرمایا: " فَهِي يول يره ( وَبنبيِّكَ الَّذِي اَرُسلُتَ ) [بخارى، كتاب الوضوء، باب فضل من بات على الوضوء: ٢٤٧] كيونكه آب مَا يُعَالِمُ في يهي الفاظ سكها عَ شَهد

ا۔ سیدنا ابن عمر و اللہ کہا یہ س کر سیدنا ابن عمر واللہ فرمانے یک : "الْحَمُدُ لِلْهِ وَ السَّلاَمُ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى حَلَيْ اللهِ عَلَى حَلَيْ اللهِ عَلَى حُلِ اللهِ عَلَى حَلَ اللهِ عَلَى حُلِ اللهِ عَلَى حُلِ اللهِ عَلَى حُلِ اللهِ عَلَى حُلِ اللهِ عَلَى حَلَ اللهِ عَلى حَلَ اللهِ عَلى عَلَ اللهِ عَلى عَلَ حَالٍ اللهِ عَلى عَلى اللهِ عَلى حَلَ اللهِ عَلى حَلَ اللهِ عَلى عَلى اللهِ عَلى عَلى اللهِ عَلى عَلى اللهِ عَلى اللهِ عَلى عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهُ عَلى اللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلى اللهِ عَلى اللهُ عَلى اللهِ عَلى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَ

حدیث نبوی سالی میں ارشاد ہے: ''میں حوض کوثر پرتم سے پہلے موجود ہوں گا، جو تحف میر سے پاس آئے گا وہ اس کا پانی ہے گا اور جو ایک بار پی لے گا بھرا سے بھی پیا سنہیں لگے گا۔ پچھ لوگ میر سے پاس وہاں آئیں گے جن کو میں پیچانتا ہوں گا( کیونکہ جہاں جہاں وضو کا پانی لگے گا وہ اعضا قیامت کے دن جبکتے ہوں گے اور حدیث کے مطابق بیکی اور امت کی خصوصیت نہ ہوگ) اور وہ مجھے پیچانتے ہوں گے ( کیونکہ اللہ تعالی نے رسول اللہ شائی کی کو قیامت کے دن حوض کوثر دینے کا قرآن میں وعدہ فرمایا) مگر میر سے اور ان کے درمیان رکاوٹ پیدا کر دی جائے گی، میں کہوں گا: ''بیو قریر ہے امتی ہیں۔'' مجھے جواب ملے گا کہ آپ ( انٹی کی نہیں جانے ، انھوں نے آپ کے بعد کیا کیا۔ یہ جواب من کر میں کہوں گا: ''دور ہوں، دور ہوں وہ لوگ جنھوں نے میر سے بعد میرا طریقہ بدل ڈالا۔' [بخاری کتاب الرقاق، باب فی الحوض: ۲۰۸۲ میں کہوں گا: ''دور ہوں اللہ شائی کی سنت چھوڑ کر دین میں اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جن لوگوں نے رسول اللہ شائی کی کوش کوثر سے محروم رہیں گے۔ اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جن لوگوں نے رسول اللہ شائی کی کوش کوثر سے محروم رہیں گئی بی بی عالی کہ دونمازی ہوں گئی نے بی بیاس سے بڑی محروم کوئی ہو سکتی ہے، حالانکہ وہ نمازی ہوں گے۔ ذرا سوچے! کیا اس سے بڑی محرومی کوئی ہو سکتی ہے، حالانکہ وہ نمازی ہوں گے۔



#### www.muhammadilibrary.com



رسول ہی وہ ہستی ہے جس کوایے تمام اختلافات میں فیصلہ کرنے والا ماننااوراس کے فیصلہ کو بلاچون و چراتشلیم کرنا حقیقی ایمان ہے، جبیا کہ ارشاد باری ہے: فَلَا وَرَبُّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيْمَا شَجَرَبِينْهُمْ ثُمَّرًا يَجِدُوْا فِي ٓ أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِّيًّا وضيت ويسلموا تداريا (النساء: ٥٥) اے رسول! آپ کے رب کی شم الوگ اس وقت تک مومن نہیں ہو { كيتے جب تك اپنے تمام اختلافات ميں آپ كافيصله نه مان ليس اور جو فیصلہ آپ کریں اس ہے کسی تھی نامحسوں کریں بلکہ اس کو برضاو

# فصل اول

# اصل امام كون؟

امام سے مراد وہ امام نہیں جو نماز پڑھاتا ہو، امام سے مراد وہ امام نہیں جو کسی فن میں مہارت رکھنے کی وجہ سے اس فن میں امام کہلاتا ہو، امام سے مراد وہ امام نہیں جو امیر یا حکران ہو، امام سے مراد وہ امام نہیں نہیں جو کسی نیکی میں پہل کرنے کی وجہ سے دوسروں کے لیے پیش رو بن جائے ۔۔۔۔۔ بلکہ امام سے مراد وہ امام ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے منصب امامت پر سرفراز فرمایا ہو۔ جس کا ہر حکم واجب الا تباع ہو، جس کا ہر فقرہ ضابطہ سیات ہو، جس کا ہر فعل مشعل ہدایت ہو، جس کی اطاعت اللہ تعالیٰ کی اطاعت اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہو، جس کی امامت عارضی نہ ہو بلکہ قیامت تک کے لیے دائی ہو اور جومعصوم ہو، جس سے دینی بات میں غلطی کا صدور ناممکن ہواور جس کی ہر دینی بات وتی ہو۔ حاکم صرف ایک ہے بعنی اللہ تعالیٰ ، اس کے بندوں پر صرف ای کا حکم چرتا ہے، دوسروں کا شہیں کینی اللہ تعالیٰ کا حکم ہر بندے کے پاس براہ راست نہیں پنچتا بلکہ وہ اپنے بندوں میں سے مسل کی بندے کو منتز کر لیتا ہے اور اس بندے کو اپنے تمام احکام سے مطلع فرما تا ہے۔ وہ بندہ اللہ تعالیٰ کے تمام احکام سے دوسروں کو مطلع کر دیتا ہے۔ ایسے بندے کو نبی یا رسول کہتے ہیں۔

### اطاعت ِ رسول دراصل اطاعت الهي :

رسول بندوں اور اللہ تعالیٰ کے درمیان واسطہ ہوتا ہے۔ اس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہوتی ہے۔ اس کی اطاعت عین اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہوتی ہے۔ ارشاد باری ہے:''جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے در حقیقت اللہ ہی کی اطاعت کی۔'' (نیاء: ۸۰)

رسول خود اپنی اطاءت نہیں کراتا بلکہ اس کی اطاعت اللہ تعالیٰ کے حکم سے کی جاتی ہے۔ اللہ

تعالی فرماتا ہے: ﴿ وَمَمَا ٓ اَرْسَلْنَا مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴿ ﴾ [نساء: ٦٤] "كوئى رسول ہم نے نہیں بھیجا مگر اس لیے کہ اللہ کے حکم سے اس کی اطاعت کی جائے۔''

کونکہ اطاعت (جیسا کہ ہم پہلے بتا چکے ہیں) صرف اللہ تعالیٰ کاحق ہے، لہذا بغیراس کے علم یا اجازت کے کسی دوسرے کی اطاعت نہیں کی جاستی۔ اگر کوئی شخص بغیر اللہ تعالیٰ کے حکم یا اجازت کے دوسرے کی اطاعت کرتا ہے تو گویا اس نے اس دوسر شخص کواطاعت میں اللہ تعالیٰ کا شریک بنالیا۔ یہ اللہ تعالیٰ کا کام ہے کہ اپنے کسی بندے کی اطاعت کوانسانوں پر فرض قرار دے کا شریک بنالیا۔ یہ اللہ تعالیٰ کا کام ہے کہ اپنے کسی بندے کی اطاعت کوانسانوں پر فرض قرار دے دے۔ اگر بندے خود کسی کواطاعت کے لیے منتخب کرلیں تو گویا وہ خود اللہ بن بیٹھے۔ اللہ تعالیٰ کے حق عطائے رسالت پر خود قابض ہو گئے اور بیشرک ہے۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ ٱللَّهُ ٱعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسْلَتَكُ ۖ ﴾ [الأنعام: ١٢٤]

''الله ہی خوب جانتا ہے کہ وہ اپنی رسالت کس کوعطا فر مائے۔''

# امام بنانا الله تعالیٰ کا کام ہے:

لہذا وہ جس کسی کورسالت عطا فرما تا ہے اسے بنی نوع انسان کا امام ومطاع بنا دیتا ہے، امام بنانا لوگوں کا کام نہیں۔ جولوگ رسول ٹائٹیٹر کے علاوہ دوسروں کو اپنا مطاع اور امام بنالیس پھر آتھی کی اطاعت کریں، آتھی کے فتووں کو سند آخر مجھیں، وہ شرک فی الحکم کے مرتکب ہوں گے۔

صرف رسول ہی اللہ تعالیٰ کی طرف سے تمام انسانوں کے لیے امام بنا کر بھیجا جاتا ہے۔ رسول کو رسالت یا امامت اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا ہوتی ہے۔اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ [البقرة: ١٢٤]

"(اے ابراہیم!) میں شمھیں لوگوں کے لیے امام بنار ہا ہوں۔"

ابراہیم ملیَّا جانتے تھے کہ امام بنانا صرف اللّٰد تعالٰی کا کام ہے، لہذا وہ دعا فرماتے ہیں:

﴿ وَمِنْ ذُرِّيَّتِيْ ﴾ [البقرة: ١٢٤]

''اےاللہ! میری اولا دمیں ہے بھی (امام بنانا )۔''

الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّلِينِينَ ﴾ [البقره: ١٢٤]

''ہاں! بناؤں گالیکن بیہ وعدہ گنہگاروں کے لیے نہیں ہوگا۔''

آیت بالا سے ثابت ہوا کہ امام بنانااللہ تعالی کا کام ہے نہ کہ انسانوں کا۔ دوسری بات بیہ ثابت ہوئی کہ امام کنہگار نہیں ہوتا بلکہ معصوم ہوتا ہے، لہذا جومعصوم ہوگا وہی امام ہوگا۔ جومعصوم نہیں وہ امام بھی نہیں اور معصوم سوائے نبی کے اور کوئی نہیں ہوتا، لہذا سوائے نبی کے اور کوئی امام نہیں ہوسکتا۔ سیدنا ابراہیم ملینا اور چنداور رسولوں کا ذکر کرنے کے بعد اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَجَعَلْنَهُ مُ آيِسَةً يَهَدُونَ بِالْمُونَا وَا وَحَيْنَا النَّهِمْ فِعْلَ الْحَيْزِيِّ ﴾ [الأنبياء: ٧٣]

'' ہم نے ان رسولوں کو امام بنایا تھا، وہ ہمارے حکم سے ہدایت کرتے تھے اور ہم نے ان کو نیک کام کرنے کی وحی کی تھی۔''

اس آیت کے بعد بھی اللہ تعالی نے بہت سے نبیوں کا ذکر فرمایا ہے اور ان کے امام بنائے جانے کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ ان آیات سے ثابت ہوا کہ امام بنانا اللہ تعالیٰ کا حق ہے۔ امام صرف رسول ہی ہوتے ہیں۔ رسول کے علاوہ اگر کسی دوسرے کو امام بنالیا جائے تو یہ شرک فی الحکم ہے۔

# رسول ہی حاکم ہوتا ہے:

رسول ہی وہ ہستی ہے جس کو اپنے تمام اختلافات میں فیصلہ کرنے والا ماننا اوراس کے فیصلہ کو بلا چون و چرانسلیم کرناحقیقی ایمان ہے، جیسا کہ ارشاد باری ہے:

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُونَ فِيهَا شَجَرَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُهِ هِمْ حَرَجًا مِّمّاً

قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوْ التَيْلِيما ﴾ [النساء: ٦٥]

''اے رسول! آپ کے رب کی قتم! لوگ اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتے جب تک اپنے تمام اختلافات میں آپ کا فیصلہ نہ مان لیں اور جو فیصلہ آپ کریں اس سے کسی قتم کی تنگی نہ محسوں کریں بلکہ اس کو برضا ورغبت تسلیم کرلیں۔''

اس آیت سے معلوم ہوا کہ تمام اختلافات میں رسول آخری سند ہیں۔ جو لوگ اپنے معاملات میں کسی غیر نبی کوسند مانتے ہیں، اس کے قول وفعل کو بلاچون وچرا اور بے دلیل تسلیم کرتے ہیں، وہ گویا اس کو نبی کا درجہ دے دیتے ہیں۔ آیت بالاکی روسے ایسے لوگ مومن نہیں ہو سکتے۔

### اطاعت ِ رسول باعث ِ محبت الهي :

رسول مَنْ اللَّهُمَّ مِي وه مِستى ہے جس كى بيروى كرنے سے الله تعالى محبت كرتا ہے، الله تعالى فرما تا ہے: ﴿ قُلْ إِنْ كُنْ تُورِّ تَجْبُونَ اللّٰهَ فَالبِّعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللّٰهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْدُنُونَكُمْ وَ اللّٰهُ عَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ﴾

[آل عمران: ۳۱]

"(اے رسول!) کہہ دیجے! اگرتم اللہ ہے محبت کرتے ہوتو میری پیروی کرو (میری پیروی کرو (میری پیروی کرو (میری پیروی کروگ و گا۔ پیروی کروگے تو) اللہ تم سے محبت کرے گا اور تمھارے گناہوں کو معاف کر دے گا۔ اللہ معاف کرنے والا، رحم کرنے والا ہے۔"

### اطاعت رسول سبب مدايت:

رسول مَنْ ﷺ بی وہ ہستی ہے جس کی اطاعت اور پیروی سے ہدایت ملتی ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿ وَ إِنْ تُطِيعُونُهُ تَهُنَّدُوا ﴾ [ النور : ٥٥ ]

''اگرتم رسول کی اطاعت کرو گے، تو ہدایت یاب ہو جاؤ گے۔''

﴿ وَالَّبِعُولُ لَعَلَّكُمْ تَهُنَّكُ وْنَ ﴾ [ الأعراف: ١٥٨]

''رسول کی پیروی کرو، تا که شمھیں مدایت مل جائے۔'' ۔

کیا اللہ کی طرف ہے ایسی سندیں رسول مُظافِیْم کے علاوہ کسی اور کے حق میں بھی وارد ہوئی ہیں۔ اگر نہیں تو بے سند شخص کیسے امام ہوسکتا ہے اور کیسے اس کی اطاعت اور پیروی سے ہدایت مل سکتی ہے۔ .

رسول شريعت الهي كا شارح:

رسول ہی وہ ہستی ہے جو اپنے منصب کے لحاظ سے اس بات کی حقدار ہے کہ وہ منزل من اللہ شریعت کی تشریح و توضیح کر سکے،کسی دوسرے کو بیرحق نہیں پہنچتا کہ وہ تشریح و توضیح کرے۔اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ وَٱنْزَلْنَاۚ إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُكِيِّنَ لِلتَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلْفِهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾

[النحل: ٤٤] "(اے رسول!) ہم نے بیشریعت آپ پر (اس لیے) نازل کی ہے تا کہ آپ لوگوں کے لیے نازل شدہ باتوں کی تشریح کر دیں اور لوگ (اپنی نجات کے متعلق) سوچ سکیں''

# رسول کے قول و فعل کی مخالفت فتنهٔ عظیم:

رسول ٹاٹیٹی ہی وہ ہستی ہے جس کے قول وفعل کی مخالفت کرنا فتنۂ عظیم اور عذاب الیم کو دعوت دینا ہے۔اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَلَيْحُذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ آمُرِهَ آنَ تُصِيْبَهُمْ فِئْنَةٌ آوْيُصِيْبَهُمْ عَذَابٌ آلِيْمٌ ﴾

[ النور : ٦٣ ]

''ان لوگوں کو جورسول کے قول وفعل کے خلاف چلتے ہیں، ڈرتے رہنا چاہیے۔ ایسا نہ ہو کہ کہیں وہ کسی فتنہ میں مبتلا ہو جا کیں یاان پر کوئی درد ناک عذاب نازل ہو جائے۔''

# رسول کی زندگی اسوهٔ حسنه:

رسول مَا لَيْنِيْمْ بِي وہ جس کا طریقہ تمام مسلمانوں کے لیے ضابطہ حیات ہے، یبی وہ نمونہ ہے جس کے مطابق بن کرلوگ اللہ تعالیٰ ہے کوئی امیدر کھ سکتے ہیں۔ ارشاد باری ہے:

﴿ لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ اُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّيَنَ كَانَ يَرْجُوا اللّهَ وَالْيُؤْمَرُ الْأَخِرَ وَذَكَرَ اللّهِ اَللّهِ كَنْ يَرْجُوا اللّهَ وَالْيُؤُمَرُ الْأَخِرَ وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ﴾ [ الأحزاب: ٢١]

" بے شک تمھارے لیے رسول (کی زندگی) میں بہترین نمونہ ہے، اس شخص کے لیے جواللہ اور قیامت کی امیدر کھتا ہواور کثرت سے اللہ کا ذکر کرتا ہو۔''

یے نمونہ اللہ تعالیٰ نے بھیجا ،اللہ کے نمونہ کے علاوہ دوسرے نمونے بنانا خود کو اللہ تعالیٰ کے منصب پر فائز کرنا ہے اور بیشرک ہے۔ رسول ٹالٹیا ہی وہ مستی ہے جس کی ہر بات وحی اللہی ہے۔ اللہ تعالیٰ کاارشاد گرامی ہے:

﴿ وَمَا يَنْطِئُ عَنِ الْهَوَى ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا وَنَيْ يُونِي ﴾ [ النحم: ٣، ٤]

''رسول اپنی خواہش سے کچھ نہیں کہتا ،وہ جو کچھ کہتا ہے دمی ہوتی ہے۔''

کیا بیسند کسی اورکو حاصل ہے، اگر نہیں تو پھر کسی دوسرے کی بات کیسے سند ہو سکتی ہے۔ رسول مُنافِظًا بی کی وہ ذات گرامی ہے جس کی ہر بات حق ہے، جومعصوم ہے، جو بھی غلطی پر قائم نہیں رہتا۔

ارشاد باری ہے:

﴿ إِنَّكَ عَلَى الْحَقِّ الْمُبِينِ ﴾ [ النمل: ٧٩]

"(اے رسول!) بے شک آپ درخشاں حق پر قائم ہیں۔"

کیااللہ تعالیٰ کی طرف سے بیسند کسی اور کو ملی ہے، اگر نہیں ملی تو وہ امام کیسے ہوسکتا ہے؟ امام وہی ہوسکتا ہے، جس کی ہر بات حق ہو۔

رسول سَلَيْظِمْ ہی وہ سراج منیر اور روشن چراغ ہے جس کی روشی میں اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ شریعت اللی کا مطالعہ ہو سکتا ہے۔ اگر بیروش چراغ نہ ہوتو پھر تاریکی میں نہ شریعت اللی کا مطالعہ ہو سکتا ہے نہ صراط متنقیم مل سکتا ہے۔ ظلمت میں سوائے صلالت کے اور کیا مل سکتا ہے۔ انسانوں میں رسول سَلَقَظِم ہی وہ ہستی ہے جس کا فیصلہ مل جانے کے بعد کسی مومن کو اختیار باتی نہیں رہتا کہ وہ اس معاملہ میں خود کوئی رائے دے یا کسی دوسرے کی رائے لے۔مومن کو رسول اللہ سَلَقَظِم کے فیصلہ ہی رعمل کرنا ہوگا اور بس۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةِ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ آمُرًا أَنْ يَكُوْنَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمَةً وَمَنْ يَعْضِ اللهُ وَرَسُولُهُ فَقَلْ ضَلَّا ضَللاً مَبْيِنَتاً ﴾ [الأحزاب: ٣٦] أمرهمون مرد اورعورت كے ليے به جائز نہيں كه جب الله اور رسول كى معامله ميں فيصله صادر فرما ديں تو پھر بھی انھيں اس معامله ميں كى قشم كا اختيار باتى رہے (كه اس فيصله كے مطابق كريں يا نه كريں) اور جو تخص بھی اللہ اور اس كے رسول كى نافر مانى كرے گا گراہى ميں مبتلا ہو جائے گا۔'

کیا بیت اللہ تعالی کی طرف ہے کسی اور انسان کو دیا گیا ہے، اگر نہیں دیا گیا تو پھر وہ امام کیسے ہوسکتا ہے، وہ واجب الا تباع کیسے ہوسکتا ہے؟ کسی مومن کو اختیار نہیں کہ رسول ( عَلَیْمُ ) کا فیصلہ سننے کے بعد کوئی اور بات کج سوائے اس کے کہ'' میں نے سنا اور میں اطاعت کروں گا۔'' اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ إِنَّهَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذَا دُعُوٓا إِلَى اللهِ وَرَسُوْلِهِ لِيَحَكُمَ بَيْنَهُمْ اَنْ يَتَقُولُوْا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا ۚ وَاُولَٰكِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ ﴾ [ النور : ١ ٥ ] ''جب مونین کواللہ اوراس کے رسول کی طرف بلایا جائے تا کہ اللہ اور اس کا رسول ان کے درمیان فیصلہ کریں تو ان کا قول سوائے اس کے اور پچھنہیں ہونا چاہیے کہ''ہم نے سن لیا اور ہم نے اطاعت کی'' ایسے ہی لوگ فلاح پانے والے ہیں۔'' کیا یہ منصب بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے کسی اور کوعطا ہوا ہے؟ یقیناً نہیں اور جب بیر منصب

کیا بید منصب بھی اللہ تعالی کی طرف سے سی اور لوعطا ہوا ہے؟ یقینا نہیں اور جب بہ سسی کوعطانہیں ہوا تو کھروہ واجب الانتباع کیسے ہوسکتا ہے، وہ امام کیسے ہوسکتا ہے؟

# رسول ہی منبع مدایت:

رسول الله مَالِيَّةِ بَى كِمتعلق الله تعالى كى گوابى ہے كه وہ سيد هے راستے پر ہے۔ ارشاد بارى ہے: ﴿ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْمِ ﴾ [ الزحرف: ٣٤]

"(اے رسول!) بے شک آپ (مُلَّيْظً) سيدھے راستے پر ہیں۔"

رسول ٹاٹیٹی ہی کے متعلق اللہ تعالی کی گواہی ہے کہ وہ سیدھے رائے کی طرف وعوت دیتا ہے۔اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَإِنَّكَ لَتَنْ عُوْهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ ﴾ [المؤمنون: ٧٣]

''(اے رسول!) بے شک آپ سیدھے راہتے کی طرف دعوت دیتے ہیں۔''

رسول الله مَثَاثِيثِمْ ہی کے متعلق اللہ تعالیٰ کی گواہی ہے کہ اس کی پیروی سے سیدھا راستہ مل سکتا

ہے۔اللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ وَاتَّبِعُونِ اللَّهِ مَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيْمٌ ﴾ [ الزحرف: ٦١]

''(اے رسول! کہہ دیجیے) میری پیروی کرو، یہی سیدھا راستہ ہے۔''

یہ آیات اس بات کی کھلی سند ہیں کہ رسول نگاٹی مراط متنقیم پر ہیں، رسول نگاٹی صراط متنقیم کی طرف دعوت دیتے ہیں۔ رسول نگاٹی کی پیروی صراط متنقیم ہے۔ بتایے! بیسندیں اور صانتیں کسی اور کے پاس ہیں۔ نہیں ہیں اور یقینا نہیں ہیں تو پھر وہ امام کیسے ہو سکتے ہیں۔ ان کی بات آخری سند کیسے ہو سکتے ہیں۔ ان کے فتوے اور قیاسیات دین میں کس طرح شامل ہو سکتے ہیں۔ رسول مگاٹی ہی وہ ہستی ہے۔ ان کے فتوے اور قیاسیات دین میں کس طرح شامل ہو سکتے ہیں۔ رسول مگاٹی ہی وہ ہستی ہے جس کی ہر دعوت اور ہر یکار حیات جاوداں بخشتی ہے۔ اللہ تعالیٰ رسول مگاٹی ہی وہ ہستی ہے جس کی ہر دعوت اور ہر یکار حیات جاوداں بخشتی ہے۔ اللہ تعالیٰ

ذ والجلال والاكرام فرماتا ہے:

# ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا اسْتَحِيْبُوا يِنْهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَا كُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾

[الأنفال: ٢٤] ''اے ایمان والو! جب اللہ اور رسول شمصیں ایسی بات کی طرف بلا کمیں جوتمھارے لیے حیات بخش ہوتو فوراً ان کی بات قبول کر لیا کرو۔''

### رسول کی نافرمانی باعث حسرت وندامت:

رسول مُؤلِّيْنِ ہی وہ ہستی ہے جس کی پیروی نہ کرنا میدان محشر میں باعث حسرت و ندامت ہو گا۔اللّٰہ عزوجل فرما تا ہے:

﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُوْلُ لِلْيَتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُوْلِ سَبِيلًا ﴾

[ الفرقان : ۲۷ ]

''روزمحشر کنہگاراپنے ہاتھ کاٹ کاٹ کھائے گا اور کہے گا اے کاش! میں نے رسول کی پیروی کی ہوتی۔''

### ا تباعِ رسول باعث رحمت:

رسول الله طَالِيَّا مِن وه مِستى ہے جس كى بيروى ہے رحمت ملتى ہے۔ الله عز وجل كا فرمان ہے: ﴿ وَ رَحْمَةِ يَ وَسِعَتْ كُلِّ شَىٰءً ۚ فَسَاكُنَهُما لِلَّذِينَ يَتَقَوُّنَ وَيُؤْتُونَ الرَّكُوةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِالْيَتِنَا يُؤْمِنُونَ ۞َ اَلَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ ﴾ [الإعراف: ٥٠ إ، ١٥٧]

''میری رحمت ہر چیز کوشامل ہے۔ بیر رحمت میں ان لوگوں کے لیے کھے دوں گا جو تقویل اختیار کرتے ہیں، زکوۃ دیتے ہیں اور ہماری آیوں پر ایمان رکھتے ہیں یعنی وہ لوگ جو رسول کی پیروی کرتے ہیں۔''

### رسول صرف الله سے ڈرتا ہے:

رسول ہی وہ ہتی ہے جو اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی سے نہیں ڈرتا ، جو تقیہ نہیں کرتا، جو بے خوف و خطر حق بیان کرتا ہے۔اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ اَلَّذِينَ يَبُلِّغُونَ رِسُلْتِ اللهِ وَيَخْشُونَهُ وَلاَ يَخْشُونَ اَحَدًا إِلَّا اللهُ ﴾ [ الأحزاب: ٣٩ ] ''جولوگ الله كي رسالت كو پہنچاتے ہيں اور الله بي سے ڈرتے ہيں اور الله كے علاوه كسي ہے نہیں ڈرتے (وہی آپ کے لیے نمونہ ہیں)۔''

بھلا جولوگ غیر اللہ سے ڈرتے ہوں، تقیہ کرتے ہوں، تقیہ کر کے حق کو چھپاتے ہوں وہ
کیے معصوم ہو سکتے ہیں؟ ان کی ہر بات کیے حق ہوسکتی ہے؟ وہ کیے امام ہو سکتے ہیں؟ امام تو
در حقیقت وہ ہوسکتا ہے جو بے خوف و خطر اللہ کے احکام کی تبلیغ کرے اور کسی ملامت کرنے و لے،
طعنہ دینے والے کی پروانہ کرے بلکہ اپنے نخالفین کو چیلنج دے کہتم سب مل کر جو پچھ میرے خلاف
کرنا چاہتے ہوکر گزر واور مجھے ذرای بھی مہلت نہ دو۔ سیدنا نوح بلیا اپنی قوم سے فرماتے ہیں:
﴿ فَا تَمْعِيعُو اَ اَمْرَكُمْ وَشُرَكَا مَاكُمُ ثُمَّةٌ لَا يَكُنُ اَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ عُتِهَ اَفْهُ وَا اِلَى وَلَا
تَنْظِرُونِ ﴾ آپونس: ۲۷]

''تم اپنے تمام شرکاء کو جمع کرو پھر (میرے خلاف) جو پچھ کرنا چاہوسب مل کر اس کا فیصلہ کرو،تمھاری تدبیر کا کوئی گوشہ تم سے مخفی نہ رہ جائے۔ پھر میرے خلاف (جو پاہر) کرگز رواور مجھے (ذراسی بھی) مہلت نہ دو۔''

سیدنا ہود علینا اپی قوم سے فرماتے ہیں:

﴿ فَكِيْدُونِي جَمِيْعًا ثُمَّ لَا تُنْظِرُونِ ﴾ [ هود: ٥٠ ]

"تم سب مل كرميرے خلاف جو تدبير كرنا جا موكرلو پھر مجھے (ذراسى بھى) مہلت نہ دو۔" اللہ تعالیٰ اپنے رسول مَالِیْمُ كو مخاطب كرتے ہوئے فرما تا ہے:

﴿ قُلِ ادْعُواْ شُرَكَاء كُمْ ثُمَّ كِينُدُونِ فَلَا تُنْظِرُونِ ﴾ [ الأعراف: ١٩٥]

''(اے رسول!) آپ کہد دیجیے کہ اپنے شریکوں کو بلاؤ اور (سب مل کر) میرے خلاف جو تدبیر کرنی چاہوکر و، پھر مجھے ( ذراس بھی ) مہلت نہ دو۔''

اس تھم الہی کی تقبیل میں رسول نے بھی اپنی قوم کو چیلنج دے دیا اور کسی قتم کا خوف نہیں کیا۔ الغرض رسولوں کے متعلق اللہ تعالیٰ کی گواہی ہے کہ وہ کسی سے نہیں ڈرتے۔ وہ بے خوف وخطر ہر مسلہ بیان کرتے ہیں۔خواہ مخالفین اس مسلہ کو سن کر کتنے ہی غیظ وغضب میں آئیں۔ اگر رسول ایسا نہ کریں تو حق رسالت ادا نہیں ہوگا۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَإِنْ لَّمْ تَقْعَلْ فَهَا بَلَّغْتَ رِسْلَتَهُ ﴾ [ المائدة : ٧٧ ]

#### "اگرآپ نے ایسانہ کیا تو آپ نے اپنی رسالت کاحق ادانہیں کیا۔"

### رسول تقیہ ہیں کرتے:

جن علاء کولوگوں نے خود امام بنالیا ہے اور ان کی اطاعت کو واجب قرار دے لیا ہے ان کے ایمان کے ثبوت میں بھی ان کے پاس کوئی تقینی ذریعہ نہیں۔ ہم صرف ان کے ظاہر کی عقائد و اعمال کی بنا پر حسن ظن رکھتے ہیں کہ وہ مومن ہیں لیکن ان کے مومن ہونے سے یہ کب لازم آتا ہے کہ ان کی تمام باتیں صحح ہی ہوں گی، وہ تقیہ نہیں کریں گے، خوف و صلحت کی خاطر حق کو نہیں چھپائیں گے۔ نہ ہمارے پاس ان کے متعلق وحی الہٰی کی الی کوئی سند ہے، نہ فودان اماموں کے پاس وحی آتی ہے کہ ان کو فلطی سے بچائے، تو کھر بتا ہے کہ ان کو فلطی سے بچائے، تو گھر بتا ہے کہ ان کو فلطی سے بچائے، تو گھر بتا ہے کہ ان کو فلطی سے بچائے، تو

رِ بَهَا عِيدُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ و ﴿ يَأَ ثُمَا الَّذِينَ أَمَنُوْ الطَّيْعُوا اللَّهِ وَاطِيْعُوا الدَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوْا أَعْمَالُكُمْ ﴾

[محمد: ٣٣]

''اے ایمان والو! اللہ کی اطاعت کرو اور رسول کی اطاعت کرو اور اپنے اعمال ضالع مت کرو''

آیت بالا سے معلوم ہوا کہ اعمال کی قبولیت کا دار و مدار اطاعت رسول تَالَیْمُ پر ہے۔ تمام اعمال حسنہ جو رسول الله تَالِیُمُ کے فرمان کے مطابق نہ کیے جائیں باطل ہیں۔ کیا میہ حیثیت بھی کسی اور کو حاصل ہے۔ اگر نہیں تو وہ امام کیسے ہوسکتا ہے؟ الله تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ لَقَدُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ اَنْفُسِهِمْ يَتَلُوا عَلَيْهِمْ الْيتِهِ

وَيُرُكِينِهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ [آل عمران: ١٦٤]

''یقیناً اللہ نے مونین پر بڑا احسان کیا ہے کہ ان میں آٹھی میں سے ایک رسول معبوث کیا جو ان کو اللہ کی آئیتیں پڑھ پڑھ کر سنا تا ہے، ان کا تزکیہ کرتا ہے اورانھیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے۔''

کیا ایس سند اللہ تعالیٰ کی طرف ہے کسی اور کو حاصل ہے، کیا کسی دوسرے کی اتباع سے تزکیر نفس ہونا بقینی ہے، کیا کسی اور شخص کے متعلق کہا جا سکتا ہے کہ اس نے کتاب و حکمت کا جومفہوم بتایا ہے وہ یقیناً صحیح ہے، اگر نہیں تو وہ امام کیسے ہوسکتا ہے؟ اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ فَإِنْ تَنَّازَعْتُدْفِي ثَنَى عِ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [ النساء: ٥٩ ]

"اگر تمهارا کسی معامله میں اختلاف ہو جائے تو اس معامله میں الله اوررسول کی طرف رجوع کرون"

کیا آپس کے اختلافات میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے رسول (عُلَیْمُ) کے علاوہ بھی کسی اور کو آخری سندمقرر کیا گیا ہے۔اگر نہیں تو پھروہ امام کیسے ہوسکتا ہے؟ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ إِنَّا ٱنْوَلْنَا ٓ اِلْكِنْكَ الْكِتْبَ بِالْحُقِّ لِتَعَكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِمَاۤ ٱرلكَ اللهُ ﴾ [النساء: ١٠٥] " "(اے رسول!) ہم نے آپ کی طرف حق کے ساتھ کتاب نازل کی ہے، تاکہ آپ لوگوں کے درمیان (اس طرح) فیصلہ کریں جس طرح اللہ آپ کو بتائے۔''

کیا کسی اور کے فیصلے بھی اللہ تعالی کی رہنمائی میں صادر ہوتے ہیں، اگر نہیں تو ان کی بات کیے سند ہو عمق ہے؟

مندرجہ بالا آیات سے ثابت ہوا کہ صرف ایک ہی ہستی ایس ہے جس کی اطاعت اللہ تعالیٰ کی اطاعت اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے، جس کی نافر مانی ہے ، جس کا طریقہ واجب الا تباع ہے، جس کی ہر بات وحی ہے، جو خود ہدایت پر ہے اور ہدایت کی طرف دعوت دیتا ہے، جس کی اطاعت و اتباع سے ہدایت ملتی ہے، جس کی بیروی سے ولایت ملتی ہے، جس کے پاس ان تمام باتوں کے لیے دی اللی کی سند ہے اور وہ ہستی صرف محمد رسول اللہ تاللہ اللہ کا کہ کہ علاوہ کسی اور کی اطاعت سے، کسی اور کو آخری سند یا امام بنانے سے سوائے نقصان کے اور کیا مل سکتا ہے۔ یہ نقصان دوقتم کا ہوگا: ایک شرک فی الحکم کا، دوسرا فرقہ بندی کا مشرک کی فتم کا بھی ہو بغیر تو بہ کے معاف نہیں ہوتا، لہذا اس سے بچنا بڑا ضروری ہے، ورنہ نجات ناممکن ہے۔ فرقہ بندی اللہ تعالیٰ کا عذاب ہے اور اس سے جو نکارا حاصل کرنے کا صرف ایک ہی ذریعہ ہے اوروہ سے کوئی فرقہ ایسا نہیں جو رسول تالیٰ کے وارکون ہوسکتا ہے۔ کوئی فرقہ ایسا نہیں جو رسول تالیٰ کی مقصد ہے، علماء اور فقہاء ذریعہ تو ہو سکتے ہیں، مقصد نہیں من سکتے علماء اور فقہاء ذریعہ تو ہو سکتے ہیں، مقصد نہیں میں۔ امام ہمارا اور فقہاء ذام کا نات تالیٰ کی باتیں ہم تک پہنچانے والے ہیں، خود امام نہیں ہیں۔ امام ہمارا اور فقہاء ذام کا نات تالیٰ کی باتیں ہم تک پہنچانے والے ہیں، خود امام نہیں ہیں۔ امام ہمارا اور فقہاء امام کا نات تالیہ کیں۔ امام کا نات تالیہ کی باتیں ہم تک پہنچانے والے ہیں، خود امام نہیں ہیں۔ امام ہمارا

صرف ایک ہے اور وہ وہی ہے جس کو اللہ تعالی نے ہمارا امام بنایا ہے۔ آیے! صرف اللہ کے بنائے ہوئے امام کو امام مانیے، فرقہ بندی ختم کر دیجیے، سب ایک مرکز پرجع ہوجائے اور ایک ہوجائے۔ ﴿ وَ الْحَمُدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَلَمِيُنَ ﴾



فصل دوم

# ردِنقليد

# تقلید کی تعریف:

غیرنی کی بات بلادلیل شلیم کر لینے کا نام تقلید ہے۔

### تقلید کی ابتدا:

ہم نے بدعات کی جو فہرست پیش کی ہے ان میں سر فہرست تقلید ائمہ اربعہ ہے۔ یاد رہے کہ امت مسلمہ کے اتحاد کو جن چیزوں نے سب سے زیادہ نقصان پہنچایا ان میں سر فہرست دو چیزیں

2

ا۔ شیعہ صاحبان کا امت مسلمہ سے علیحدہ فرقہ بنانا۔

ابه تقليدائمهار بعهبه

تقلید ائمہ اربعہ چوتھی صدی ہجری میں شروع ہوئی۔ حوالہ کے لیے دیکھیے اے شاہ ولی اللہ صاحب کی کتاب ججۃ اللہ بالغہ۔ (مطبوعہ صدیق ہر بلی ص: ۱۵۷) ۲۔ اعلام الموقعین (مطبوعہ اشرف المطالعہ۔ دبلی ۱۲۲۱ از حافظ ابن قیم) ۳۔ مجمد یوسف لدھیانوی حنی دیوبندی کی کتاب اختلاف امت اور صراط متنقیم (از مکتبہ مدینہ ۱۷ اردو بازار لاہور، حصہ اول: ص ۲۰ تا ۲۵)

### کیا تقلید واجب ہے؟

یہ بات بہت زیادہ مشہور ہے کہ چار امام برحق ہیں اورعوام پر ان کی تقلید کرنا واجب ہے۔ پیار اماموں سے مراد مالک بن انس، ابو حنیفہ نعمان بن ثابت، محمد بن ادر لیں شافعی، احمد ابن

حنبل المينية ميں۔ جاروں صاحبان كا بہت بلندعلمي مرتبہ ہے اور دين اسلام ميں ان كي خدمات كسى ہے ڈھکی چھپی نہیں ہیں، لیکن ان کے درجہُ امامت پر فائز ہونے اورعوام پر ان کی تقلید کے واجب ہونے کی کوئی دلیل قرآن و حدیث سے نہیں ملتی۔قرآن و حدیث ہی اصل دین ہے، جب یہال ہے ہم کسی بات کا شبوت یالیں تو پھر تاویل کی گنجائش نہیں رہتی اور جب قرآن وحدیث میں ہمیں کسی بات کا ثبوت نہیں ملتا تو پھرا سے تسلیم کرنے کی کوئی گنجائش ہمارے یاس نہیں۔اس کیے کہ ہم شریعت کے تابع ہیں، شریعت ساز نہیں۔ چند نادان قسم کے مقلد آیت قرآنی: ﴿ فَسُمَّكُوا ٓ الدِّ كُو ان كَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣] سے بيرجواز نكالتے ہيں كهاس آيت ميں عوام كوان كي تقليد كا تھم دیا گیا ہے، حالانکہ ان کا بیر قول اللہ تعالی پر افترا ہے اور اللہ تعالی پر جھوٹ بولتے ہوئے ذرہ برابر بھی نہیں شرماتے ۔ سورۃ النحل کی اس آیت کا ماقبل اور ما بعداس بات کی صاف صاف وضاحت كرر ما ہے كه يہاں اہل الذكر سے مراد اہل أنجيل ہيں نه كه امت محمد بير كے علماء - پھريد ناوان مقلد جواز تقلیدایے زعم باطل میں ثابت تو کر دیتے ہیں لیکن جارا سوال ابھی بھی خم ٹھونک کر کھڑا ہے کہ اس آیت سے اب اپنے چار مزعومہ ائمہ کی تقلید کا بھی ثبوت دو کہ'' اہل ذکر'' سے صرف یہی جار مراد ہیں اور یہاں بیر حوالہ بھی بے جانہ ہوگا کہ مذکورہ بالا آیت سے مراد قرآن و حدیث کا حکم دریافت کرنا ہے، لوگوں کی باتیں مان لینے کا تھم نہیں ہے۔

یہود و نصاری اپنے مولو یوں اور درویشوں کا کہنا مانتے تھے، اس لیے اللہ تعالیٰ نے مشرک فرمایا۔مومنوں کو تھم دیا کہ لوگوں کے قول مت پوچھو بلکہ یہ پوچھو کہ اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ تعالیٰ کا کیا تھم ہے۔ (مقدمہ عالمگیری: ۱۴۱)

حقیقت بیہ ہے کہ اسلام کی حقیقی تعلیم سے لوگوں کو سب سے زیادہ برگشتہ کرنے والی بدعت یہی تقلید ائمہ اربعہ ہے کہ اس کے سبب لوگوں نے رسول اللہ ﷺ کے اقوال، احادیث وسنن مبار کہ ترک کر دیں اور ان لوگوں کے اقوال وافعال کی پیروی کرنے لگے ہیں جن کی تقلید کرنے کا حکم نہ اللہ تعالیٰ نے دیا اور نہ رسول اللہ ﷺ نے، کیونکہ وہ نبی نہیں تھے بلکہ امتی تھے۔

یہاں بیسوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ جب بی تقلید چوتھی صدی ججری میں شروع ہوئی تو وہ مسلمان جواس تقلید کے شروع ہونے سے پہلے ہی تقلید پرعمل کیے بغیراس دنیا سے رخصت ہو گئے ان کا کیا

بنے گا اور ان میں صحابہ کرام ڈیائیٹر، تابعین اور تبع تابعین سب لوگ شامل ہیں جو قرون ثلاثہ کے لوگ ہیں کہ جن زمانوں کے متعلق رسول اللہ سُکاٹیٹر نے خیر کی خبر دی اور بیہ حدیث بخاری (۲۲۵۱) میں ہے۔ تیجہ به نکلا کہ تقلید سرا سر بدعت ہے۔

یہاں ایک اعتراض کیا جاتا ہے کہ شریعت مطہرہ کا بیشتر حصہ وہ ہے جس پر بیہ چاروں امام مشفق ہیں اور بقول شاہ ولی اللہ محدث وہلوی شریف ان چاروں ہزرگوں کا کسی مسئلہ پر اتفاق کرنا ''اجماع امت' کی علامت ہے بینی جس مسئلہ پر ائمہ اربعہ شفق ہوں "مجھ لینا چاہیے کہ صحابہ کرام ٹی گئٹا سے امراح تک پوری امت اس پر متفق چلی آئی ہے۔ اس لیے ائمہ اربعہ کے اتفاقی مسئلہ سے باہر نظنا جائز نہیں۔

جواباً عرض ہے کہ ائمہ اربعہ کسی مسئلہ پرمتفق ہوں وہ اگر اجماع امت ہے تو سب سے پہلے ائمہ کے مقلدین خصوصاً حنفی اس کے مخالف ہیں۔ مثال کے طور پر دومسئلے جس پر ائمہ اربعہ متفق ہیں لیکن مقلدین اس کے منکر ہیں۔ الا ماشاء اللہ!

#### ا ـ تقليد سے ائمہ اربعہ کی ممانعت :

(: امام الوحنيفه رَمُاللهُ فرمات مين:

"حَرَامٌ عَلَى مَنُ لَمُ يَعُرِفُ دَلِيُلِى أَنُ يُّفُتِى بِكَلاَمِى" [مِيزان شعرانى: ٣٨] "ميرى بات كى وليل (قرآن وحديث سے) جس كومعلوم نه ہو،اس كے ليے مير بے كلام پرفتوكا دينا حرام ہے۔"

در مختار میں ہے:

" إِذَا صَحَّ الْحَدِيُثُ فَهُوَ مَذُهَبِي اَنُ تَوَجَّهَ لَكُمُ دَلِيُلٌ فَقُولُوا بِهِ" [درمعتار:

[0./1

''صحیح حدیث سے جومسکلہ ثابت ہو جائے وہی میرا ندہب ہے۔ اگرتم کو کوئی دلیل قرآن وحدیث میںمل جائے تو اس پڑمل کرواوراس پرفتویٰ دیا کرو۔''

ب: امام ما لك إطلق فرمات مين:

" إِنَّمَا اَنَا بَشَرٌ ٱخْطِئَ وَأُصِيبُ فَانْظُرُوا فِي رَأْيِي فَكُلُّ مَا وَافَقَ الْكِتَابَ وَ

السُّنَّةَ فَجُدُوُهُ وَ كُلُّ مَا لَمُ يُوافِقُ فَاتُرْكُوهُ " [ابقاظ طبع هند: ١٠٢]
"الله لوگو! میں ایک انسان ہوں کبھی میری بات ٹھیک ہوتی ہے اور کبھی غلط، تم میری اس
بات کو تو لے لوجو کتاب وسنت کے مطابق ہواور جواس کے خلاف ہواس کوچھوڑ دو۔'' شاہ ولی اللہ صاحب امام مالک کا قول نقل فرماتے ہیں:

" مَا مِنُ اَحَدٍ إِلَّا وَهُوَ مَأْخُودٌ مِنُ كَلامِهِ وَمَرُدُودٌ عَلَيْهِ إِلَّا رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ " [الانصاف:١٣] عقد الحيد: ٨٠]

'' دنیا میں کوئی الیا شخص نہیں کہ اس کی تمام باتیں قبول کی جائیں سوائے رسول اللہ مَثَاثِیْزًا سر ''

لیعنی دوسروں کی باتوں میں غلطی کا ہوناممکن ہے لیکن رسول الله مَالَیْظِ کی باتیں سو فیصد کچی اور حق میں، البندا ماننے کے قابل صرف آپ مَالِیْظِ ہی کی بات ہے۔

ج: امام شافعی ڈلٹے فرماتے ہیں:

" إِذَا صَحَّ الْحَدِيُثُ فَهُوَ مَذُهَبِي وَ إِذَا رَأَيْتُمُ كَلَامِي يُخَالِفُ الْحَدِيُثَ فَاعُمَلُوا بِالْحَدِيُثِ وَاضُرِبُوا كَلَامِي الْحَائِطَ" [عقدالحيد: ٨١]

''صحیح حدیث میں جو کچھ ہے وہی میرا ندہب ہے، جب تم میرے کلام کو حدیث کے خلاف یاؤ تو حدیث برعمل کرواورمیرے قول کو دیوار پر دے مارو۔''

نیز آپ فرماتے ہیں کہ تمام مسلمانوں کا اجماع ہے کہ جب بھی کسی پرسنت رسول اللہ ٹاٹیٹیا ظاہر ہو جائے ، اس شخص کے لیے اس سنت کوچھوڑ کر اوروں کے قول پرعمل کرنا حرام ہے۔ (اعلام: ۲۷۲۷۔ایقاظ: ۸۶)

2: امام احدابن صنبل الطلطة فرمات بين:

" لَيُسَ لِاَحْدِ مَعَ اللهِ وَرَسُولِهِ كَلاَمٌ " [عقد الحيد: ٨] " الله ورسول ك مقابله مين كى كاكلام كوئى حقيقت نهين ركها-"

شاہ ولی اللہ صاحب ہی مزید نقل فرماتے ہیں کہ امام احمد رمُنٹ نے فرمایا:

" لَا تُقَلِّدُونِيُ وَ لَا تُقَلِّدُنَّ مَالِكًا وَ لَا الْلَاوُزَاعِيَّ وَ لَا الثَّوْرِيُّ وَ خُذُوا

الُا حُكَامَ مِنُ حَيُثُ اَحَدُوا مِنَ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ " [عقد الحيد : ١٨]

" فرردار! ہرگز ہرگز ند میری تقلید کرنا، ندامام ما لک کی، نداوزا عی کی، ندثوری کی، بلکہ جہال
سے یہ بزرگ احکام لیا کرتے تھے وہیں سےتم بھی لیا کرویعنی قرآن وصدیث سے۔"
پیائمہ اربعہ کے اقوال ہیں جو تقلید شخص کی تر دید کرتے ہیں۔ گویا ائمہ اربعہ اس بات پر شفق
ہیں کہ تقلید حرام ہے اور بقول شاہ ولی اللہ رش شنے ہیا جماع امت کی علامت ہے۔ اب مقلدین ہی اپنے گریبان میں منہ ڈال کر فرمائیس کہ اس اجماع کی وہ مخالفت کیوں کرتے ہیں۔ خصوصاً حنفیہ جب کہ ان کی غربی کتابول میں بھی تقلید سے روکا گیا ہے۔ مثلاً شخ ابن الہمام حفی فتح القدر (٣٧٧) میں فرماتے ہیں:

" فَلَا دَلِيُلٌ عَلَى وَجُوُبِ اِتُبَاعِ الْمُجْتَهِدِ الْمُعَيَّنِ بِإِلْزَامِ نَفُسِهِ ذَلِكَ قَوُلًا اَوُ نِيَّةً "

''کسی ایک ہی مجتہد اور امام کی ہر ایک بات اپنے اوپر لازم اور ُواجب کر لینے کی قطعاً کوئی دلیل نہیں ہے۔''

#### ۲\_ائمهار بعه کاعقیده:

دوسرا مسئلہ جس پرائمہ اربعہ منفق ہیں عقائد ہے، تمام عقائد کی کتابیں اس پر منفق ہیں کہ ائمہ اربعہ عقائد کے معاملہ میں تفویضی سے لیکن امام احمد رشائے کے مقلدین کے علاوہ ائمہ ثلاثہ کے مقلدین نے اپنے امام کا بیعقیدہ چھوڑ کرتاویلی عقیدہ جو بعد میں آنے والے متکلمین جیسے اشعری و ماتریدی وغیرہ نے بیان کیا ہے، اختیار کیا ہے۔ اب ان ائمہ ثلاثہ کے مقلدین سے عموماً اور امام ابوضیفہ کے مقلدین سے خصوصاً بیسوال ہے کہ اس اجماعی عقیدہ کو کیوں چھوڑ اگیا ہے؟ اور اس کو چھوڑ نے کی وجہ سے آپ حضرات اجماع کے مکر ہوئے یا نہیں؟ آخر پچھ اختلاف صحابہ کرام م انگائی کے مابین بھی سے لیکن ان میں بیفرقہ بندی اور فقہی اختلافات کی شدت نہیں۔ اس کی وجہ بہی تھی کہ وہ مدیث رسول منگائی مل جانے کے بعد وہ اس کی دور از کارتاویلیں اور رکیک توجیہیں نہیں کرتے سے ابلہ اس کے آگے سرتسلیم تم کر دیتے سے۔ کی دور از کارتاویلیں اور رکیک توجیہیں نہیں کرتے سے بلکہ اس کے آگے سرتسلیم تم کر دیتے سے۔ کی دور از کارتاویلیں امر رکیک توجیہیں نہیں کرتے سے بلکہ اس کے آگے سرتسلیم تم کر دیتے سے۔ کی دور از کار تاویلیں اور رکیک توجیہیں نہیں کرتے سے بلکہ اس کے آگے سرتسلیم تم کر لیں جوعہد صحابہ و

۲۔ قرآن کریم کواللہ نے آسان اورعام فہم بنایا تا کہاس سے ہرشخص فائدہ اٹھائے۔ ۳۔ رسول اللہ ٹالٹیٹل نے فرمایا کہ میں آسان دین لے کر آیا ہوں۔



فصل سوم

# تقليد كے متعلق اہل سنت كاعقيدہ

اصلی سی کہتے ہیں کہ اللہ اور اس کے رسول مُلَّیْنِمْ نے جو کیھ فرمایا وہ حق ہے۔ اگر کوئی شخص سے
کہتا ہے کہ قرآن و حدیث کا سمجھنا مشکل ہے، تو گویا وہ اللہ و رسول مَلَّیْنِمُ کو چینج کر رہا ہے، جس
کاوہ بروز قیامت جواب دہ ہو گا اور جو کیھ اصلی سی کہتے ہیں اس کا عملی ثبوت صحابہ ڈی لُیْمُ کی زندگی
میں موجود ہے کہ انھوں نے قرآن و حدیث کو رسول مُلَّیْمُ کی زبان مبارک سے سنا اور سمجھ کرعمل کیا
اور یہ تمام احکام عبادات ومعاملات پر رسول اللہ مُلِیمُ کے شروع زمانے میں عمل ہوا اور وہ بتواتر
نسلا بعد نسل ہم تک پہنچا اور یہی سلسلہ قیامت تک جاری رہے گا۔ گویا بشکل کتابت ویشکل عمل
دونوں طریقوں سے ہمارے پاس وہ احکام من وعن موجود ہیں۔ اگر بھی عمل میں بر بنائے ذہول و
نسیان نقصان واقع ہو جائے تو مکتوبات سے اس کی تشریح کر لی جائے۔

اصلی سی بیر بھی کہتے ہیں کہ پڑھے کھے براہ راست قرآن و حدیث ہے اس نقص کی تھی کر سکتے ہیں اوران پڑھ کی عالم سے جاکرسوال کرے گا کہ اس باب ہیں قرآن و حدیث ہیں کیا وارد ہواو وہ عالم قرآن و حدیث کا تھم بتا دے گا جس سے اس نقص و خامی کی تھی ہو جائے گی اور اس سوال کے لیے کس ایک ہی کو معین نہیں کیا جائے گا بلکہ جو بھی وقت پر مل جائے گا اس سے پو چھا جائے گا کیک ہوت پر مل جائے گا اس سے پو چھا جائے گا کیونکہ صحابہ کی روش یہی تھی۔ قرآن نے ﴿فَالْسَکُلُو اَ اَلَٰ اللّٰهِ کُورُ اِنْ کُنْدُونَ ﴾ جائے گا کو وہ جو دعالم سے روبرو پو چھالو، اور کیا پو چھالو قرآن و حدیث کا بیا مملوم سے کہ زندہ و موجود عالم سے روبرو پو چھالو، اور کیا پو چھالو قرآن و حدیث کا بیا کہ اور فلال نے کیا کہا۔ گویا اصلی سی ان پڑھ کسی پڑھے لکھے عالم سے مسئلہ قرآن و حدیث کا محلوم کرے گا اور بیٹھیتن ہے تقلید نہیں۔ آپ فقہ حفی پڑھے لکھے عالم سے مسئلہ قرآن و حدیث کا معلوم کرے گا اور بیٹھیتن ہے تقلید نہیں۔ آپ فقہ حفی

میں دیکھتے ہیں کہ امام ابو حنیفہ کے شاگردوں نے اپنے استاد کے ہزاروں استنباطات کو رد کر دیا

اوریہی حال دوسرے ائمہ کا ہے۔

# امام الوحنيفه رُسُلسُهُ كاحقيقي رشمن كون؟

حنی کہتے ہیں کہ نعوذ باللہ اصلی سنی امام ابو حنیفہ رٹائٹے کی توہین کو''سرمایۂ سعادت'' سیجھتے ہیں۔ حالانکہ اصلی سنی پر بیدا سیے ہی بہتان عظیم ہے جس طرح بر بلوی اہل حدیث پر توہین اولیاء بلکہ گتا خی پیغیبر ( ٹائٹی ) تک کے الزام عائد کرتے ہیں۔ حالانکہ اہل حدیث کے نزدیک پیغیبر ٹائٹی کی شان میں گتا خی کفر ہے۔ پھراس الزام کی نوعیت کیا ہے؟ وہ یہ کہ اہل حدیث اولیاء اور انبیاء کو اس طرح نہیں مانتے جس طرح بریلوی مانتے ہیں۔ بریلوی اولیاء اور انبیاء پیل کو خدائی صفات میں شریک گردائے ہیں۔ مثلاً وہ عالم الغیب، حاضر و ناظر، نافع و ضار، متصرف فی الامور وغیرہ میں شریک گردائے ہیں۔ مثلاً وہ عالم الغیب، حاضر و ناظر، نافع و ضار، متصرف فی الامور وغیرہ وغیرہ ہیں، جو محض بھی اولیاء اور انبیاء کی بابت یہ غالیانہ عقائد نہ رکھے وہ ان کے نزدیک گتا نے اولیاء اور گتا نے رسول ہے۔

ہم پوچھتے ہیں کہ کیا بریلویوں کا بیالزام سیح ہے؟ اگر شیح ہے تو اعلان کر دیجیے ہم بھی اعتراف کر لیں گے کہ اصلی سی واقعی گتاخ ابو حنیفہ ہیں لیکن غلوعقیدت سے اجتناب گتاخی نہیں بلکہ عین مطلوب ہے۔ تو پھر بریلویوں کی طرح ویو بندیوں کی بیرٹ کہ اصلی سی ائمہ کرام بالخصوص امام ابو حنیفہ کے گتاخ ہیں، ایک بذیان گوئی کے سواکوئی حیثیت نہیں رکھتی۔

اگران کے فقہی اقوال سے اختلاف گتاخی ہے تو یہ گتاخی سب سے پہلے ان کے ارشد تلافدہ قاضی ابو یوسف اورامام محمد وغیرہ نے کی ہے، پہلے ان پر فرد جرم عائد کیجیے، اصلی سی کا نمبر بعد میں آتا ہے۔ پھر ائمہ کے اقوال اور ان کے اجتہادات سے اختلاف اگر گتاخی ہے تو سارے حفی گتاخ ہیں۔ جضوں نے امام مالک رائیسے، امام احمد رائیسے، اور امام شافعی رائیسے اور دیگر ائمہ کے اقوال واجتہادات سے اختلاف کیا ہے اور مسلسل کر رہے ہیں۔

دراصل امام ابوصنیفہ کے دشمن خود مقلدین حنفیہ ہی ہیں کہ انھوں نے اس امام عالی مقام کے نورانی چہرہ نورانی چہرہ کے اس کا صحیح چہرہ درائی چہرے پر اس قدر کیچر فرضی مسائل کے نام سے اچھالا ہے کہ کسی کے لیے ان کا صحیح چہرہ در کیسنا مشکل ہوگیا ہے۔ اس کے باوجود مجھے معلوم نہیں کہ کسی اصلی سنی نے انھیں برا بھلا کہا ہویا

ان سے عداوت کا اظہار کیا ہولیکن اگر حفی صاحبان کے علم میں یہ بات ہوتو اس کے ذمہ دار بھی اضی کے اکابر میں لینی مصنفین فقہ حنفیہ۔ باقی الزامات کے بارے میں مختصراً عرض ہے:

ا۔ اگر نقل صحیح سے ثابت ہو جائے تو ان کی تابعیت کے انکار کی ضرورت کیا ہے بلکہ بعض علائے جماعت محمدی نے تو احناف ہی پر اعتبار کرتے ہوئے امام صاحب کو تابعی بھی لکھا ہے۔

۲۔ امام صاحب کی مرتب کردہ کتاب کہاں غائب ہوگئی، امام مالک کی مؤطاتو موجود ہے۔

س۔ اگر پید حضرت امام ہمام کے شاگرد ہیں تو یہ ان کے لیے ذخیرہ عاقبت ہوگا، کیکن اس ہے آپ حضرات کو کیا ملا، حالا نکہ تاریخ اور سیر ہے اس کا ثبوت پیش کرنا بھی مشکل ہے۔ جن لوگوں کو امام ہمام کا شاگرد بتلایا گیا ہے ان سب کی روایتیں کتب صحاح و مسانید میں موجود ہیں، ان میں ہے ان کی وہ روایا ت جمع کر دی جائیں جو امام صاحب سے مروی ہیں تا کہ عوام کو معلوم ہو جائے کہ امام صاحب کے شاگردوں نے ان سے کتنا استفادہ کیا ہے۔

۳۔ وہ اگر غلطی نہیں کر سکتے تھے تو کیا وجہ ہے کہ انھوں نے غلطیاں کیں۔ اگر ان سے غلطیاں نہ ہوتیں تو ان کے تلازہ ان سے اختلاف نہ کرتے حالانکہ یہ واقعہ ہے کہ امام ابو لیوسف اور امام محمد نے ایک دو مسائل میں نہیں بیسیوں مسائل میں اپنے استاد (امام ابو حنیفہ) سے اختلاف کیا ہے۔

امام ابو یوسف امام ابوحنیفہ کے سب سے اہم شاگرد ہیں بلکہ ان کے بارے میں یہاں تک کہا گیاہے کہاگروہ نہ ہوتے تو امام ابوحنیفہ کا نام تک کوئی نہ جانتا :

" مَا كَانَ فِي اَصُحَابِ اَبِي حَنِيُفَةَ مِثُلَ اَبِي يُوسُفَ لَوُلاَ اَبُو يُوسُفَ مَا كَانَ فِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

''ابوحنیفہ کے شاگردوں میں ابو بوسف جیسا کوئی نہیں،اگر ابو بوسف نہ ہوتے تو ابوحنیفہ کا ذکر تک نہ ہوتا۔''

یہاں تک کہ ان دونوں نے اپنے استاد کی اصول میں بھی مخالفت کی ہے اور انھوں نے متعدد مسائل میں اپنے استاد امام ابو حنیفہ سے اختلاف کیا ہے: "وَ حَالَفَهُ فِی مَوَاضِع كَثِیُرَةٍ "وحواله مذكور: ٢١١] كه انھول نے بہت سے مسائل میں اختلاف کیا ہے۔ ای طرح امام محمد ہیں، میبھی امام ابو یوسف کے بعد سب سے اہم شاگرد ہیں بلکہانھی کی تصنیفات فقہ حنی کی بنیاد

بین کیکن انھوں نے بھی بے شار مسائل میں اپنے استاد سے اختلاف کیا ہے حتیٰ کہ یہاں تک کہا گیا ہے کہ یہ دونوں شاگرد (امام ابو یوسف اورامام محمہ) اپنے استاد کی اصول تک میں مخالفت کرتے ہیں: "فَإِنَّهُمَا يُخَالِفَانِ اُصُوُلَ صَاحِبِهِمَا "[طبقات الشافعية: ١٠٢/٢ طبع جدید]

نیز کہا گیا ہے:

"إِسْتَنْكُفَ مُحَمَّدُ بُنُ الْحَسَنِ وَ أَبُويُوسُفَ عَنُ مُتَابَعَتِهِ فِي ثُلُثَى مَذَهَبِهِ وَ وَافَقَا الشَّافِعِيَّ فِي أَكْثَرِ الْمَسَائِلِ " [مغيث الحلق في ترجيح القول الحق، لامام الجويني: ٤٤]

''ان دونوں شاگر دوں محمد بن حسن اور ابو پوسف نے اپنے امام سے دو تہائی نہ مب میں اختلاف کیا ہے۔'' اختلاف کیا ہے۔''

اورمولا نا عبدالحي ككھنوى حفى بھى اس كا اعتراف كرتے ہوئے لكھتے ہيں:

" فَإِنَّ مُخَالِفَتَهُمَا لِأَبِي حَنِيفَةَ فِي الْأُصُولِ غَيْرَ قَلِيُلَةٍ حَتَّى قَالَ الْإِمَامُ الْغَزَالِيُّ فِي كِتَابِ الْمَنْخُولِ إِنَّهُمَا خَالَفَا اَبَاحَنِيفَةَ فِي ثُلُقَى مَذْهَبِهِ " [مقدمة عمدة الرعاية في حل شرح الوقاية : ٨- طبع مجتبائي دهلي]

(محمد اور ابو یوسف نے ابوصنیفہ کی اصول میں بھی جو مخالفت کی ہے وہ قلیل نہیں ہے، حی کا کہ اور ابو یوسف نے ابو صنیفہ کی کہ اور ابو یوسف نے ابو صنیفہ کی دوتہائی مسائل میں مخالفت کی ہے۔''

# تقليداور شحقيق مين فرق:

ہم رسول کریم طابع کے فرمان کے مطابق ہر عالم کی عزت کرتے ہیں لیکن مطاع کسی کوشلیم نہیں کرتے، لہذا اس سے ہم پر ججت قائم کرنا لاعلیت کی دلیل ہے۔ ہم پر ججت تو صرف قرآن و حدیث سے قائم کی جاسکتی ہے۔

یاد رہے کہ نصوص قرآن و حدیث کے مقابلے میں کسی کا قول اور قیاس کوئی اہمیت نہیں رکھتا اور ایسی صورت میں تقلید قطعاً حرام ہے۔

كيا رسول الله سَاليُّكِمْ نِي ان صحابه كوجو بدوى تھے بيتكم ديا كمتم قرآن يا ميرى سنت برعمل

کرنے کے اہل نہیں، لہذا کی مجہد صحابی کے توسط سے عمل کرنا؟ عدم علم کی بنا پر کسی صاحب علم سے معلومات حاصل کرنے کو تقلید سے تعبیر کرنا خلط مبحث کی برترین مثال ہے۔ برترین مثال ہے۔

# ائمَه کی شان بہت بڑھا دینا:

اماموں کو ان کی شان سے بڑھانا بھی ان کی بے ادبی ہے۔ انسان کو گرانے کی دوصورتیں ہیں، ایک تو یہ کہ جس مرتبے کا وہ ہواس سے کم مرتبہ اس کے لیے ہم ثابت کریں۔ مثلاً ایک بادشاہ کو وزیر کہہ دیں یا اس سے بھی کم، اس طرح دوسری صورت اسے گرانے کی یہ بھی ہے کہ اس کے مرتبے سے اسے بڑھا دیں۔ مثلاً کسی پولیس والے کو ہم بادشاہ کہہ دیں۔ بزرگوں کی دشنی کے بھی یہی دو درج ہیں، کسی بزرگ کو ان کی حیثیت سے گرانا بھی ان کی بے ادبی اور خلاف شرع ہیں کہی بزرگ کو ان کی حیثیت سے گرانا بھی ان کی بے ادبی اور خلاف شرع ہے۔ مثلاً ائمہ دین و جمہتدین شرع متین کو گتا خانہ لفظوں سے برائی سے یاد کرنا۔ اس طرح ان کی بے ادبی کا ایک طرح ان کی سے بڑھا دیں، مثلاً کسی ولی اللہ کو اللہ کہہ دیں، کسی امام کو رسول اللہ تائیل ہی تھی دو فوں سے بوھا دیں، مثلاً کسی ولی اللہ کو اللہ کو اس طرح دیا اس کے مرتبے سے بڑھا دیں، مثلاً کسی ولی اللہ کو اللہ کو اس طرح دیا ہوتی ہے کہ اس طرح دیا ہوتا ہے۔ پس کسی امام دیو برتا جائے وہ بھی اضی دوطرین کا ہوتا ہے۔ پس کسی امام دین کی جس طرح ان کی میں خدائی درج یا نبوت کی کری پر بٹھا دیا جائے۔ تقلید شخصی میں امام کو گویا نبی مانا ہے۔ سے کہ اسے مرب سے سے امام یا بزرگ ہی نہ مانا جائے اس طرح آن کی میہ بھی تو ہین ہے۔ اس کسی خدائی درج یا نبوت کی کری پر بٹھا دیا جائے۔ تقلید شخصی میں امام کو گویا نبی مانا ہے۔

# چارو**ں مذہب برحق نہیں** :

جاروں مذہب برحق نہیں، ارشاد باری ہے:

﴿ وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ آیِکُوْ اللّهُ فَهَنْ شَآءَ فَلْیُوْمِنْ قَامَۃُ فَلْیَکُفُوْ ﴾ [الکھف: ٢٩] ''یہی وہ حق ہے جو اللہ کی طرف سے ہے، اب جو چاہے مانے جو چاہے انکار کر دے۔' ہے کوئی جو اس امر کا انکاری ہو کہ حق ایک ہے، اس حق کے سواجو ہے وہ باطل ہے۔ اس حقیقت کو مانتے ہوئے جو حضرات چاروں مذہبوں کو حق کہتے ہیں، وہ سوچیس کہ کیا کہدرہے ہیں؟ اگر ساراحق ایک مذہب میں ہے تو ظاہر ہے کہ باقی تینوں مذہب حق ندرہے، اگر چاروں میں سے ہرایک میں حق ہوتو ریادہ سے زیادہ ہر مذہب میں حق کا چوتھائی حصہ ہے نہ کہ پورا۔ جب ایک چوتھائی حق ہوتو ریبھی مسلم ہے کہ ہر مذہب میں تین چوتھائی باطل ہے۔ آپ ایک روپے کے چار حصے کریں، چارڈ ھیریاں ریت کی کریں اور اس ایک روپے کو ان چار میں رکھیں۔ تو ظاہر ہے کہ ہر ایک میں آپ ایک چوائی رکھ سکتے ہیں۔ جس جس ڈھیر پر جو جماعت بیضہ کر کے بیٹھے گی وہ بہت کچھ محنت کرنے کے بعد رول رول کر اس ڈھیر میں سے چوانی نکال سکتی ہے نہ کہ پورا روپیے، پس اگر حق ان چاروں میں ہے تو زیادہ سے زیادہ ہر مذہب میں ایک چوتھائی حق ہے اور تین چوتھائیاں باطل کی ہیں۔ ہے کوئی جواس کھلی حقیقت سے انکار کرے؟

#### جماعت محمدی کاحق پر ہونا:

ہاں وہ جماعت جو اس ایک حق کے کلڑے نہ کرے، اسے چار حصول میں اور چار ڈھیروں میں اور چار ڈھیروں میں اور چار نہ جو اس ایک حق ہے ہاں کے قبضہ میں اور چار نہ جبوں میں تقسیم نہ کرے وہ بے شک پورے حق کی مالک رہ سکتی ہے، اس کے قبضہ میں پورا روپیہ رہ سکتا ہے، مندرجہ بالا چار جماعتیں چاروں نہ جب والوں کی تھیں اور یہ ایک جماعت اصلی اہل سنت کی ہے، اسے آپ اس طرح بھی سمجھ سکتے ہیں کہ ہر ایک نہ جب والا اس آیت و حدیث پر عمل کر سکتا ہے، جو اس کے نہ جب میں ہو، جس پر اس کے امام کی مہر گی ہو، جو اس کے نہ جب کی فقہ کی کتابوں میں قابل عمل قرار دی گئی ہو، جسے اس کے نہ جب کے بانی نے مانا ہواور قابل عمل قرار دیا ہو۔ بس ہر ایک کے لیے ایک روک ہے لیکن جماعت محمدی اس روک سے بالکل الگ ہے۔ اس لیے وہ ہر آیت و حدیث پر عملی عقیدہ رکھ سنتی ہے ۔

کسی کو دے کے دل کوئی نوا شنج فغال کیوں ہو نہ ہو جب دل ہی پہلو میں تو پھر منہ میں زبال کیوں ہو

## حنفی اور جماعت محمدی کی مثال:

اس کو آپ یوں بھی سمجھ سکتے ہیں کہ ایک وسیع مکان ہے، جس کے چار حصے کر دیے گئے اور ہر حصے کو دیواریں بناکر دوسرے سے بالکل الگ کر دیا گیا اور چاروں حصوں میں مختلف لوگوں نے رہائش شروع کر دی۔ ظاہر ہے کہ ہر قبیلے والوں کے لیے وہی وسعت رہی جواس اصلی مکان کی وسعت کی چوتھائی ہے۔ پورے مکان کی وسعت ان چاروں قبیلوں میں سے کسی کو حاصل نہیں لیکن جو قبیلہ اس وسیع مکان کے چار جھے نہ کرے، اسے اس کی اصلی وسعت وکشادگی پر رہنے وے۔ فاہر ہے کہ اس کے لیے بہت وسیع میدان ہے۔ یہ قدرت کی وسیع فضا میں، کھلی ہوا میں اور صاف روشنی میں اپنا گزر کر سکتا ہے اور کر رہا ہے۔ جن لوگوں نے دین ربانی کے جار جھے کیے ہیں دراصل انھوں نے زیادہ سے زیادہ چوتھائی دین کو لیا ہے نہ کہ کامل دین کو کامل دین ال کے ہاتھ میں ہے جو اس جھے سے الگ ہیں، جو اس بٹوارے سے ناراض ہیں۔

# مقلد آزادی سے حدیث برعمل نہیں کرسکتا:

آپ آزمالیں ایک صحیح حدیث ایک حنی کے پاس رکھیں۔ اس کا صاف جواب ہوگا کہ میرا فہرب اس کے مطابق نہیں۔ میرے فدہب میں تو یوں ہے اور اس کی دلیل فلاں دوسری حدیث بنہ ہو، مجبوط ہو یا ضعیف ہو، بہر صورت اس صحیح حدیث پر اس کا مل و عقیدہ نہیں۔ یہی حالت آپ شافعیہ کی پائیں گے اور اس حالت پر آپ حدبلیوں کو دیکھیں گے اور یہی نقشہ آپ مالکیوں کے ہاں پائیں گے لیکن بحد اللہ جماعت محمدیہ کے سامنے جہاں آپ نے کوئی صحیح حدیث پیش کی، اس نے سر جھا دیا اور کہہ دیا کہ ہر فرمان رسول منافیا اس سر تکھوں پر-صرف اس امر کے ثبوت کے لیے کہ بہت می صاف، صرح اور صحیح حدیثیں ایک ہیں جنسیں فدہب و تقلید کی آرممل و قبید کے میں نہیں آنے دیتی۔ چونکہ ہم برصغیر کے اصلی سنیوں کا ساتھ حفی ہمائیوں ہی سے آرممل و قبید کے میں نہیں آنے دیتی۔ چونکہ ہم برصغیر کے اصلی سنیوں کا ساتھ حفی کی (تصنیف ہم برحوث کے ایک ہم جونا گڑھی) کی ڈیڑھ سوحدیثیں وہ نقل کر دی ہیں جوضیح ہیں، صرح ہیں لیکن حفی حضرات کے محمد کونا گڑھیں ) کی ڈیڑھ سوحدیثیں وہ نقل کر دی ہیں جوضیح ہیں، صرح ہیں لیکن حفی حضرات کے خد کردی ہیں جوضیح ہیں، صرح ہیں لیکن حفی حضرات کے خد کردی ہیں جوضیح ہیں، صرح ہیں لیکن حفی حضرات کے خود کردی ہیں جوضیح ہیں، صرح ہیں لیکن حفی حضرات کے خد کونا گڑھی کردی ہیں۔ حوالی بھی نہیں جوان پر عمل کردے۔

# آ وُ! اپنے نبی کی طرف:

دوستو! یا تو کہہ دو کہ ہم حدیث رسول پر عمل نہیں کرتے یا آؤان پر بھی عمل شروع کر دو، پروردگار تو خوب دانا و بینا ہے، میری یہی عرض ہے کہ رسول اللہ مُظَافِیْظُ کی احادیث پر مسلمان عامل ہو جائیں۔

- 🗶 وہ رسول محترم (ملکیماً) جن کے لیے فرشتے دعائے رحمت کرتے ہیں۔
- وہ رسول محترم (مُثَاثِينًا) جن کی عمر کی قشم اللّٰہ تعالیٰ نے اپنی کتاب مقدس میں اٹھائی ہے۔ مصدر المحترم دیکائینئی جسک درگا کی شہرتال نے برتر پر نے متر برتا ہوں کے انہ
- وہ رسول محترم (عَلَيْمَ) جن کی زندگی کو اللہ تعالی نے بہترین نمونہ قرار دیا ہے۔ وہ رسول محترم (عَلَیْمَ) جن پر ایمان لانے کا وعدہ تمام انبیائے کرام عِیل ہے عالم ارواح میں
  - עַלעַ-
  - الله وه رسول محترم (مُثَاثِينًا) جنفين الله تعالى نے معراج جسمانی کے شرف سے نوازا۔
  - وہ رسول محتر م (مَنْ اللَّهُمُ) جن کے بعد قیامت تک اب کوئی دوسرا نبی آنے والا نہیں۔
     وہ رسول محتر م (مَنْ اللَّهُمُ) جن کے خوش ہونے سے اللہ خوش ہوتا ہے۔
    - وہ رسول محترم (مُنْ اللِّمُ عَلَيْمَ) جن کے ناراض ہونے سے اللہ ناراض ہوتا ہے۔
      - ﷺ وہ رسول متر مر عظیم) جن کے مارا ک ہونے سے اللہ مارا ک ہوما ہے۔ ﷺ وہ رسول محتر م( عَلَيْظِ) جن کی اطاعت اللّٰہ کی اطاعت ہے۔
        - ﴾ وہ رسول محترم (مثلیمًا) جن کی نافرمانی اللہ کی نافرمانی ہے۔
- ﴾ وہ رسول محتر م(مُنَاتِیُّا) جن کے کسی بھی فیصلے یا تھم سے روگردانی سارے نیک اعمال برباد کر دیتی ہے۔
  - 🕏 وہ رسول محترم (مُثَاثِيمًا) جن ہےآگے بڑھنے کی کسی کو اجازت نہیں۔
- ۔ وہ رسول محتر م (مَثَاثِیْز) جن کے حضور اونچی آواز میں بات کرنا اپنی دنیا و آخرت برباد کرنا ہے۔
  - 📽 وہ رسول محترم (مُناقِيمًا) جن کی اطاعت میں جنت اور نا فرمانی میں جہنم ہے۔
- ہم سب ای رسول محترم ( مُنْقِظِ ) کی امت سے ہیں۔ ہم سب نے ای رسول محترم ( مُنْقِظِ ) کا کلمہ پڑھا ہے۔ ہماری نبیت ای رسول محترم ( مُنْقِظِ ) کے ساتھ ہے تو پھر یہ کیا کہ ہم نے علیحدہ
- ملمہ پر تھا ہے۔ ہماری سبت ای رحوں سر ہر دیوا) سے حام تھ ہے و پر رید میا کہ ہم سے یعدہ علیحدہ نام رکھ لیے علیحدہ نسبتیں قائم کر رکھی ہیں۔ علیحدہ فام رکھ لیے
- ہیں اور پھراپی اپی نببت، اپنے اپنے فرقے ، اپنے اپنے مسلک اور اپنے اپنے نام پر فخر جمانے میں خوشی محسوس کرتے ہیں۔
- اے لوگو جو اللہ اوراس کے رسول (مُثَاثِمٌ) پر ایمان لانے کا دعوی رکھتے ہو! کیا ہمارے دل اسے این کہ این کہ این کہ

سنت رسول مَثَاثِينَا جان لينے كے باوجود ہم أنھيں چھوڑنے كو تيار نہيں۔

الله اوررسول مَنْ اللهِ اللهِ

( مَنُ رَغِبَ عَنُ سُنَّتِيُ فَلَيُسَ مِنِّيُ )) [بخارى، كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح: ٥٤٠١ -.... الخ: ١٤٠١]

"جس نے میرے طریقے ہے منہ موڑااس کا میرے ساتھ کوئی تعلق نہیں۔"

اے لوگو جو ایمان لائے ہو! ہم سب نے اپنے رسول محترم مُثَاثِثِمُ کا ارشاد مبارک من لیا، آیئے! ذراغور کریں کہ ہمارے پاس اس کا کیا جواب ہے؟

﴿ إِنَّ الَّذِينُ وَ فَوْ قُوْا دِيْنَهُمْ وَكَانُوْا شِيعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِيْ ثَنَى ءِ ﴾ [الأنعام: ٩٠٨] "جن لوگوں نے دین کو فرقوں میں تقسیم کر کے نکڑے نکڑے کر دیا، (اے رسول!) تحصارا ان سے کوئی تعلق نہیں۔"

تقلید چوتھی صدی میں شروع ہوئی، اس سے پہلے کوئی حنی، ماکی، شافعی اور صبلی نہ تھا۔ مدرسہ دیو بند کا ۱۹۱ء میں بنا؟ اس سے پہلے کوئی دیو بندی نہ تھا۔ مولا نا احمد رضا خان بریلوی ۱۹۱۱ء میں فوت ہوئے اس سے پہلے کوئی بریلوی نہ تھا۔ یہ سب فرقے جدید ہیں۔ اہل سنت ہی صرف ''جماعت'' ہے، باقی سب فرقے ہیں۔ ہم کو صرف رسول اللہ تالیلی کی پیروی کا حکم دیا گیا ہے۔ آپ تالیلی کے فرامین کو حدیث کہتے ہیں۔ حدیث رسول تالیلی کو مان کر محمدی بنو۔ پھر ان کے ہوئے طریقے پر چل کر اہل سنت بنو، یہی نی تولیلی کی سنت پر چلنے والی جماعت ہے۔ بتا کے ہوئے طریقے پر چل کر اہل سنت بنو، یہی نی تولیلی کی سنت پر چلنے والی جماعت ہے۔ رسول اللہ تالیلی نے فراما:

« مَنُ خَرَجَ مِنَ الْحَمَاعَةِ قَيُدَ شِبُرٍ فَقَدُ خَلَعَ رِبُقَةِ الْإِسُلَامِ مِنُ عُنُقِهِ»

[مسند أحمد: ١٣٠/٤- المستدرك للحاكم: ١٨/١- صحيح ابن حبان: ٦٢٣٣] "جو جماعت سے بالشت بحر پیچے ہٹا، اس نے ايمان كا حلقه اپنی گردن سے اتار دیا۔" اہل سنت نبی سَلَّیْم کے فرمال برداروں كا نام ہے اور سب فرقے امتیوں کے نام پر نئے بنے ہیں۔ نبی سَلَیْم کے مقابلے میں کسی امتی كی كوئی حیثیت نہیں، اپنی نسبت نبی سَلَیْم كی طرف كرو، امتی كی طرف نه كرو كيونكه رسول الله سَلَّیْم كی ذات جیسی کسی كی ذات نہیں اور ان كی بات جیسی کسی کی بات نہیں ۔

> چھوڑ کر راہ سنت کی مگن بیٹھے ہو اپنے فرقول کی لگائے لگن بیٹھے ہو جب مجمد (مُلَاثِیْمُ) کا کسی فرقے سے تعلق ہی نہیں کیوں مانتے اور چھوڑتے فرقوں کو نہیں

# بریلوی حضرات کی مزید دورخی:

الله تعالی اور اس کے رسول من الله کیا است (جودونوں وجی ہیں، دیکھیے تر جمہ قرآن از احمہ رضا: الله تعالی اور اس کے رسول من الله کیا ہے جارے میں نعیم مراد آبادی صاحب نے اپی تفسیر الا تعام (۵۲، ف ۱۲۳) میں لکھا: ''لیوی تحصارا طریقہ اتباع نفس وخواہش ہوا ہے نہ کہ اتباع دلیل، اس لیے اختیار کرنے کے قابل نہیں۔'' الا تعام (۱۲۱، ف ۲۲۲) میں لکھا: ''کیونکہ دین میں حکم الہی کو چھوڑ نا اور دوسرے کے حکم کو ماننا اللہ کے سوا اور کو حاکم قرار دینا شرک ہے۔'' اور الاعراف (۱۲، ف ۱۷) میں لکھا: ''نص کے موجود ہوتے ہوئے اس کے مقابل قیاس کیا اور جو قیاس کہ نص کے خلاف ہو، وہ ضرور مردود۔''

اوراس کے باوجود کہ دین مکمل ہو چکا (المائدۃ : ۳) اور اس کے باوجود کہ جن صحابہ کرام بی اُلڈیم کو دنیا میں جنت کی خوش خبری دی گئی انھوں نے صرف قر آن و حدیث پر عمل کر کے یہ اعزاز حاصل کیا کیونکہ امام صاحبان تو بعد میں پیدا ہوئے۔

اوراس کے باوجود کہ احمد رضا خان صاحب کے قرآنی ترجہ مع تفییر میں حدیث کی کتابوں کا کافی ذکر ہے۔ بخاری ومسلم کی متفق علیہ احادیث کا ذکر (۳۵) بار ہے اور ان دونوں کتب احادیث کو سیحین کہا ہے۔ (الاُنفال: ۲۹، ف ۱۲۸) صرف بخاری کا ذکر بائیس (۲۲) بار، صرف مسلم کا ذکر اور ان سب کو پانچ بار صحاح کسا اور کسا کا در (۲۲) بار، ترذی (۲۲) بار، ابو داؤد (۱۲) بار، نسائی دو بار اور ان سب کو پانچ بار صحاح کسا ہے۔ داری اور مؤطا امام مالک کا ذکر بھی موجود ہے۔ یعنی قرآن و حدیث کا مکمل مطالعہ کیا لیکن اسے کافی نہ سمجھا اور امام ابو حنیفہ رشائلۂ اور فقہ خفی کا ذکر بار بار کیا اور فقہ خفی کی کتابوں ہدایہ عالمگیری، در مختار کا ذکر کیا۔

مندرجه بالاصورت حال كوسامنے ركھتے ہوئے بيہ باتيں سامنے آئيں جو كم عظيم دورخى ہے: وحی والا دین یعنی قرآن وحدیث اینے پاس موجود ہوتے ہوئے بھی امام ابو حنیفہ رمُلطَّهٔ اور فقہ حنفی کی طرف رخ کیا، حالانکه امام ابو حنیفه رُطلتْه ۸۰ھ میں پیدا ہوئے، ۵۰ھ میں فوت ہوئے، تقلید ۲۰۰۰ھ کے بعد شروع ہوئی، تقریباً ۲۰۰ سال فقہ حنی کوامت مسلمہ نے تسلیم نہ کیا۔ تقلید کے بودے کا پھل یہ نکلا کہ خانہ کعبہ میں پانچ مصلے رکھے گئے اور امت میں فرقہ بندی ہوگئی۔ یاد رہے کہ ائمہ اربعہ کی تقلید کے بعد رفتہ ان کے مقلدین بھی بڑھ گئے اور سلاطین کا میلان بھی تقلید ہی کی طرف ہو گیا۔ ہر بادشاہ اپنے ہم ندہب کو قاضی مقرر کرتا۔ ہر فرقہ اپنے مذہب کو فروغ اور دوسرے مذہب کو زیر کرنے کی تدبیریں اور کوشش کرتااور ایک دوسرے پر جملہ آور ہوتا، بھی کوئی غالب ہو جاتا اور بھی کوئی مغلوب۔ بالآخر شاہ بیرس کے زمانے میں ٢٦٥ ه جرى ميس چار فد جول كے چار قاضى مقرر ہوئے ۔ گويا سركارى طور پر چارول فداہب سلیم کر لیے گئے۔آخر سلطان فرح بن برقوق نے اول نویں صدی میں کعبہ شریف کے اندر مصلیٰ ابراہیم کے علاوہ چارمصلے قائم کر دیے، اس طرح رسول اللہ ٹاٹیٹی کے دین کے حیار مكرے كر ديے گئے۔ ايك مصلے ير نماز ہوتى تو تنيوں مصلے والے بيٹھ ہوئے ديكھا كرتے تھے اور ای طرح کیے بعد دیگرے جاروں مصلوں پرنماز ہوتی تھی۔ یہ سلسلہ تقریباً ۵۰۰ سال تک چلتا رہا۔اب سعودی عرب کے موجودہ حکمرانوں نے حیاروں مصلوں کوختم کر کے امت مسلمہ کوایک مصلی پر جمع کر دیا ہے۔ آپ پاکتان میں یہی فرقہ بندی دکھ سکتے ہیں۔ یہال ہم خیر القرون کے سلف صالحین کے نہایت ہی اہم اقوال نقل کرنا جاہتے ہیں جومخلص کلمہ گو بھائیوں کے لیے کافی ہونے حاسیں:

ا مشہور ثقه امام عامر بن شراحیل اشعمی التابعی (الهوفی ۱۰۴ هـ) فرماتے ہیں:

" مَا حَدَّثُونُ فَ هُو لَآءِ عَنُ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَحُدُ بِهِ وَمَا قَالُوهُ بِرَأْيِهِمُ فَأَلْقِهِ فِى الْحُشِّ "[سن الدارى: ١٧/١ ح: ٢٠٦ وإسنادهٔ صحيح] " يُولُو اور جو " يُولُو اور جو " يُولُو اور جو الله مَا الله مَا الله مَا اللهُ مُن اللهُ مَا اللهُ م

٢\_ ثقة محدث امام عبدالعزيز بن رفيع (التوفى ١٣٠ه) فرمات مين:

س تابعی صغیر مشہور ثقه وثبت امام الحکم بن عتبة (التوفی ۱۱۵ه) فرماتے ہیں:

" لَيُسَ أَحَدٌ مِنُ خَلُقِ اللّٰهِ إِلَّا يُؤَخَذُ مِنُ قَوُلِهِ وَ يُتَرَكُ إِلَّا النَّبِيُّ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ " [جامع بيان العلم و فضله : ٩١/٢، إسناده حِسن لذاته ـ الأحكام

لابن حزم : ٢٩٣/٦ وإسنادة حسن لذاته ]

"نى اكرم كَاللَّيْ (فداه الى واى وروى) كے علاوه الله كى مخلوق ميں كوئى بھى شخص ايسا نہيں ہے كہ جس كى بات لى اور جھوڑى نه جاسكتى ہو۔ صرف آپ كَاللَّهُ بى الىك بابركت اور ياكيزه) شخصيت بيں جن كى ہر بات كى جائے گا۔"

۳۔ مشہور ومعروف ثقہ ومتقن محدث ابراہیم بن پزیدائخعی کے سامنے کسی نے امام سعید بن جبیر تابعی ڈلشنہ کا قول پیش کیا تو آ ب نے فر مایا :

" مَا تَصْنَعُ بِحَدِيثِ سَعِيُدِ بُنِ جُبَيْرِ مَعَ قَوُلِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ " [الأحكام لابن حزم: ٢٩٣/٦ و إسنادة صحيح] ''رسول الله مَاثِيَّةِ كي حديث كے مقالبے ميں تم سعيد بن جبير كي بات كو كيا كرو گے؟'' ۵ امام الائمه الحافظ الكبير ثقة ومتقن محدث محمد بن اسحاق بن خزيمه نيشا پورى ( المتوفى : ااساهه) فرماتے ہیں:

"لَيُسَ لِأَحَدٍ مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَوُلٌ إِذَا صَحَّ الْخَبَرُ عَنَّهُ " "جب نبی کریم تالیظ (فداه ابی و امی و روی) کی صحیح حدیث آجائے گی اس کے مقابلے میں کسی بھی شخص کی کوئی بات قابل النفات واتباع نہیں ہوگی۔' [معرفة علوم للحاكم نيشاپوري، ص : ٨٤، دوسرا نسخة، ص : ٢٨٦، ح : ١٩٠ و إسناده صحيح ] ٢۔ اہل رائے كے مشہور امام جناب ابو حنيفہ نے ايك دن اپنے شاگر د قاضى ابو يوسف سے فرمايا: " وَيُحَكَ يَا يَعْقُوبُ! لَا تَكْتُبُ كُلَّ مَا تَسُمَعُ مِنِّي فَإِنِّي قَدُ أَرَى الرَّأَى الْيَوْمَ وَ أَتُوْكُهُ غَدًا وَّ أَرَى الرَّأَى غَدًا وَّ أَتُوكُهُ بَعُدَ غَدٍ " تاريخ يحيى بن معين : ٢٠٧/٢، ت: ٢٤٦١ و إسنادة صحيح، تاريخ بغداد: ٢٤/١٣]

"اے یعقوب! (قاضی ابو یوسف) تیرا ستیاناس ہو! میری ہر بات نہ لکھا کر، میری آج ایک رائے ہوتی ہے اور کل بدل جاتی ہے، کل دوسری رائے ہوتی ہے تو پھر یرسوں وہ بھی بدل جاتی ہے۔''

اس موضوع پر ایک روایت پیش کی جاتی ہے کہ سیدنا عمر ڈٹائٹۂ کے تورات پڑھنے پر رسول اللہ مَنْ اللَّهُ إِلَى حِيرُهُ اقدس بر ناراضكي كي آثاره كيھے گئے ..... اور پھر آپ مَنْ لِيُّمْ نے فرمايا كه اگر موى مَايْك بھی زندہ ہوتے تو میری انباع کے بغیر کوئی راہ نہ پاتے۔ بیروایت مجالد بن سعید، جابر بن بزید الجعفی ، ابو شبہ عبدالرحمٰن بن اسحاق الواسطی کے سخت ضعیف اور ابو عام القاسم بن محمد الاسدی کے غیرمعروف ہونے کی وجہ سے تمام اسانید کے ساتھ ضعیف ہے۔ [دیکھیے: مجمع الزوائد: ۱۸۳/۱،۱۷۴، ۱۸۲،

ان آ ٹارسلف صالحین اور اہام ابو حنیفہ کے قول کو پیش نظر رکھ کرغور فرمائیں کہ سلف صالحین ابتاع سنت کو کس قدر مضبوطی سے تھامنے کی تلقین ونصیحت فرماتے اور خلاف قرآن وسنت آ راء کو بیت الخلامیں جھینکنے کی نصیحت کرتے اور اپنی رائے سے فتو کی دینا اللہ کی زمین پر ایک نیا دین کھڑا کرنے کے مترادف گروانتے تھے، ان عمرہ اقوال سلف صالحین سے اہل رائے کو عبرت حاصل کرنی چاہیے جو اپنے اندھے مقلدین کو قبل و قال ، رُوِیَ، یُقَالُ اور خلاف قرآن وسنت اور اجماع ماکل سے بھری کتابوں پر عمل کرنے اور ان کے نفاذ پر ابھارتے ہیں۔



فصل جہارم

# فقه تنفي كي حقيقت

فقد حفی کی حالت زارسب کے سامنے ہے۔ جیسا کہ آب نے گزشتہ فصل میں ملاحظہ فرمایا۔ رسول الله مَنْ اللهِ عَلَيْظِ كَا مقام اور آپ مَنْ لِيْلِمْ كَي عظمت ظاہر و باہر ہے، جبیبا كەنعيم مراد آبادي صاحب كى تفییر میں بار باراس بات کا تذکرہ ہے کہ آپ نگاٹی اللہ کے قریب ترین بندے اور رسول ہیں اور آپ مالی ما معلوق میں سب سے افضل ہیں۔ اس کے بعد امام ابو حنیفہ کی تقلید کا کیا جواز بنتا ہے، حالانکہ اس تفسیر میں لکھا ہے '' ولی کو نبی ہے فضل جاننا انتہائی خطرناک ہے۔'' (الکہف، ف ۱۷۸) پتا ہے اس دورخی کا قیامت کے دن کیا نتیجہ نکلے گا۔ قیامت کے دن لوگوں کو ان امامول کے نام یر بلایا جائے گا جن کی وہ اطاعت کرتے تھے۔ ظاہر ہے حنفیوں کوامام ابو صنیفہ کے نام پر یکارا جائے گا اور جو کلمہ گورسول الله تالین کی اطاعت کرتے ہیں ان کورسول الله تالین کے نام پر بلایا جائے گا۔ ( دیکھیے تفییر مراد آبادی، بنی إسرائیل: ۷۱، ف ۵۹ المومن: ۳۲، ف ۷۱)

# موجودہ فقیر نفی کی حالت زار:

ہمارے ملک میں چونکہ حنفی بھائیوں کی غالب اکثریت ہے، اس لیے ہم صرف حنفی فقہ کے بارے میں اس کتاب میں بحث کریں گے، تا کہ معاملہ بالکل صاف ہو جائے۔اس وقت حنفی فقہ کی جومعتر کتابیں دستیاب ہیں ان کی فہرست پہلے ہی دی جا چکی ہے۔ان کتابوں کا بغور مطالعہ کرنے کے بعدانیان اس نتیجہ پر پہنچتا ہے کہ فقہ کی ان کتابوں میں دوقتم کے مسائل درج ہیں : ( : وہ مسائل جوقر آن و حدیث اور اخلاق وتہذیب کے سرا سرخلاف ہیں۔ ب: وه مسائل جو قرآن وحدیث کے مطابق ہیں۔ پہلے فقہ کی ان کتابوں سے وہ مسائل درج کیے جاتے ہیں قرآن و جدیث اور اخلاق و تہذیب کے سراسرخلاف ہیں۔

#### حصهاول:

اس میں کتب فقہ حنفی کے وہ مسائل درج ہیں جوخلاف شرع ہیں، ایسے مسائل چھ سوسے زائد ہیں، اختصار کی خاطر یہاں کم درج کیے جا رہے ہیں۔ یاد رہے کہ بیسب حنفی فقہ کی کتابیں ہیں جو بریلویوں اور دیو بندیوں کے نزدیک قابل تسلیم ہیں کیونکہ دونوں امام ابو حنیفہ کو اپنا امام اعظم مانتے ہیں:

ا۔ رسول اللہ مَالِیُمَ نے فرمایا کہ ابوحنیفہ میری امت کا چراغ ہے۔ (درمختار: ۱۷۱۱)

و مشہور حنی عالم ملاعلی قاری نے اپنی کتاب موضوعات کبیر میں لکھا ہے کہ یہ حدیث باتفاق محدثین موضوع ہے یعنی من گھڑت ہے۔

۲۔ امام ابوحنیفہ نے سو بار اللہ تعالیٰ کو خواب میں دیکھا۔ (ورمختار: ۲۹۱)

ہ اور فاوی قاضی خال جلد چہارم میں لکھا ہے کہ جوشخص سے کہ یک میں نے اللہ تعالیٰ کوخواب میں دیکھا تو و شخص اور بتوں کی ہوجا کرنے والا برابر ہیں۔

س۔ اہام نے اپنے آخری حج میں کعبہ شریف کے خادموں سے ایک رات اندر داخل ہونے کی اجازت لی۔ ایک رکعت میں ایک ٹا نگ پر آدھا قر آن شریف ختم کیا پھر رکوع اور سجدہ کیا پھر دوسری رکعت میں کھڑے ہوئے، یہاں تک کہ دوسری ٹانگ پر باقی آدھا قر آن ختم کیا۔ (درمخار: ۱۰۰۱)

ھو حدیث شریف میں ہے کہ قرآن مجید کو تین ون سے کم میں ختم نہ کیا جائے۔[بخاری، کتاب فضائل القرآن، باب فی کم یقرأ القرآن: ٥٠٥٤] (اور فقد حنی)

۳۔ امام صاحب کے والدگرامی ثابت اُٹرانشد اپنے بیٹے امام ابوصنیفہ کو سیدنا علی ڈٹائٹڈ کے پاس لے گئے اور دعا کروائی۔ (درمختار: ۳۱۸۱)

الله میدامر که سیدناعلی دلانتواک کا چالیس ججری میں وفات پانا اور امام الوحنیفه کا ۸۰ ججری میں پیدا ہونا مسلمہ ہے گرید مؤلف صاحب کی تاریخ دانی اورصحت روایت کانمونہ ہے۔

۵۔ امام ابو بوسف قاضی تھے بعضول نے آپ کوسخت ست ککھا ہے۔ (مقدمة فاوئ عالمگيرى: ١٥٣١)

- الله یادر ہے کہ امام ابو بوسف حفیوں کے مشہور امام ہیں۔
- ۲۔ معتزلہ (شیعہ) فروع میں حفی ہیں۔ (در مختار : ۱۰۸۱) سنی کا نکاح معتزلی سے جائز نہیں، اس لیے کہ وہ کافر ہیں۔ (در مختار :۲۲٫۲)
  - # غور کی ضرورت ہے۔
- کے لعنت ہو ہمارے رب کی بقدر شار ریت کے ذرات کے اس شخص پر جو ابو صنیفہ کے قول کورد کر
   کے لیمی قبول نہ کرے۔ (در مختار: ۱۳۲۱) صاحبین لیمی امام ابو صنیفہ کے شاگر دوں امام محمد وابو
   یوسف نے دوثلث سے زیادہ مسائل میں امام ابو صنیفہ کا خلاف کیا ہے۔ (در مختار: ارض ۳۳۳)
- ﷺ قابل غور بات ہے۔ پھر اور لوگ جو امام ابو حنیفہ رشاشہ سے اختلاف کرتے ہیں ان پر غصہ کیوں؟ جب کہ ان کے شاگر دول نے ان سے اتنا اختلاف کیا۔
  - ۸۔ امام ابو صنیفہ کا کوئی قول اس قتم کانہیں کہ جس کی دلیل قرآن وحدیث سے نہ ہو۔ (شرح وقایہ: اراا)
    - اس بات کی صدافت ہی کا اس باب میں جائزہ لیا جارہا ہے۔
- 9۔ امام ابو حنیفہ و صاحبین کا قول صحیح حدیث کے خلاف ہو تو اپنے ائمکہ کے قول پرعمل ہوگا، حدیث برنہیں۔ (مقدمہ ہدایہ: ۱۸۱۱)
- ﷺ کیا ہی انصاف ہے!! یہ بات سراسر قرآن و صدیث کے خلاف ہے، کیا حنی ائمہ صاحب وحی تھے؟ (النباء: ۸۰،۲۵)
- ۱۰ بنوی طلب کرنے والا پو چھے کہ اس مسلم میں شافعی بڑالٹند کا کیا قول ہے تو مفتی جواب میں ابوصنیفہ رڑاللہ کا قول بیان کر دے۔ (درمخار:۲۷۲/۳)
  - **ﷺ** دیانتداری کا تقاضا بھی یہی ہے۔
  - اا۔ ہمارا مذہب حق ہے اور دوسرے کا مذہب خطا۔ (در مختار: ارص ۲۷)
  - پیسارے کرشے تقلید کے ہیں، حق اور خطا کا پتاای باب میں چل جائے گا۔
  - ۱۲۔ اگر چەمفتی نے خطا کی ہو جب بھی عامی کواس کی تقلید لازم ہے۔ (شرح وقایہ: ۱۳)
    - # وليل كيا ہے۔
  - سا۔ اجماع ہے عوام کے لیے کہ تقلید صحابہ کی ، ائمہ کے مقابلہ میں نہ کی جائے۔ (شرح وقایہ: ۱۳)

ﷺ قرآن کےخلاف ہے۔ (النساء: ۱۵۱۱ء البقرة: ۱۳۷)

۱۳ ایک مجتبد دوسرے مجتبد کی تقلید نہیں کر سکتا بلکہ اس کو حرام ہے۔ (در مختار: ۱۳۳۷، مقدمہ عالمگیری: ۱رس)۔

و اگر حرام ہے تو سب کے لیے حرام ہے اور اگر تقلیر محمود ہے تو سب کے لیے ہے۔

# فقه کے متعلق:

10\_ فقد کا سیکھنا افضل ہے باقی قرآن سیکھنے سے۔ (درمختار: اروا اور عالمگیری: ۱۲۹/۹)

١٦- بورا قرآن را صنے سے فقہ را صنا افضل ہے۔ (عالمگیری:٩ر٩١١١يماً)

۱۵۔ کتاب در مختار باذن نبوی تالیف ہوئی۔ (در مختار: ۱۸۱۱)

& ورمختار کی بابت لکھا ہے بوجہ ایجاز قابل افتاء نہیں۔ (مقدمہ ہدایہ: ار ۱۰۵)

۱۸\_ مصنف درمختار کے استاد کا نام عبدالنبی تھا۔ (درمختار: ۱۳۸۱)

عدالنبی وغیرہ نام رکھنا ظاہراً کفرہے۔ (مقدمہ ہدایہ: ۱۸۲۱)

### عقائد کے متعلق:

ایمان اہل آسان واہل زمین کا نہ بڑھتا ہے نہ گشتا ہے۔ (مقدمہ ہدیہ: ۱۷۱۱)

ھو قرآن کی بہت می آیات کے خلاف ہے اور دیکھیے سے بخاری [کتاب الإیمان، باب قول النبی بَشَلَیْمُ

# (( بني الإسلام على خمس)]

# ایمان کے متعلق:

۲۰ مومن ایمان اورتو حید میں برابر ہیں۔ (مقدمہ ہدایہ: ۱۷۱۱)

عاذ الله! انبیاء اور ادنی درجه کے ایمان والے کا ایمان اور توحید کیے برابر ہو سکتے ہیں۔

۲۱ - جوالل قبله صحابه نتألتُهُ كو گالی دینا جائز سمجھے وہ کافرنہیں۔ (درمخار:۲۹۲۱)

و انصاف کی دہائی ہے۔

۲۲\_ جوالله کی صفت اور دیدار کے منکر ہیں، وہ کا فرنہیں۔ (درمختار:۲۹۲۱)

ﷺ نہ معلوم پھر کون کا فر ہوں گے؟

۲۳ ـ حدیث مشهور کا منکر بقول صحیح کا فرنهیں \_ (درمخار: ۵۹۲٫۲)

### وضو کے متعلق:

۲۷۔ بے ترتیب وضو کرے (پہلے پاؤں دھوئے پھر منہ پھر کلی وغیرہ) تو جائز ہے۔ (ہدایہ: ار ۳۳،۳۲)

۲۵۔ اعضائے وضو پر کھیوں کا اخراج لگا ہواور پانی اس کے ینچے نہ پہنچے تو وضو جائز ہے۔ (عالمگیری: ار۵)

٢٦\_ وضوميں كوئى عضو دهونا كبول جائے تو باياں پير دهولے تو وضو درست ہے۔ (ہدايہ: ٢٦/١)

٢٧\_ مستحب ہے سورة "إنا أنزلنا" كا پڑھنا وضوك بعد (در مختار:١٧١١)

۲۸ بلانیت وضو سے نماز ادا ہو جائے گی۔ (درمختار: ۱۸۱۱ ومنیة: ۲۲)

🗯 "انگال کا دار و مدار نیتوں پر ہے " (بخاری:۵۴) والی مشہور حدیث کدھرگئی؟

79۔ جھیگے ہوئے چھوارے کا پانی (نبیذتمر) جوشیریں ہو گیا ہوتو اس سے وضو جائز ہے۔ (عالمگیری: ۱۳۲۱)

#### مسواک کے متعلق:

۳۰۔ مسواک لیٹ کر کرنے سے تلی بڑھ جاتی ہے اور مسواک کو مٹھی بھر پکڑنے سے بواسیر پیدا ہوتی ہے اور مسواک کر کے نہ دھونے سے ہوتی ہوتی ہوتا ہو جاتا ہے اور مسواک کر کے نہ دھونے سے شیطان سوار ہوتا شیطان مسواک کرتا ہے اور مسواک ایک بالشت سے زیادہ کمبی رکھنے سے شیطان سوار ہوتا ہوتا ہے اور مسواک پڑی رکھنے سے جنون کا خوف ہے۔ (در مختار: ۱۸۲۱)

# جن چیزوں سے وضو نہیں ٹوٹا:

# جن چیزوں سے عنسل لازم نہیں آتا:

٣٣ ـ بوجها مُعانے ہے منی بلاشہوت نکلے تو عنسل فرض نہیں ۔ (در مختار: ١٠١١)

٣٣٠ مني شهوت سے جدا ہو تو ذكر بكڑ لے، بكڑ بے بعد دور ہونے شہوت كے منى فكلے توعشل فرض

نهیں\_(ابو بوسف) ( درمخار: ۹۲/۱ ـ عالمگیری: ۱۸۰۱ ـ شرح وقایی: ۱۳۳۱ )

۳۵\_شہوت کے بغیر منی نکلی تو تخسل واجب نہیں۔ (ابو یوسف) ( در مختار: ۱۹۲۱)

۳۹ مانور یا مردہ یا کم عمرلز کی سے جماع کرے اور انزال نہ ہو تو عنسل فرض نہیں۔ (درمختار: ار۹۵

عالمگیری: ۱۲۶۱\_مدایه: ۱۸۷۸)

ے اور کا ذکر فرح یا دہر میں داخل کرے توعشل لازم نہیں۔( درمختار: ار98)

۳۸ باکرہ سے جماع کرے اور بکارت قائم رہے توعشل لازم نہیں۔ (ورمختار: ۹۲۸)

و کیا ہے کا کیا ہے؟

۳۹\_ حض کے دن پورے ہونے پر بغیر عسل صحبت جائز ہے۔ (قول ابو حنیفد۔ ہدایہ: ۸۸۸ ۔ شرح وقایہ: ۲۵ ۔ قد وری: ۲۸)

الله خلاف قرآن وحديث ب- [ البقرة: ١٢٢ م السنن الكبرى للبيهقي: ٤٦٢/١ ]

مهر نفاس والی کے جیالیس دن گزرنے کے بعد بغیر عسل کے صحبت جائز ہے۔ (شرح وقامیہ: ۲۵)

# بانی کے بیان میں:

اہم۔ وہ در وہ حوض میں آ دمی کا بیشاب یا نجاست پڑ جائے تو وہ پاک ہے۔ (در مختار: ۱۰۸/۱) اور

ا یسے حوض میں شیرہ انگور کھرا ہواور پیشاب پڑ گیا تو وہ پاک ہے۔(ہدایہ:۱۳۹۱، ۱۳۰۰) ایسے

حوض میں کتا مرا پڑا ہو تو اس کی دوسری طرف وضو جائز ہے۔( بہثتی زیور:۱ر۲۷)

۴۲ \_ حوض میں کتا گر کر مر گیا، اگر ته میں بیٹھ گیا تو وضو جائز ہے۔ ( در مختار : ۱۱۲۱۱ )

۱۱۸۱۱) موائے سؤر کے سب کے بال اگر پانی میں گر جا کیں تو پانی پاک ہے۔(درمخار:١٨٨١)

## بیثاب کے متعلق:

مہم یکی نجاست (آدمی کا پیشاب) ہشیلی کی گہرائی کے برابر معاف ہے۔ (در مخار: ار ١٦٤٠ ـ

عالمگیری: اراک بداری: ار ۲۸۸) جن جانورول کا گوشت حلال ہے ان کے پیشاب میں چوتھائی سے کم کپڑا بھر جائے تو معاف ہے۔ (در مخارج ام ۱۲۸ عالمگیری اراک شرح وقالیہ: ۲۹ کنز: ۲۵)

۳۵ مغلظ نجاست یعنی پاخانہ منی ، مذی بمقدار ۳۰۵ ماشے کپڑے کولگ جائے تو کپڑا پاک ہے۔ (عالمگیری:۱۷۱۱۔قدوری:۸۲)

۴۷ سینکٹروں پیشاب کے چینیٹے سوئی کی نوک کے برابر رپڑیں تو پاک ہے۔ (عالمگیری : ارا2۔ درمختار:۱۹۹۱)

۷۶۔ پیشاب اور خون پینا اور مردار کھانا بیار کو جائز ہے حکیم حاذق کے کہنے سے۔ (درمختار: ۴۸ر ۲۴۹۔شرح وقایہ: ۹۲/۲)

٣٨ \_ جو گيهوں بييثاب ميں پھول گيا وہ بھگو كرتين بارخشك كيا جائے تو پاك ہے۔ (درمختار:١٧٢١)

# عام نجاستوں کے متعلق:

۳۹۔ نجاست بھرا کپڑا اس قدر چاٹے کہ نجاست کا اثر جاتا رہے تو پاک ہے۔ (ہدایہ: ۱۸۸۱۔ عالمگیری: ۱۰/۷)

۵۰ جس عضو پر نجاست گلی ہو وہ تین بار چائے سے پاک ہوجاتا ہے۔ (عالمگیری: ۱ر۵۷)

# منه نایاک ہوجائے تو بلاسے۔

۵۱۔ حصری پر نجاست لگے تو چاشنے سے پاک ہے۔ (عالمگیری: ۱۸۵۱ مدایہ: ۲۸۲۱)

۵۲۔ جو انگلی یا پیتان ناپاک ہوجائے چاشنے سے پاک ہوجاتی ہے۔(در مختار:۱۲۸۱)

۵۳ نجس دودھ تین بار جوش دینے سے پاک ہے۔ (در مختار: ۱۷۲۱)

۵۴۔ نجس شہد تین بار جوش دینے سے پاک ہے۔ای طرح نجس تیل ، شیر ، خور ما تینوں کو تین بار جوش دینے سے پاک ہیں۔ای طرح گوشت کا شور بہ جس میں نجاست پڑی ہو تین بار جوش دینے سے پاک ہے۔(ایضاً)

۵۵ حرام چیز ہے دوا کرنا اگر شفا کا یقین ہو تو جائز ہے۔ (ہدایہ:۱۳۹۱)

# شراب کے متعلق:

۵۲۔ جو گوشت شراب میں پکایا گیا ہو وہ تین بار جوش دینے اور خشک کرنے سے پاک ہے۔ (درمختار:۱۷۲۱)

۵۷۔ جو گیہوں شراب میں پکایا گیا وہ کئی بار جوش دے کر سکھانے سے پاک ہوجاتا ہے۔ [ایصناً]
۵۸۔ شراب میں گوندھے ہوئے آئے کی روٹی پکائی گئی ہو، اگر اس قدر سر کہ ڈالا جائے کہ شراب کا
اثر جاتا رہے تو یاک ہے۔ (ایصناً)

۵۹ سورنمک سار میں گر کرنمک ہو جائے تو پاک ہے۔ (عالمگیری:۱۹۶۱ درمخار: ۱۷۰)

### ئتے کے متعلق:

۲۰۔ کتا نجس العین نہیں، کتے کی بیع جائز ہے۔ (در مختار: ۱۱۸،۱۱۹)

۲۱۔ مٹی کے برتن میں کتا منہ ڈالے تو تین بار دھونے سے پاک ہوجا تا ہے۔ (بہتی زیور:ارا۵)

عدیث میں سات بار دھونے کا حکم ہے۔

۲۲ یکتے کے بالوں کا تکما بنانے میں مضا کقہ نہیں۔(ہدایہ:۲۹۲۱)

۱۳- کتے کی ہڈی اور بال اور پٹھے پاک ہیں اور کتے کی کھال کا ڈول اور جائے نماز بنانا جائز ہے۔ (درمختار:۱۱۹۱۱،۱۱۹۔ ہدایہ:۱۷۵۱) سور کی کھال کے سوا ہر جانور کی کھال دباغت سے پاک ہو جاتی ہے۔ (درمختار: ۱۱۷۱۱) سور کی کھال بھی دباغت سے پاک ہو جاتی ہے۔

(مدیہ: ۷۶) آدمی کی کھال دباغت سے پاک ہو جاتی ہے۔ کتے اور ہاتھی کی کھال دباغت "

سے پاک ہوجاتی ہے۔ (درمخار: ار ۱۱۷)

# متفرق نجاشيں:

۱۸۴ ـ سوائے سور کے حرام جانوروں پر بسم اللہ رپڑھ کر ذبح کیا گیا تو اس کے کل اجزاء چر بی اور گوشت یاک ہیں۔(ہدارہے:۱۲۳۸مایہ/۱۷)

میں ہوئے ہوں کے سب کے بال یاک ہیں۔ (درمختار: ۱۸۸۱)

۲۲ ـ مردار کا چستہ اور دودھ پاک ہے۔ (درمختار:۱۱۸۱۱)

# تيمّم كا بيانِ:

۲۷\_ تیمّم میں ترتیب شرط نہیں \_ (شرح وقایہ: ۱۷۸)

۲۸ \_ کیچڑ سے تیم جائز ہے۔ (ہدایہ: ۱۸۹۱)

ع ﴿ فَتَيَمَّمُوْا صَعِيْدًا طَيِّبًا ﴾ [النساء: ٤٣] كاحم كدهر كيا؟

٢٩ \_ سورياكتى كى يبير برغبار موتوتيتم جائز ہے \_ (ابوطنيفه) (بدايہ:١٨١١)

#### اذان كابيان:

۰۷۔ اذان فاری وغیرہ ہر زبان میں جائز ہے، اگر لوگ سیسجھ لیس کہ اذان ہوئی ہے۔ (در مختار: ار ۲۲۷۔ ہدایہ: ۲۲۹۸)

### نماز کی کیفیت کا بیان:

اک۔ شروع کرنا نماز کا سوائے عربی کے درست ہے۔ بجائے اللہ اکبر کے اللہ کبیر یا اللہ کبار کہنا جائز ہے۔ بجائے اللہ اکبر کے اللہ اکبر کے جائے اللہ اکبر کے سجان اللہ یا تبارک اللہ کہے تو جائز ہے۔ سجان اللہ یا لا الہ الا اللہ کہے تو جائز ہے۔ اللہ اکبر کا ترجمہ فاری میں پڑھے تو بھی جائز ہے۔ نماز کے سب اذکار اور خطبہ و ثنا وغیرہ ہر زبان میں درست ہیں۔ (ور مختار، عالمگیری) سب اذکار سوائے قراء ت کے باوجود عربی جاننے کے غیر زبان میں جائز ہیں۔ (قول ابو حفیفہ) (در مختار: ۱۲۲۷۔ ہدایہ: ۱۲۳۸)

۲۷\_ نماز کے سب اذکار اور خطبہ وغیرہ ہرزبان میں درست ہے۔ (درمخار: ۲۳۲۱، بدایہ: ۲۳۲۱) ۷۳\_عورت سینے پر ہاتھ باندھے۔ (درمخار، عالمگیری، ہدایہ: ۱۸۱۸۔ شرح وقایہ: ۱۸۸۸) ۷۲\_ امام قراءت شروع کر لے تو مقتدی سبحانگ اللهم پڑھ لے۔ (عالمگیری: ۱۸۱۱)

\$ ابآيت: ﴿ وَإِذَاقُونَى الْقُرْانُ ﴾ [الأعراف: ٢٠٤] كاحكم كبال كيا؟

۵۷\_بسم الله كامنكر كافرنهيس \_ ( درمختار: ۱را۲۵)

# حالانکه بیقرآن ہے۔ (النمل: ۳۰)

۲۷\_ درود پڑھنا ہار بے نز دیک فرض نہیں۔ (ہدابیہ۔شرح وقابیہ: ۹۲)

۷۷۔ سلام کے وقت قصداً حدث کرے (ہوا خارج کرے ) تو نماز فاسد نہیں ہوگی، سلام پھیرنے کی بھی ضرورت نہیں \_ (ورمختار، ہداریہ: ۹۲۰ \_شرح وقایہ: ۱۰۴۰)

۷۲-سلام کے وقت عمداً قبقہہ کرے تو نمازنہیں ٹوٹی۔ (بدایہ:۱۲۰۱)

9 کـ امام نے بعد تشہد کے باتیں کیں یام جدسے نکل گیا تو نماز جائز ہے۔ (شرح وقایہ: ۱۰۵)

وہ امور <sup>ج</sup>ن ہے نماز فاسد نہیں ہوتی :

۸۰ نمازی جنبی آدمی یا کتا منه بندها لے کرنماز پڑھے تو جائز ہے۔(درمخار:۱۹۹۱)

٨١ ـ پيثاب كي جگه يا د بريزنجاست كلي هو، كو بكثرت موتو نماز جائز ہے۔ ( درمخار: ١٧٦١)

۸۲ کتے بلی کو بلائے یا گدھے کو ہانکنے سے نماز فاسدنہیں ہوتی۔ ( درمختار: ۳۲۲۷ بدایہ ۱۲۲۲)

۸۳\_امام کی قراءت مقتدی کو اچھی معلوم ہواور روکر کہے کیوں نہیں یا ہاں یا البتہ تو نماز فاسد نہیں ہوتی۔ (درمختار: ار۳۲۵)

۸۸\_نماز میں قبلہ ہے منہ پھیر لینے ہے،اگر چہ سارا بھیر لے،نماز فاسنہیں ہوگی۔ (درمخار:۱ر۳۳۰)

۸۵۔مرد نماز پڑھ رہا ہے اورعورت نے بوسہ دیا تو نماز فاسدنہیں ہوتی، ہاں اگر مرد نمازی عورت کو بوسه دیے تو نماز فاسد ہوگی۔ (درمخار: ۱۸۰۹-۳۲۹ عالمگیری: ۱۹۲۸)

۸۱\_فقہ حنفی کے مطابق حنفی صاحبان کی نماز کا ایک نادرنمونہ، کتاب حیاۃ الحوان الکبریٰ،مطبوعہ مصر (۲۱۴/۲) میں ہے کہ بادشاہ سلطان محمود رشلشہ امام ابو صنیفہ رشلشہ کے مذہب پر تھا اور علم حدیث کی حرص رکھتا تھا اور مشائخ سے حدیث سنتا اور استفسار کیا کرتا تھا۔ اکثر احادیث کو اس نے شافعی مذہب کے موافق پایا۔ اس نے فقہاء کو جمع کیا اور ان سے ایک مذہب کے دوسرے مذہب پر ترجیح کا مطالبہ کیا تو اس بات پرسب کا اتفاق ہوا کہ دونوں مذہب کے موافق دو دو رکعت نماز پڑھنی چاہیے۔ پس اس نماز میں نظر وفکر کرنے سے جو مذہب اچھا معلوم ہواس کو اختیار کرنا جاہیے۔ پس قفال مروزی نے نماز پڑھنی شروع کی تو وضو کو پوری شرطوں سے ادا کیا اور لباس اور استقبال قبلہ بھی بخو بی کیا اور نماز کے ارکان فرض اور سنتیں اور آ داب کو بدرجهٔ کمال اداکیا اور ایسی نماز برهی جس سے کمی کرنا امام شافعی الله کے نزدیک درست نہیں۔ پھر اور دو رکعت اس طور ہے ادا کیس کہ جو امام ابو حنیفہ رشالت کے نز دیک جائز

ہوں۔ کتے کی کھال دباغت دی ہوئی کو پہن لیا اور اس کو چوتھائی نجاست سے آلودہ کیا اور نبیز کھجور سے وضوکیا، چونکہ گرمی کا موسم تھا، اس لیے کھیاں ادر مچھر اس پر جمع ہوگئے اور بے نیت کے وضو کیا اور وضو بھی الٹا کیا، یعنی پہلے بایاں یاؤں دھویا پھر داہنا یاؤں پھر چوتھائی سر کا الٹا مسے کیا۔ پھر الٹا منہ دھویا پھر تین بار ناک میں پانی دیا پھر تین بار کلی کی پھر ہاتھ دھوئے۔ پھرنماز میں داخل ہوا تو بجائے تئبیر کے فارس زبان میں کہا خدائے بزرگ است۔ چر قراءت کی تو بجائے: ﴿ مُدُهَا مَّنَانِ ﴾ کے فاری میں کہا برگ سز، پھر بجائے بجود کی جگہ مرغ کی طرح ٹھونگیں مارتے رہے اور آئز پر تشہد میں گوز مار کرنماز سے بغیر سلام کے لکلا اور کہا اے بادشاہ! پینماز امام ابوصنیفہ کی ہے۔ بادشاہ نے کہا کہ اگر اس طرح کی نماز ابو حنیفہ کی نه ہوئی تو میں تجھ کوقل کر ڈالوں گا،اس لیے کہ ایسی نماز تو کوئی صاحب دین جائز نہ رکھے گا۔ پس حفیوں نے امام ابوحنیفہ راللہ کی اس طرح نماز ہونے سے انکار کر دیا۔ (جیسے اب کر جاتے ہیں) تو قفال مروزی نے حفی فرہب کی کتابیں طلب کیں۔ بادشاہ نے منگوا دیں اور ایک نصرانی عالم کو بلایا اور اس کو شافعی اور حنفی ندہب کی کتابوں کے پڑھنے کا حکم دیا تو ابو حنیفہ اٹرالشنہ کے مذہب کی نماز و لیں ہی یائی گئی جیسی کہ قفال مروزی نے پڑھ کر دکھائی تھی، تو بادشاہ نے امام ابوحنیفہ ڈلٹ کے مذہب کو چھوڑ دیا اور امام شافعی ڈلٹ کے مذہب کو اختیار کر

اے میرے مکرم احناف! اگر آپ کو بھی قفال مروزی کی نماز کے متعلق تسلی وتشفی کرنا ہے تو مسائل بحوالہ مندرجہ بالانمبر ۲۳،۲۳،۲۹،۴۴،۳۴،۲۳،۲۷ بغور ملاحظہ فرما کیں اور بعد اس کے چاہیں تو مثل سلطان محمود کے اس مذہب کوخیر باد کہہ دیں، ورنہ کم از کم اس کی تقیدیق کر دیں۔

#### متعلقات نماز:

۸۷\_افعال نماز میں ترتیب شرطنہیں ہے۔ (ہدایہ: ۱۹۹۱)

۸۸۔ جو چاہے کہ فجرسے پہلے سنت پڑھے اس کا حیلہ یہ ہے کہ پہلے فرض سے سنت پڑھے پھر اسے توڑ ڈالے، اب بعد فرض سنت پڑھ لے۔ (عالمگیری: ۳۳۴/۱۰۰- ہدایہ:۹۳۲/۳) ۸۹۔ مستحق امامت وہ ہے جس کی بیوی زیادہ اچھی ہو۔ (درمختار:۱۷۰۱) ۹۰ عورتوں کی جماعت مکروہ تحریمی اور بدعت ہے۔ (ہدایہ:۱۷۶۱)

ه خلاف صديث ہے۔ [ سنن الدارقطنی : ۲۷۹/۱ ح : ۱۰۷۱ إسنادهٔ حسن لذاته۔ سنن أبی داؤد، كتاب الصلاة، باب إمامة النساء: ۹۲ م صحیح ابن خزیمة : ۱۹۷۹ المنتقی

ابن الجارود : ٣٣٣ ]

۱۹۔ سجد أ تلاوت محض ركوع ہے بھی ہو جاتا ہے۔ (در مختار: ۱۹۸۸)

۹۲\_ قنوت بین درود نه پڑھے۔(عالمگیری: ارسےا)

ه يهموقوف عديث كے خلاف ہے۔ [ ابن خزيمة: ١٥٦/٢، ح: ١١٠٠ و إسنادة صحيح۔

فضل الصلاة على النبي للقاضي اسماعيل: ١٠٧]

۹۳ فوت شدہ نماز کے بدلے کفارہ دینا جائز ہے۔ (درمختار: ۲۷۹۱)

۹۴ \_ قضا نمازوں کے کفارے کا طریقہ پیہ ہے کہ دوسیر گیہوں فقیر کو دے پھراس سے بطور ہبہ مانگ لے، روزانہ ایسا کرے جب تک کہ سب نمازوں کا فدییہ نہ ہو جائے۔ (عالمگیری: ۱۰ر ۳۳۷ \_ مدایہ: ۹۳۵٬۹۳۳٫۷)

90\_ قنوت نه يره هركسي نماز مين سوائے ور كے \_ (بدايد: ارص ١٨٥)

8 آگے جا کر لکھا ہے۔ نماز فجر میں قنوت پڑھنا چاروں خلفائے راشدین اور اکثر صحابہ ٹٹالٹیم سے ثابت ہے۔ (ہدایہ: ۱۸۳۷) دونوں قول قابل غور ہیں۔

#### متعلقات جمعه:

97 \_ جمعہ کی شرطوں میں سے بیہ ہے کہ شہر ہو، جہال حدود شرعیہ قائم ہوں۔ (درمخنار، عالمگیری، ہدایہ: ار ۸۲۱ \_شرح وقابیہ: ۱۳۴/۱۱)

ع يشرط دنيا بهرميس مفقود ہے، لہذا جمعہ ناجائز ہے۔

92\_ جعه کی شرطوں میں بادشاہ یا نائب کا ہونا بھی ہے۔ (ہدایہ: ار۸۲۳۔شرح وقایہ: ار۱۳۹)

ﷺ اکثر جگہ رہے بھی مفقو د ہے۔

۹۸ - جمعه کا خطبه بیشه کر بھی پڑھنا جائز ہے۔ (ہدایہ: ارص ۸۲۷ قدوی:۱۴۵۱)

خلاف قرآن ہے۔ (سورۃ الجمعہ:۱۱)

- 99۔ جمعہ کے روز روحیں اکٹھی ہوتی ہیں۔ (درمختار: ۳۲۷۱)
- 98 محض بے اصل ہے۔ البزازیہ میں ہے کہ جارے علماء فرماتے ہیں کہ جو یہ کہے کہ مشائخ کی روحیں حاضر ہوتی ہیں اور تعلیم بھی دیتی ہیں یا ان کوعلم بھی ہوتا ہے، ایسے شخص کی تکفیر کی جائے گی یعنی وہ کا فر ہو جائے گا۔ (عکس و ترجمہ بحرالرائق شرح کنز الدقائق لا بن نجیم : ۱۲۲۵) ۱۲۴۸۔ جوشرطیں جمعہ میں ہیں وہی عیدین میں بھی واجب ہیں۔ (شرح وقایہ: ۱۸۳۱) وکنز)
  - ا ۱۰ اے تکبیرات عیدالاضیٰ جبر سے کہنا بدعت ہے۔ (ہدایہ: ۸۴۷۷۱۔درمختار)
- ھ ہدایہ اور شرح وقایہ (۱۳۹۶) میں رہ ہے کہ عیدین میں تکبیر جہر سے کہے، یہی سنت ہے (راستے اور عید گاہ میں)۔

#### ز کوة کا بیان:

- ۱۰۲ کسی کو انعام کا نام لے کر زکو ہ دی، دل میں نیت کرلی تو زکو ہ ادا ہو جائے گی۔ (بہتی زیور: ۲۲/۳)
- ۱۰۳- زکوۃ نہ دینے کا حیلہ ہیہ ہے کہ جس کے پاس مال ہو بقدر نصاب سال گزرنے سے پہلے ایک درہم خیرات کر دے یا بعض درہم اپنی اولاد کو ہبہ کر دے تا کہ مال نصاب سے کم ہو جائے تو زکوۃ واجب نہ ہوگی۔(ابو یوسف) (درمختار: ام۵۰۵-عالمگیری: ۱۰ر۱۳۳۴- ہدایہ: ۱۹۳۲/۹
- ۱۰۴- جوشخص زکوۃ اپنے قرضہ میں وصول کرنا چاہے تو اس کا حیلہ یہ ہے کہ اپنے رشتہ دار محتاج کو زکوۃ حوالہ کرے پھراس سے واپس اپنے قرضہ میں وصول کر لے، اگر وہ نہ دے تو چھین لے۔ (درمختار، عالمگیری: ۳۳۲/۱۰- برایہ:۹۳۳،۴)
- ۱۰۵ دوسرا حیلہ بیہ ہے کہ قرضہ دار سے کہے کہ میرے خادم کو اپنا وکیل کر لے کہ وہ مجھ سے زکو ق وصول کر کے واپس تیرے قرضہ میں مجھ کو دے دے۔ (عالمگیری: ۱۰۲۳۳۰ بدایہ: ۹۳۳/۳ ۱۰۱۔ جو شخص زکو ق مسجد کی تقییر میں لگانا چاہے تو اس کا حیلہ یہ ہے کہ زکو ق کسی کو دے دے اور وہ مسجد میں لگا دے۔ (درمختار: ۲۸۷۱)

### روزوں کے متعلق:

۱۰۷ شک کے دن کا روزہ خاص رکھیں، اس طرح کہ عوام کو نہ معلوم ہو۔ شک کے دن ففل کی نبیت سے روزہ رکھنا بالا تفاق افضل ہے۔ ( درمختار: ۵۵۳۱)

ا فضل نہیں بلکہ خلاف حدیث ہے، ایبا کرنے والا رسول الله تَالَيْنِ کا نافر مان ہے۔ [ سنن ترمذی، کتاب الصوم، باب ما جاء فی کراهیة صوم یوم الشك : ٦٨٦۔ أبوداؤد، کتاب الصیام،

باب كراهية صوم يوم الشك : ٢٣٣٤ ـ نسائى، كتاب الصيام، صيام يوم الشك : ٢١٩٠]

# وہ چیزیں جن سے روزہ فاسد نہیں ہوتا:

۱۰۸ روزه میں ہاتھ سے منی نکالنے سے روزه فاسر نہیں ہوتا۔ (در مختار: ۱۸۲۱ء برایہ: ۱۸۲۱۱۱)

۱۰۹۔ اگر زنا کے خوف سے جلق لگا کر منی نکال دے تو تو قع ہے کہ وبال نہ ہو۔ (درمخار: ۱۸۲۸۔ بدارہ: ۱۱۲۱۱۱)

۱۱۰۔ جانور کی فرج کے ہاتھ لگایا یا منہ چوما اور انزال ہوتو روزہ فاسد نہیں۔ (درمختار : ۱۷۲۸۔ عالمگیری:۱۶٫۲۔ ہدایہ:۱۱۲۱۱۱)

ااا۔ مردہ عورت سے وطی کی تو روزہ فاسد نہ ہوگا۔ (درمختار: ٥٦٤٨)

۱۱۲۔عورت کو کپڑے کے اوپر سے مساس کیا اور انزال ہوا اگر حرارت معلوم نہ ہوئی ہوتو روزہ فاسدنہیں۔(عالمگیری:۱۹۸۲)

۱۱۳ ران وغیرہ میں جماع کرے اور انزال ہو جائے تو روزہ کا کفارہ نہیں۔ (القدوری: ۱۸۹) ۱۱۳ روزہ کی حالت میں بوسہ دینے سے منی نکل پڑے تو کفارہ نہیں۔ (القدوری: ۱۸۹)

## مجح کا بیان:

۵۱۱ مدینه حرم نهیں \_ (درمختار: ۱۷۲۷)

الله سراسر حديث ك خلاف ب- [ مسلم، كتاب الحج، باب فضل المدينة .....الخ: ١٣٦٠ م أبو داؤد، كتاب المناسك، باب تحريم المدينة: ٢٠٣٤]

#### نكاح كابيان:

۱۱۱۔ شب کو جگانے میں مرد کا ہاتھ اپنی بیٹی پر گیا یا عورت کا ہاتھ اپنے بیٹے پرلگا تو میاں بیوی باہم حرام ہیں۔ ( درمختار:۱۸/۲ عالمگیری:۱۴۰/۲)

۱۱۷۔ اپنی بیٹی کی شرم گاہ شہوت سے در کھنے سے جور وحرام ہو جاتی ہے۔ (درمخار: ۱۹،۲۔ عالمگیری: ۱۹،۲۰۔ عالمگیری:

۱۱۸۔ عورت نے جھوٹے گواہ پیش کر کے دعویٰ کیا کہ میرا فلاں مرد سے نکاح ہوگیا اور قاضی نے تسلیم کرلیا تو مردکواس سے وطی کرنا جائز ہے۔(ابوحنیفہ) (درمختار:۲۲/۲ عالمگیری:۲۸/۲۱)

۱۱۹۔ ای طرح مردعورت پر جھوٹا دعویٰ کر کے ڈگری حاصل کر لے تو مرد کو اس عورت سے وطی کرنی ایک میں کا دونت کا کہا گیگری تاریخاں

جائز ہے۔ (ابوطنیفہ) (عالمگیری: ۱۵۵٫۲)

۱۲۰ نکاح متعه منعقد ہوگا جب که اس کی مدت اس قدر دراز ہو که آ دمی اس مدت تک زندہ نہیں رہ سکتا۔ (ابوصٰفه) (عالمگیری: ۱۵۵۲)

الا ا\_متعه درست ہے۔ (امام زفر) (شرح وقایہ: ۲ راا)

#### رضاعت کا بیان:

۱۲۲ رضاعت امام ابو حنیفه رشطشهٔ کے نزد یک اڑھائی برس ہے۔ (در مختار : ۸۸/۲ شرح وقامیہ : ۱۲/۳ وردی: ۳۱۰)

عصر صریح نص قرآنی کے خلاف ہے۔ (البقرة: ۲۳۳)

#### نسب كابيان:

۱۲۳۔ مرد انتہائے مغرب میں ہو اور عورت انتہائے مشرق میں، اتنے فاصلہ پر کہ دونوں کے درمیان سال بھر کی راہ ہو، کسی طرح ان کا نکاح کر دیا گیا، اگر بعد تاریخ نکاح کے عورت چھ مہینے میں بچہ جنے تو یہ بچہ ثابت النب ہوگا، حرامی نہ ہوگا بلکہ اس مرد کی کرامت تصور کی جائے گی۔ (درمخار:۲۲۸/۲۲۸)

æ الله کی پناہ۔

۱۲۴ کسی نے اپنی بیوی کوطلاق رجعی دی، دو برس سے کم میں لڑکا پیدا ہوا تو لڑکا ای شو ہر کا ہے،

حرامی نہیں۔ (بہشی زیور:۴۹/۲۹)

۱۲۵ نکاح ہو گیا اور زخصتی نہ ہوئی، لڑکا پیدا ہو گیا تو شوہر ہی کا ہے، حرامی نہیں ہے۔ (بہشتی زپور:۳۰٫۸۳)

۱۲۷\_میاں پردیس میں ہے، برسوں گزر گئے، یہاں لڑ کا پیدا ہو گیا تو شوہر کا ہے،حرامی نہیں۔ (بہنتی زپور:۲۸۰۲)

#### حدود کا بیان :

۱۲۷ جوعورتیں ہمیشہ کے لیے حرام ہیں (مال، بہن، بیٹی، خالہ، پھو پھی وغیرہ) ان سے نکاح کر کے اور حلال جان کر صحبت کرے تو حد نہیں۔ (ابوحنیفہ) (در مختار: ۲۷۲۶/۲۸ عالمگیری: ۲۲۴۳/۳

بدایه:۲\_شرح وقایه:۲ ر۹۵ کنز:۴۱۱ قدوری: ۴۹۵)

ﷺ یادرہے کہ قرآن میں ان عورتوں کوحرام قرار دیا گیا ہے۔ (النساء:۲۳،۲۲)

۱۲۸ محرمات (جوعورتیں ہمیشہ کے لیے حرام ہیں) سے حرام جان کر بھی نکاح کر لے تو حد نہیں۔ (ابو حذیفہ) ( درمختار: ۲۰٫۲۲)

۱۲۹\_ جس عورت کو اجارہ پر لیا ہو (خرچی دے کر) زنا کرے تو حد نہیں۔ (در مختار: ۲رامیس۔ عالمگیری:۲۲۵٫۰۳)

# زانی کیوں نہ خوش ہوں گے۔

۱۳۰ فلیفه اور امام اور بادشاه زنا کرے تو حد نہیں۔(درمخار: ۲۲۲۲ مالیگیری: ۳۷۰ ۲۵ بداید: ۱۳۷۳ میلید) ۱۳۰۰ میلادی

ﷺ ہمارا چینج ہے کہ قرآن وحدیث سے ثابت کریں۔

اسار جانور سے جماع کرنے پر حد نہیں آتی۔ (در مخار: ۲۷۲۶ مالگیری: ۲۲۸۸ مراید: ۲۷

۵۲۵\_شرح وقایه: ۱۸۹۵،۹۵)

المحدیث میں ہے کہ اس شخص اور جانور کو قتل کر دیا جائے۔ [ترمذی، کتاب الحدود، باب ما

جاء فيمن يقع على البهيمة : ١٤٥٥]

۱۳۲ کفن چور پر حد نہیں۔ (ورمختار:۲۱۷۲ عالمگیری:۳۱۲،۳)

۱۳۳۱ کسی کا دودھ یا گوشت چرالے تو حدنہیں،کسی کی لکڑیاں یا گھاس یا میوہ یا کھڑی کھیتی چرالے، مسجد کا دروازہ چرالے، قر آن چرالے،کسی کا لڑکا چرالے، مال لوٹ لے،شاہی خزانے میں سے چرالے تو حدنہیں۔ (شرح وقایہ:۲/۱۰۱۱ تا ۱۰۳۳)

ﷺ سراسرقر آن وحدیث کےخلاف ہے۔

### هم شده کا بیان:

۱۳۳۷ روجه مفقود الخبرنوب برس انتظار کرے۔ (عالمگیری: ۳ ر۱۵۱،۱۵۰ بدایہ: ۴ ر۹۳۹ شرح وقاید: ۱۲۲/۲ کنز: ۴۷۰ میل

# عقل سے کام لیں، کیا یہ مکن ہے؟

#### ذنح كا بيان:

۱۳۵\_آگ سے ذرج کرنا جائز ہے۔ (درمخار:۳۸ م۱۸۳)

۱۳۲\_بم الله، الله اكبر راهنا مروه ب\_ (در مخار: ۱۸۸ م ۱۸۸ عالمكيري)

ﷺ خلاف مدیث ہے۔[مسلم، کتاب الأضاحی، باب استحباب استحسان الضحیة ..... الخ: ١٩٦٦] ١٣٧٤ جو جانور کھائے جاتے ہیں ان کو شراب بلائی گئی پھراسی وقت ذرج کر دیا گیا تو حلال ہے۔

(درمختار: ۴۸ مرکه ۱۲ اور مدایه: ۴۸ (۳۰۳)

۱۳۸ جو کوا مردار اور دانه دونول کھا تا ہو وہ حلال ہے۔ (ابوحنیفه ) (عالمگیری: ۸۳۹۸ درمختار:۱۹۳/۴) ۔ ۔ ۔ ۔

۱۳۹\_سانڈا کھانا مکروہ ہے۔ (ہدایہ: ۱۸۱۸)

# قربانی کا بیان:

۴۰ فصب کے جانور کی قربانی جائز ہے۔ (شرح وقایہ: ۵۳/۳)

۱۴۱۔ گاؤں میں عیدالاضیٰ سے پہلے اور ضبح کی نماز کے بعد قربانی درست ہے۔ ( کنز:۳۲۸٫۲۳ بہتی نور ۲۸٫۳۰) علاف مديث عد إبخارى، كتاب الأضاحى، باب من ذبح قبل الصلاة أعاد: ٥٩٦١]

حلال وحرام كابيان:

۱۹۲۲ سؤر کے بال سے موزہ سینا جائز ہے۔ (ہدایہ: ۱۹۲۲)

۱۲۳ کتے کی ہڈی سے دوا کرنا جائز ہے۔ (عالمگیری: ۹۸۸ مہدایہ:۳۲۲)

۱۲۲۷ زمین غصب کر کے مسجد بنا و بے تو ڈر نہیں۔ ( عالمگیری: ۹ ۲۲۷ )

مشروب کا بیان:

۱۲۵۔ ابو یوسف نے ایک قتم کی انگوری شراب خلیفہ ہارون الرشید کے واسطے تیار کی تھی ،اس شراب

کوابا یوشی کہتے تھے۔ ( درمختار :۴۹۰، عالمگیری : ۹ را ۱۸)

۱۴۶۔شراب گیہوں، جو،شہد اور جوار کی حلال ہے۔ (ہدایہ:۳۵،۸۳)

ع فلاف صديث ہے۔[ أبو داؤد، كتاب الأشربة، باب تحريم الخمر : ٣٦٦٩ـ مسلم،

كتاب الأشربة، باب تحريم الخمر و بيان .... الخ: ١٩٨٠]

ے اسراب چھوہارے اور منتی کی حلال ہے۔ (قدوری: ۵۰۸)

۱۴۸۔جس نے شراب کے نو پیالے ہیے اور نشہ نہ ہوا پھر دسواں بیالہ بیا تو نشہ ہوا تو یہ دسواں بیالہ

حرام، پہلے کے نونہیں۔ (درمخار: ۲۹۴۶)

8 قرآن کے خلاف ہے۔ (المائدة: ۹۰)

۱۲۹ سواشراب کے دیگر مسکرات میں جب تک نشد نہ ہو پینا حرام نہیں۔ (ہدایہ:۵۲۲/۲)

۱۵۰ تحقیق بیہ کہ بھنگ مباح ہے۔ (ہدایہ: ۲۸ ۵۲۷)

ﷺ خلاف حدیث ہے کیونکہ جو چیز نشہ کرے حدیث کی روسے حرام ہے۔

فقه حنفی میں حیلیہ سازی <u>:</u>

ققہ حنی میں حیار سازی کے متعلق ہم نے گزشتہ صفحات میں بھی کچھ باتوں کا تذکرہ کیا ہے اور

اب ہم امام ابوحنیفہ کے استاذ الاستاذ ابراہیم کخبی کے حیلوں کے بارے میں بیان کریں گے: ا۔ آپ جب سونے جاتے تو خادم سے فرماتے کہ جوشخص گھر میں آنے کی اجازت مانگے تو کہنا

ہ پیاں نہیں ہیں اور یہ مراد لینا کہ جہاں تو کھڑا ہے وہاں کھڑ نے نہیں ہیں۔ (عالمگیری:

١٠(٥٠٨ ـ بداره: ١٩٣٣)

۲ جو شخص آپ سے ملنا جا ہتا اور آپ کو ملنا منظور نہ ہوتا تو تکیہ وغیرہ پر سوار ہو جاتے اور خادم
 سے کہتے کہ کہد دے وہ تو سوار ہو گئے۔(ایضاً)

۳۔ جو شخص آپ ہے کوئی چیز مستعار مانگتا اور آپ کو دینی نہ ہوتی تو ہاتھ زمین پر رکھ کر فرماتے کہ یہاں نہیں ہے۔[ایصناً]

گرآن کی صریحاً خلاف ورزی ہے۔ (الماعون: ۷)

### فقه کی حقیقت:

حنی ندہب کی فقہی کتابیں دراصل امام ابو حنیفہ کی اپنی ککھی ہوئی نہیں ہیں بلکہ یہ تو بعد کے لوگوں نے کئی صدیوں بعد مرتب کی ہیں۔ کیا بید دعویٰ کیا جا سکتا ہے کہ ان میں ان کی طرف منسوب سب اقوال و آراء صحیح ہیں۔

کتب احناف اور کتب احادیث دنیا میں موجود و متداول اور تقریباً ہر جگہ دستیاب ہیں، اگر کورسول اللہ علی کورسول اللہ علی اور اس ان کا عمل قابل قبول ہے تو فقہ حفی کے ہر مسئلے کو کتب احادیث پر رکھ کر دکھے لیا جائے اور اس کام کو بہت جلد انجام دینے کی ضرورت ہر مسئلے کو کتب احادیث پر رکھ کر دکھے لیا جائے اور اس کام کو بہت جلد انجام دینے کی ضرورت ہو ۔ اگر واقعی رمتی ایمانی ہوتو آج ہی سے کام شروع کر دینا چاہیے، تا کہ فقہ حفی کی حیثیت کھل کر سامنے آجائے اور عوام کو بھی معلوم ہو جائے کہ فقہ حفی میں جو گھناؤ نے مسئلے ہیں وہ رسول اللہ علی اور صحابہ کے تعامل پر ہیں یا نہیں، مثلاً زانیہ کی اجرت کا جواز ، جھوٹا دعوی دائر کر کے ڈگری کرانے پر جمورت سے وطی جائز۔ جانوروں سے بدفعلی پر کوئی حدنہیں بلکہ محرمات ابدیہ (مال بہن) وغیرہ سے پر عورت سے وطی جائز۔ جانوروں سے بدفعلی پر کوئی حدنہیں بلکہ محرمات ابدیہ (مال بہن) وغیرہ سے رجوع کیا جائے۔ رہی جات اکابر فقہائے احناف کی جیسے امام ابو حنیفہ، قاضی ابو یوسف وغیرہ کی رجوع کیا جائے۔ رہی بات اکابر فقہائے احناف کی جیسے امام ابو حنیفہ، قاضی ابو یوسف وغیرہ کی تھانے، تو ان کی جو تصانیف اس وقت دنیا میں موجود ہیں خود حنفیہ بھی غالبًا ان پر عمل کرنے کو تیار نصانیف، تو ان کی جو تصانیف اس وقت دنیا میں موجود ہیں خود حنفیہ بھی غالبًا ان پر عمل کرنے کو تیار نے بہوں جیسا کہ پہلے ذکر ہو چکا ہے۔

من وسلویٰ کے بدلے ہسن و پیاز:

الغرض مسلمانوں نے منہ کا ذائقہ بدلنے کے لیے من وسلویٰ (یعنی قرآن و حدیث) کے

بدلے لہن و پیاز لیا۔ من وسلول ان سے چھین لیا گیا اور ان کے پاس صرف لہن و پیاز ہی رہ گیا۔حوالہ جات کے لیے ویکھیے: (البقرة: ٧٩٠٤٢،٦١ الأنعام: ١٥٣ - الزخرف: ٤٣)

# فقه حنفی کا باب دوم :

اس باب میں وہ مسائل درج ہیں جوقر آن اور سیح حدیث کے مطابق ہیں اور خفی فقہ کی کتابوں میں درج ہیں، ان کی تعداد چھ سو سے اوپر ہے، اختصار کی خاطریباں کم درج کیے جارہے ہیں۔

# قرآن وحدیث ایک مکمل دین:

- ا۔ کتاب وسنت میں سب کچھ موجود ہے۔ (مقدمہ عالمگیری: ۱۱۷۱۱)
- ۲۔ ﴿ ٱلْيُؤُمِّدُ ٱلْمُلُتُ لَكُمُّهُ دِیْنَكُمُهُ ﴾ [المائدة: ٣] سے دین قرآن وحدیث میں ممل ہو چکا ہے۔ (مقدمہ عالمگیری: ٣٢٨١)
- ۔ کتاب وسنت کے موافق عمل کرے اور تعصب، باطل اور کجروی سے بیچے اور یہ مرادنہیں کہ جو کہے میں حنفی ہوں اس کی مغفرت ہو جائے گی۔( درمختار : ۱۸۰۷)
- ۳۔ فتویٰ میں بیہ نہ لکھا کروکیا فرماتے ہیں علمائے دین ومفتیان شرع متین اس مسئلہ میں بلکہ یوں لکھا کروکہ اس واقعہ میں اللہ ورسول کا حکم تم کو کیونکر معلوم ہے؟ (مقدمہ عالمگیری:۱۴۸۱)
  - ۵۔ سیدنا ابن عباس رہائٹیا کا قول خلاف کتاب وسنت کے معتبر نہ ہوگا۔ ( درمختار:۲۰۹۸۲)

#### بحيت حديث:

۲۔ حدیث وحی خفی ہے۔ (مقدمہ ہدایہ: ۱۱،۰۱۱)

۷۔ حدیث جحت ہے۔ (درمختار: ۱۸۵۱)

۸۔ حدیث بھی قطعی ہے، اس لیے کہ موزہ کا مسح حدیث سے ہے، بلا تامل اس کا منکر کا فرہے۔
 (بدایہ: ۱۱/۱۱)

9۔ حدیث کا رد کرنے والا گمراہ ہے۔ (مقدمہ ہدایہ: ۱۸۰۱)

وا۔ جو بات رسول الله تَلْقِيمُ کے بال برابرخلاف ہواس کو ترک کرے۔ (مالا بد:١٠)

اا۔رسول الله مَثَاثِیْم کی محبت محض زبان کے کہنے سے نہیں ہوتی بلکہ اتباع سے ہوتی ہے۔

(شرح وقایہ: ۹۷)

١٢- حديث امام ك قول يرمقدم ہے۔ (بدايہ: ١٧٠٥)

۱۳ موضوع حدیث سے استدلال کرنا حرام ہے اور عمل کرنا بھی حرام ہے۔ (درمختار: ۱۳۷۱ مقدمه بدایہ: ۱۲۷۱۱)

### اقوال امام ابوحنیفه اور مقام حدیث:

۱۴۔ فرمایا جب حدیث صحیح مل جاوے وہی میرا مذہب ہے۔ (مقدمہ عالمگیری:۱۲۹۱)

10\_ فرمایا چھوڑ دومیرے قول کو حدیث کے سامنے۔ (شرح وقایہ: ١٠)

## کتب احادیث کے متعلق:

۱۷۔ اجماع ہے کہ بعد قرآن کے بخاری پھر مسلم۔ (مقدمہ ہدایہ: ۱۱۳۱۱) بخاری و مسلم دونوں میں موجود حدیث متفق علیہ کہلاتی ہے۔ بیہ حدیث سب سے مقدم ہے۔ پھر جو تنہا صبح بخاری میں پھر جو تنہا صبحے مسلم میں۔ (مقدمہ ہدایہ: ۱۱۸۱۱۔شرح وقایہ: ۵)

21۔ طبقہ اول میں بخاری، مسلم اور مؤطا امام مالک ہیں۔ طبقہ ٹانی میں تر ندی، نسائی اور ابو داؤد ہیں۔ ان کا مرتبہ بخاری ومسلم سے کم ہے۔ طبقہ ثالث میں مند شافعی، مصنف عبدالرزاق، مصنف ابن ابی شیبہ سنن ابن ماجہ، دارقطنی، صحیح ابن حبان، متدرک حاکم، کتب بیہ قی، کتب طحاوی، کتب طبرانی۔ ان کتابوں کی احادیث بغیر تنقید اعتبار کے قابل نہیں ہیں۔ طبقہ رابعہ میں باقی حدیث کی کتابیں آتی ہیں۔ (مقدمہ ہدایہ: ۱۵،۱۱۲)

حیرانی کی بات ہے کہ صاحب ہدا ہیہ نے حنی فقہ کی کتابوں کا اس درجہ بندی میں کہیں ذکر تک نہیں کیا۔ شاید یہ کتابیں اس قابل نہیں تھیں کہ کسی طبقہ میں آسکیں۔

# کتب فقہ کتب حدیث کے مقابل:

۱۸ فقہ کے لیے اصل کتاب وسنت ہے۔ (مقدمہ عالمگیری:۲۷۱)

19۔ بدائیے کے مصنف کاشغل حدیث سے کم تر رہا ہے۔ (مقدمہ عالمگیری: ۱۲۰۰۱)

۲۰ درمخار بوجه ایجاز قابل افتاء نہیں۔ (مقدمہ ہدایہ: ۱۰۷)

۲۱۔ فقہ میں جواحادیث ہیں ان پراعتاد کلی نہیں ہوسکتا (جب تک کہ کتب حدیث سے تھیج نہ کر لی

جائے ) حالانکہ فقہ میں احادیث موضوع بھی ہیں۔ (مقدمہ ہداری: ۱۰۷۱)

#### اجماع:

۲۲۔ اسی واسطے بعض اکابرین نے ہرا سے قول و فعل سے انکار کر دیا ہے جوعہداول میں نہ تھا۔ (مقدمہ عالمگیری: ارس)

### اہل سنت کی تعریف:

۲۳۔ افضل جاننا ابو بکر وعمر ڈٹائٹھا کو، محبت رکھنا عثمان وعلی ڈٹائٹھا سے، موزوں پرمسح کرنا۔ ( ابوحنیفہ ) (درمختار: ۱۳۸۷)

#### تقليداور كتب فقه:

۲۲۔ ائمہ اربعہ آپس میں کئی کے مقلد نہ تھے۔ (درمختار:۳۳/۱)

۲۵ آفت تقلید سے بڑی ہے۔ (ورمخار: ۱۲۱۱ براہد: ۱۲۶۱)

۲۷۔ ﴿ فَالْمُعَلُو ٓ اَ اللّٰهِ كُولُونُ كُنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣] سے مراد قرآن وحدیث كا حكم دریافت كرنا ہے، لوگوں كی باتیں مان لینے كا حكم نہیں ہے۔ (مقدمہ عالمگیری:١٣/١)

12\_ یہودونصاری اپنے مولویوں اور درویشوں کا کہنا مانتے تھے، اس لیے اللہ نے مشرک فرمایا۔ مومنوں کو تکم کیا کہلوگوں کے قول مت پوچھو بلکہ پوچھواللہ درسول کا کیا تکم ہے۔ (عالمگیری: ۱۲۷۱)

### بدعت اورابل بدعت :

۲۸۔ تعریف اہل بدعت ہے ہے جولوگ دین میں خواہ اصول میں ہویا فروع میں بدون دلیل شرعی کے گوئی نئ بات پیدا کرے ان کواہل ہوا بھی کہتے ہیں۔ (عالمگیری:۱۹۲۱، ۱۹۷)
۲۹۔ اہل ہوا وہ ہے کہ مخالف سنت ہو۔ (درمخار:۳۱۷۳)

### عقائد كابيان:

۳۰ رسول مُنْ اللَّهُمُّ کے والدین کفر پرمرے۔ (فقد اکبر) (ہدایہ:۱۸۸۱) ۳۱۔ ابوطالب کفر پرمرے۔ (فقد اکبر) (مقدمہ ہدایہ:۱۸۸۱) ٣٢ ـ آيت ﴿ مَا كَانَ لِلدِّيقِ وَالَّذِينَ أَمَنُوٓا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا ﴾ [التوبة : ١١٣] اور آيت : ﴿ إِنَّكَ لَا

تَهُدِی ﴾ [القصص: ٥٦] الوطالب کے حق میں ہیں۔ (ہدایہ: ۱۹۶۱۔شرح وقایہ: ۱۲۲۱) دو کی سرب کے ارد میں ارد میں ارد ہوئی تاہم معتقب سکھیں

(فقدا کبر) اس کے لیے احد رضا صاحب کا قرآنی ترجمہ مع تفسیر دیکھیں۔

۳۳\_سوائے انبیاء اورعشرہ مبشرہ کے اولیاء صاحب کرامات اور علاء اصفیاء کوقطعی جنتی نہیں کہہ سکتے ۔ (مقدمہ ہدایہ: ار۲۸)

# علم غیب کا بیان:

۳۲ علم غیب سوائے اللہ تعالی کے کسی مخلوق کونہیں ہے۔ ( درمختار : ۱ر۲۵۔ ہدایہ: ۱۹۵۱)

۳۵۔عقائد واعمال کفریہ کے لیے سابقہ ابواب دیکھیں۔

### مسائل متفرقه:

۳۶ سلف صالحین سے مرادخصوصاً صحابہ ہیں اورعموماً صحابہ و تابعین ۔ (مقدمہ عالمگیری: ۹۲۱)

۳۷\_ معجزہ وہ ہے جو نبی کے ہاتھ پر ہو، کرامت وہ ہے جومتق کے ہاتھ پر ہو، استدراج وہ ہے جو

فاسق کے ہاتھ پر ہو۔ (در مختار:۱ر۲۹۹)

۳۸\_ پیران پیر عبدالقادر جیلانی حنبلی تھے۔ (ہدایہ: ۱۹۰،۵۷۳)

# وضو کے متعلق:

m9\_نیت ول کے ارادہ کو کہتے ہیں نہ کہ زبان کے بولنے کو\_(در مختار: ۲۷۱۱م\_ ہدایہ: ۲۹\_در مختار: ۲۹/۱)

۴۰ نیت زبان سے کرنا بدعت ہے۔ (درمختار: ۱۸۱۱ بدایہ: ۲۶۸۱)

ام۔ سر کے مسم میں ہاتھ آگے سے پیچھے اور پیچھے سے آگے لیے جانا جا ہیں۔ (ہدایہ: ۱۹۸۱، درمختار: ۱۹۸۱)

۲۲/ گردن کامسح بدعت ہے۔ (ہدایہ:۱۰۲۰،۲۱)

# مسح کے متعلق:

۳۲۰ \_ گاڑھی جرابوں پرمسح جائز ہے \_ ( درمختار ، عالمگیری ،شرح وقایہ: ۱۰۲ \_ قدوری: ار۲۹ )

# پانی کے متعلق:

۴۴ \_ مسئلہ وہ دروہ کی اصل مذہب میں نہیں ہے۔ (عالمگیری: ۱۸۳۱ مقدمہ ہدایہ: ۱۸۰۱)

### اوقات نماز کے متعلق:

۵۵۔ ظہر کا وقت ایک مثل تک ہے۔ (صاحبین) امام ابو حنیفہ سے بھی ایک روایت ہے۔ یہی فرب زفراور امام شافعی اور امام مالک اور امام احمد کا ہے۔ (درمختار، کنز، عالمگیری: ۱۸۰۱۔ ہدایہ: ۱۸۳۹۔ شرح وقایہ: ۵۲۳)

۳۶ عصر کا وقت ایک مثل سے شروع ہوتا ہے۔ ( فدہب صاحبین ) ( درمخار : ۱۸۲۱۔ ہدایہ ار۳۲۹) سرمة مناه

# اذان ونماز کے متعلق:

۷۵۔ صحیح حدیث سے اذان کے کلے دو دو بار اور تکبیر کے ایک ایک بار ہیں۔ (شرح وقایہ: ۱۸۹۷)

٨٨ - جب منه كعبه كى طرف ہے تو كعبه كى نيت كرنى جائز نہيں \_ (مديد ٢٧١)

۳۹ <sub>-</sub> نماز فرض میں نیت تعداد رکعات کی فرض نہیں ۔ (شرح وقایہ: ۸۲)

۵۰ قیام فرض ہے۔ (شرح وقایہ: ۱۸۳۸ قدوری: ۱۸۱۱)

۵۱ ناف کے نیچ ہاتھ باندھنے کی حدیث باتفاق ائمہ محدثین ضعیف ہے۔ (ہدایہ: ۱۸ مهم، ۲۵۹)

۵۲۔ مرزا مظہرجان جاناں مجددی حنفی سینے پر ہاتھ باندھنے کی حدیث کو بسبب قوی ہونے کے

ر جي دية تح اورخود سينے پر ہاتھ باندھتے تھے۔ (ہدایہ: ارد٥٥)

۵۳۔ ﴿ لَا صَلْوهَ إِلا بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ ﴾ يه حديث بسند سيح صحاح سنه و ابن حبان وسنن دار قطنی وغيره ميں مروى ہے۔ (ہدايہ: ۴۱۲۷)

۵۴- ابن جهام نے ﴿ ثقلت القرآن ﴾ والی حدیث کے راوی کو ثقه بتا کر کہا کہ اس حدیث سے

معلوم ہوا کہ جبری نماز میں امام کے پیچھے فاتحہ پڑھے۔ (ہدایہ:۱۸۵۸-۵۵۵،۵۵)

۵۵۔امام کے پیچھے فاتحہ نہ پڑھنے کی احادیث ضعیف ہیں۔ (شرح وقاید: ۹۹۔۹۹)

۵۲\_ فاتحہ خلف الامام مقتدی کومتنحسن ہے، بطور احتیاط کے \_(محمد پڑلٹنے) (ہدایہ: ۱۷۰۵)

۵۷\_ رفع الیدین کرنے کی حدیثیں بانسبت ترک رفع کے قوی ہیں۔ (ہدایہ:۱۹۹۸)

۵۸ حق بد ہے که رسول الله مَاليَّةِ سے رفع اليدين ثابت ہے۔ (ہدايہ: ١٩٦١)

۵۹\_ رفع اليدين اكثر فقهاء اورمحدثين اس كوسنت ثابت كرتے ہيں۔ (مالإ بد:۴۳)

٢٠ عصام ابن يوسف امام ابوحنيفه رط الله ك شاكروان شاكرو بين، رفع اليدين كرتے تھے۔ (عالمكيرى: ١٥٥١)

۱۱ \_ امیر کا تب العمید متعصب حنی تھا، جس کو رفع الیدین کرتا دیکتا نماز باطل ہونے کا فتو کی دیتا۔

فاضل لکھنوی نے تر دید کر کے کہا کہ رفع الیدین کی روایات صحیح بکثرت موجود ہیں، اس میں

امام ابوحنیفہ سے کچھ مروی نہیں۔ (مقدمہ عالمگیری: ار۸۷)

۲۲ \_انکساری کے لیے سر کھول کر نماز بڑھنا ورست ہے۔ (ورمختار:۱۷۳۷مالگیری:۱۹۹۱ مداید:۱۷۵۸)

۱۳ ـ سات جگہوں میں نماز مکروہ ہے : حمام، راستہ، اونٹوں کے بیٹھنے کی جگہ، قبرستان، نجاست ڈالنے کی جگہ، کمیلہ وغیرہ۔ (درمخار:۱۹۲۱)

۲۴ - چاررکعت قبل عشاء کے مستحب ہیں نہسنت \_ (ہدایہ:۱۹۲۸)

18\_ تین میل تک کی مسافت میں قصر جائز ہے۔ (شرح وقایہ: ۱۳۲)

### امامت کے متعلق:

۲۷\_ جوامامت مزدوری لے کر کریے تو اس کی امامت مکروہ ہے۔ (درمختار:۱۹۳۸)

۲۷\_ اجرت پر حافظ مقرر کرنا مکروہ ہے۔ (ہدایہ: ار2۲۵)

۲۸ برعتی کی امامت مکروہ ہے۔ (درمختار:۲۹۲۔شرح وقابیہ: ارا۱۰)

79۔ امام مقتر یوں کو حکم کرے کہ ایک دوسرے سے ملے رہیں اور چ کی جگہ بند کر دیں۔ (درمختار: ۱۹۹۰۔ شرح وقایہ: ۱۷۳۱)

کے صف میں جگہ چھوڑ نا ثواب فوت کرنا ہے۔ (درمختار:۲۹۲۱)

#### ورز کا بیان:

ا2\_ وتراکی رکعت بھی ہے، اس پرمسلمانوں کا اجماع ہو چکا ہے۔ (ہدایہ: ۱۷۵۱، ۱۷۲۷)

۷۷\_سجدہ سہودونوں طرف سلام پھیرنے کے بعد کرے اور سلام سے پہلے بھی جائز ہے۔ (در مختار:

الاسم- بدايه: الر24)

٢٥ - سجده سهومين ايك سلام پيمبرن والابدعتى هـ (بدايه: ١٠٥٥)

### نماز کے متعلق:

۱۳۷ نماز کا منکر کافر ہے، بے نمازی کو نزدیک امام ابو صنیفہ پیشیات ہمیشہ قیدر کھنا واجب ہے۔امام شافعی ڈلٹ کے نزدیک قتل کیاجائے۔امام شافعی وامام احمد ڈلٹنا کے نزدیک ایک نماز ترک كرف والاكافر ب\_ (درمخار: ارد ١٨، بدايد: ١٣٢٣\_ مالابد: ١٨)

24 مبح کی فرض کے بعد سنت پڑھ سکتا ہے۔ (ہدایہ:۱۹۴۸)

۲۷ التحیات میں مٹھی باندھ کر انگلی اٹھاوے۔ (ہدایہ: ۵۰۱۷ مثرح وقایہ)

۷۷\_ جلسهٔ استراحت میں مضا نقه نہیں \_ (درمخار:۱۸۹۱)

۷۸ صبح کی سنت پڑھنے کے بعد داہنی کروٹ پر کیٹے۔ (درمخار: ۱۹۵۸۔ ہدایہ: ۱۹۴۸)

92 فراحتیاطی نه پرهنا بهتر ہے۔ (درمخار:۱۲/۱۱)

۸۰ جس نے نماز فجر یا مغرب تنہا شروع کی اور پھر تکبیر کہی گئی تو نماز توڑ دے، اگر چہ ایک رکعت پڑھ چکا ہو۔ (شرح وقابیہ: ۱۲۳۰ برایہ: ۱۷۲۸ کنز: ۱۵۹)

٨١ - حديث محيح ہے كدا قامت ہونے كے بعد سوا فرض كے كوئى نماز نہيں \_ (ہدايہ: ١٩٣٨)

۸۲۔سنت کو جماعت کے درمیان پڑھنا مکروہ ہے اور مغرب سے پہلے دو رکعت ثابت ہیں۔ نماز

تحیة المسجد بیٹھنے سے پہلے پڑھے اور مستحب ہے وضو کے بعد دو رکعت کا پڑھنا سوائے وقت کراہت کے۔ (درمخار: ۳۵۲۱ تا ۳۵۲۱)

٨٣ ـ بعد نماز فجر وعصر قضا نماز پڑھ سکتا ہے۔ (ہدایہ: ١٧١١)

## تراویج کےمتعلق:

۸۴ \_ تراویج بیس رکعت کی حدیث ضعیف ہے۔ (ہدایہ: ۲۲۱۱ \_ درمختار: ۱۸۲۱ \_ شرح وقایہ: ۱۲۱)

۸۵ \_ تراور کی آٹھ رکعت کی حدیث سیح ہے ۔ (شرح وقایہ: ۱۲۱)

۸۲ ۔ تراوح صحیح حدیث سے مع وتر کے گیارہ رکعت ثابت ہیں۔ (ہدایہ:۱۲۱۱۔شرح وقایہ: ۱۲۲)

۸۷۔مع وتر کے تراویح گیارہ رکعت سنت رسول اللہ مُلَّالِیُمَ مِیں اور میں سنت خلفائے راشدین۔ (ایضاً)

جمعہ کے متعلق:

۸۸ \_ جمعہ کو زوال کے وقت نفل پڑھنے جائز ہیں۔ (درمخار: ۲۱۷۱، شرح وقامیہ)

٨٩ ـ ابو بكر الثاثيُّ كا قبل زوال كے خطبہ پڑھنا ثابت ہے ـ (شرح وقابی)

م9- جمعه کو ایک اذان رسول الله مَالَیْمَ ، ابو بکر زالیْن اور عمرِ راتین کے زمانہ میں تھی اور دوسری اذان

عثان وللفَّهُ كے زمانه ميں شروع ہوئی۔ (ورمختار: ارسمام اور ہدايه)

٩١ فطيب سے رسول الله تَالِيْظِ كا نام س كراين جي ميں درود راعے (درمخار:١٢٢١)

۹۲ \_خطبہ کے وقت نہ کلام ہے نہ سجان اللہ، پیسب سامع کو حرام ہے۔ ( در مختار: ار۲۲۳)

#### عیدین کے متعلق:

۹۳۔عیدین میں تکبیر جہرے کہے یہی سنت ہے، راستہ میں اور عید گاہ میں۔ ( در مختار، ہدایہ ) ص

۹۴\_نمازعیدین میں بارہ تکبیروں کی حدیث صحیح ہے۔ (ہدایہ:۱۷۵۸۔شرح وقایہ: ۱۳۸)

90\_مصافحہ بعد عید کے مکروہ ہے، بیطریقہ رافضوں کا ہے۔معانقہ بھی بعد عید کے بے اصل اور

مکروہ ہے۔ (درمختار: ۱ر۴۳۰)

#### فن کے متعلق:

۹۲ قبرول پر قرآن پر هنا مروه اور بدعت ہے۔ (عالمگیری: ۱۹۱۸ مداید: ۳۱۴۴)

عور پخته قبرنه بنائی جائے۔ (درمخار: ۱۸۲۸، ۳۲۹ کنز: ۱۹۲)

۹۸ عمارت بنانا قبر پرزینت کے لیے حرام ہے۔ (درمخار:۱۷۹۸)

99\_اولیاءاللہ کی قبروں پر بلند مکان بنانا اور چراغ جلانا بدعت ہے،حرام ہے۔ (ہدایہ:۱۹۸۳–

در مختار: ۱۲۷ م ۱۷۷ مالا بد: ۷۸)

••ا۔انبیاء اور اولیاء کی قبروں کو سجدہ کرنا اور طواف کرنا اور مراد مانگنا اور نذریں چڑھانا حرام ہیں

اور کفر ہیں۔ (مالا بد:۸۲)

ا ا ـ قبر پراذان دینا بدعت ہے ۔ (بہثتی گوہر: ۱۲۷)

۱۰۲\_قبر کو بوسه دیناجائز نہیں کہ نصار کی کی عادت ہے۔ (درمختار:۴۷۰)

۱۰۳ تین دن سے زیادہ سوگ حرام ہے۔ (مالا بد:۸۰)

۱۰۴۔ اہل مصیبت کے گھر سے کھانا کھانا حرام ہے۔ (ہدایہ:۱۰۲۸)

۰۵۔ فرش بچھانا لیعنی موت پر دریاں وغیرہ زمین پر بچھاناً بری حرکت ہے۔ ( فقاو کی عالمگیری : ار

۲۲۵ بدایه: ۱۲۳۱)

۲۰۱-سنت سے قبر کی زیارت اورصاحب قبر کے لیے دعا کے علاوہ کچھ ثابت نہیں۔ (عالمگیری: ۱ر ۲۲۴)

کوا۔ تیجا، دسوال، چالیسوال نہایت فدموم اور بدعت ہے۔ ( بہتی زیور:۲۸۹۸)

۱۰۸ فانخدم وجه بدعت ہے۔ (بہثتی زیور حصہ: ۲۰۸۸)

#### روزوں کے متعلق:

9٠١ ـ شک كے دن كاروزه ندر كھے ـ (درمخار: ١٧٥١ ـ شرح وقايه: ١١٧١)

اا۔ شک کے دن کا روزہ مروہ تحریمی ہے، اہل کتاب کی مشابہت ہے۔ (درمخار: ار۵۵۳)

#### نکاح کے متعلق:

ااا۔ جواللہ اور رسول مُلَّلِيْظِ کو نکاح میں گواہ کرے تو نکاح درست نہیں بلکہ وہ کافر ہے۔ (درمختار: ۲۷/۱۱۔ مالا مد: ۱۳۹۹)

#### طلاق کے متعلق:

# م شدہ کے متعلق :

۱۱۳ زوجه مفقود الخبركو قاضى چار برس كے بعد تفریق كرا دے، عمر، على اور عثان ری النیم كا يبى فيصله ہے، بلكه اس پر اجماع صحابہ ہے۔ (ہدایہ:۷۲۷۲)

### ذبح کے متعلق:

۱۱۳۔ جس جانور پر نام غیر اللہ کا پکارا گیا ہوا گر چہ وقت ذکح کے بسم اللہ اللہ اکبر کہا ہو، ذبیحہ حرام ہے۔ (درمختار:۱۹۵/۳)

۱۱۵۔ سید احمد کبیر کی گائے ،شیخ سدو کا بکرا اور اجالا شاہ کا مرغا حرام ہے۔ (درمختار : ۱۹۲٫۴، شرح وقایہ: ۱۳٬۹۰۸)

١١١- ني اور ولي كے نام سے ذرح كرنا حرام ہے۔ (شرح وقايد: ٣١/٨)

### قربانی کے متعلق:

الدميت كى طرف سے قربانى جائز ہے۔ (درمخار، بہشتى زيور)

۱۱۸ ابوصنیفه راس گوڑے کو حرام جانتے تھے، مرنے سے پہلے آپ نے رجوع کیا۔ (درمختار:۱۹۱۸)

### شہادت کے متعلق:

119۔ تارک جمعہ کی گواہی قبول نہیں، زکوۃ نہ دینے والے ، پتیم کا مال کھانے والے، گانے والی عورت، راگ سننے والے، نشہ باز، چوسر کھیلنے والے، رنڈی باز، لونڈے باز، کبوتر باز، مرغ باز، شرخ کھیلنے والا، سودخور، صحابہ کی بدگوئی کرنے والا ان سب کی گواہی قبول نہیں۔ (ہدایہ: ۳۲۲/۳ ۔ درمخار: ۳۲۲۷ تا ۳۳۴۲ عالمگیری: ۲۷۲/۵)

### قاضی کے متعلق:

۱۲۰ نص قرآنی کے خلاف جو مسئلہ ہو قاضی اس کو باطل کر دے اور نص حدیث کے خلاف جو مسئلہ ہو قاضی اس کو باطل کر دے۔ ( درمختار: ۹٫۲۲ - ۷۱۰)

### حلال وحرام کے متعلق:

۱۲۱ علم راگ حرام ہے۔ (درمخار: ۱۲۵ مالابد: ۱۲۵)

۱۲۲ نے کا راگ، باجوں اور بانسری کی آواز سننا حرام ہے۔ (در مختار: ۲۲۲/۳۰ براید: ۲۳۲۸-۳

۱۲۳ پہلا گانے والا شیطان ہے۔ (در مختار: ۲۲۲،۲۳۰ ہدایہ: ۲۴۲،۲۳۲)

١٢٨\_ كانا نفاق اكاتا ب\_ (در مخار: ٢٢٢/٥ برايي: ١٢٨٦)

۱۲۵\_گانا حرام ہے اور سننا معصیت، اسی طرح قوالی۔ (عالمگیری: ۹۸۶-بدایہ:۳۱۲/۳)

۱۲۹\_گانا، قوالی، رقص جو ہمارے زمانہ کے صوفی لوگ کرتے ہیں، حرام ہے۔ (عالمگیری: ۸۴۶۹۔

بداید: ۱۹۷۲۳)

۱۲۷ اس زمانے میں عورتوں کا ڈھول بجانا امام ابو پوسف ڈسٹنٹر کے نزدیک مکروہ ہے۔ (عالمگیری: ۹۸۸) ۱۲۸ دعوت ولیمہ میں ناچ گانا اگر دستر خوان کے پاس ہوتو ہر ایک کو واپس آنا چاہیے۔ (درمختار: ٣/٢٢١ بدايية: ٣/٢٥٥٨ شرح وقاليه: ٩/٥٥ كنز: ١٤٧ ما الابد: ١٢٥)

۱۲۹ ۔ اگر جانے سے پہلے ناچ گانے کاعلم ہو جائے تو وہاں نہ جائے۔ (درمختار:۴۲۱/۲۲ مدایہ:۴۸/۲۲)

۱۳۰۔مولود میں را گنی سے اشعار سنا اور پڑھنا حرام ہے۔ (ہدایہ:۲۲۷)

(ii. Ni.

۱۳۲ قرآن سے فال نکالناحرام ہے۔ (مقدمہ ہدائی: ار ۵۵)

۱۳۳ نقش اورطلسم حرام ہیں۔ ( درمختار : ۱۲۵)

۱۳۴ - تعویذ بیچنا حلال نہیں۔ (مدایہ: ۱۳۸۳)

۳۵ا۔ تعویذ قرآن یا حدیث یا عربی زبان میں ہواوراس کومتاثر حقیق نہ جانا جائے تو جائز ہے اور جس کے معنی معلوم نہ ہوں تو جا ئز نہیں۔ فرشتہ یا ولی یا مخلوقات عرش کے نام ہوں تو ترک کرنا بہتر ہے۔ (درمختار:۱۰/۳۰۱)

۱۳۷۔قرآن اگر گرجائے تو اس کے برابراناج تولنا کوئی شرح کا حکم نہیں ہے۔ (بہثتی زیور: ۱۰۱۹۰)

۱۳۷\_ قر آن او نجی جگه پر ہو تواس کی طرف پاؤں پھیلا نا مکر وہ نہیں۔ ( درمخار : ۳۴۴)

١٣٨ \_ مصحف ( قر آن ) بوسيده هو جائے تو دفن كيا جائے \_ ( درمخار:١٠٢١)

۱۳۹ قرآن اگر دور رکھا ہوتو اس طرف پا ؤں پھیلا نا مکر وہنمیں \_ ( درمختار : ۱ ر۳۴۴ )

۱۳۰۔عبداللہ بن عمر ڈائٹٹادعا ئے استعاذہ اپنی اولا د کوسکھاتے اورصغیر کے گلے میں لکھ کر ڈال دیتے ...

تھے۔ (ہدایہ: ۱۲۳/۳۲)

۱۴۱۔ ایک روز میں قر آن ختم کر نا مکر وہ ہے اور قر آن کی تعظیم کے واسطے تین روز ہے کم میں ختم نہ کر ہے۔ (عالمگیری: ۲۱٫۹)

۱۴۲ \_ تین دن سے کم قرآن پڑھنا مکروہ ہے۔ (شرح وقایہ:۱۰۲)

۱۳۳۱۔ ادیب کا شعر پڑھنا جس میں ذکر فتق وشراب وا مرد کا ہے مکر وہ ہے۔ (ہدایہ:۳۱۲/۳)

۱۳۴ ۔ حکمت یو نان (فلسفہ) رمل، نجوم، شعبدہ، کہا نت سیکھنا حرام ہے۔ (درمختار: ۱۲۵۱) ۱۳۵۔ منطق سیکھنا حرام ہے ( مگرمخالفین کے جواب کے لیے )۔ (درمختار: ۱۲۵۱)

```
۲۸۱_کیمیاحرام ہے۔ (درمختار:۱۷۵)
                           سمار ریشی کیڑا اور زیور بیچ کو پہنانا حرام ہے۔ ( درمختار : mmm)
                            ۱۳۸ نوحه کرنا اور پیٹینا اور کپٹر ہے پھاڑنا حرام ہے۔ (مالا بد: ۸۰)
       ۱۳۹۔ سلام کے وقت جھکنا مکروہ ہے، اس کی حدیث میں ممانعت آئی ہے۔ (بدایہ: ۳۲۰/۳۳)
•۵۱۔سلطان وغیرہ کے سامنے جھکنا ممنوع ہے کہ ریہ مجوں کے ساتھ مشابہت ہے۔ (عالمگیری: ۹ر
                                                                ۱۱۱ ـ مداره: ۱۹۲۴)
                             ا ۱۵ دمصافحہ دائے ہاتھ سے کرنے پراتفاق ہے۔ (ہدایہ:۳۲۰،۸)
              ۱۵۲۔مصافحہ ایک ہاتھ سے کرنا اکثر روایات صححہ سے ثابت ہے۔ (ہدایہ:۳۲۰/۳)
                         ۱۵۳ ـ بیعت میںعورت سے مصافحہ کرنا جائز نہیں ۔ (بدایہ:۲۲۷/۳)
١٥٨- دوست سے ملاقات كے وقت اپنا ہاتھ چومنا، جيسا جابل لوگ كيا كرتے ہيں، بالاجماع
                                                       مکروہ ہے۔ (عالمگیری:۹ر۱۱۳)
                                 ۱۵۵_ا نگلیول اور رکانی کا جائنا سنت ہے۔ (در مختار:۲۱۲/۲)
                                   ۱۵۲ برہندسر کھانے میں مضا نقہ نہیں۔ (درمختار:۲۱۲/۴)
                 ۱۵۷_شطرنج حرام ہے اور گنجفداور چوسر بالاجماع حرام ہے۔ (ہدایہ:۳۱۸/۳)
                   ۱۵۸ کبوتر بازی اور مرغ بازی حرام ہے۔ (شرح وقایہ: ۱۲۶۳ مالا بد: ۱۲۹۷)
         ۹۵ اکشتی کرنا حصول قوت اور جهاد جائز ہے اور بقصد بازی مکروه۔ (شرح و قاید: ۱۴٫۴۳)
۱۲۰ نگے ہوکر نہانا اگریردہ ہو، خواہ کھڑے ہوکریا بیٹھ کر بخسل خانہ کی حصت پڑی ہویا نہیں،
                                                       جائز ہے۔ (بہثتی زیور:۱۷۴۱)
                                ۱۲۱۔خٹک منی رگڑ ڈالنے سے پاک ہے۔ (بہثتی زیور:۲۸۱۵)
                     ۱۶۲ ـ طاعون و ہیضہ وغیرہ میں اذان دینا بے وقوفی ہے۔ ( ہدایہ:۳۷۵/۳)
                     ۱۹۳۔ فجر کی اذان آ دھی رات ہے دین درست ہے۔ (شرح وقایہ: ۵۸)
۱۶۴- اذان اور ا قامت پر اور تعلیم فقه اور دیگر عبادات پر مزدوری لینی جائز نہیں۔ (ابوصنیفه)
                                      ( در مختار : ۳۸/۴ به مداییه : ار۳۵ ۵ شرح وقاییه : ۲۰٫۲ )
```

۱۲۵ چغل خوروں کی امامت مکروہ ہے۔ (شرح وقایہ: ۱۰/۱)

۱۲۷\_اصل ہر شے میں اباحت ہے۔ (درمختار: ۱۸۰۱)

۱۲۷۔ تمیا کو کی حرمت پر کوئی دلیل نہیں لیکن ترک اولی ہے۔ (مقدمہ عالمگیری: ۱۲۷۱)

١٦٨ بلي كا جوثها كر وهنهيس \_ (ابويوسف رطنته: \_ مدايه: ١٥٨١)

۱۲۹ جوان مردایی بیوی کادود ھ لی لے تو بیوی حرام نہیں ہوتی \_ (بہتی زیور:۱۳،۸)

• کا۔خواجہ سراسے عورت کو بردہ کرنا جاہیے۔ (درمختار ۲۳۴۷)

ا كار جِينَكَ والا ﴿ ٱلْحَمُدُ لِلَّهِ ﴾ كَهِ تو سنن والا ﴿ يَرُحَمُكَ اللَّهُ ﴾ كِهِ الرَّجِه وَ وفعه (ورمخار: اراه)

۲ے او فطرت کی دس چیزوں میں سے داڑھی بڑھانا اور مونچھیں کتر انا ہے۔ ( ہدایہ: ۱۸۱۷)

٣١٤ ـ مو تجييل كترانا سنت ہے۔ (در مختار:٢١٢/٢)

سم ۱۷ داڑھی منڈوانا اور کتروانا حرام ہے، کفار اور مجوس کی رسم ہے،عورتوں سے تشبیہ ہے۔ ( درمختار : ۲۹۲٫۳

۵ کا۔ داڑھی ایک مشت ہے کم کتر دانی حرام ہے اور بڑھانی سنت ہے۔ (مالا بد: ۱۳۰)

۲ کا۔ کسی نے عمداً یا خطا داڑھی مونڈی اگر پوری مونڈی ہو تو پوری دیت اور آدھی مونڈی تو آدھی

دیت لی جائے۔ (عالمگیری:۹-۳۳۳) (ضرور لی جائے تا کہ نائیوں کوعبرت ہو )

۷۷۱ ـ سر پچھ منڈانا اور پچھ چھوڑ نامکر وہ ہے۔ (ہدایہ:۳۲۵/۴)

۱۷۸ لنگوری بال جو پیشانی پر بره هائے جاتے ہیں جائز نہیں۔ (بہثتی گوہر:۱۰۹)

٩١١- ازار آدهي پندلي سے لے كر مخنول تك جائز ہے، مخنول سے ينچ حرام ہے۔ (مالا بد: ١١٠)

۰۱۸۔ دعا بحق ولی مانگنا مکروہ ہے، اس لیے کہ مخلوق کا کچھے حق اللہ پر نہیں ہے۔ (درمیتار: ۱۲۵۸۔ عالمگیری: ۱۳۳۹۔ ہدایہ: ۳۸۷۳)

۱۸۱\_شرعی احکام کا مدارخواب پرنهیس ہوسکتا۔ ( درمخار: ۱۷۲۱)

۱۸۲\_شرط یک طرفه درست ہے۔ (درمخار:۱۵۱۸)

۱۸۳\_مردہ بدعتی کی برائی کرنا درست ہے تا کہ اور لوگ بدعت سے باز رہیں۔ (در مختار: ار ۲۷۹)

۱۸۴ ا اعلانیه گناه کرنے والے اور بدعقیدہ کی غیبت جائز ہے۔ ( درمختار:۲۲۳/۴)

۱۸۵\_رات کے وقت درخت سوتے ہیں، یہ بات غلط ہے۔ (بہتی زیور: ۱۹۷۱)

۱۸۷۔ جو بھنگ کو حلال جانے وہ ملحد اور بدعتی ہے، اس کا قتل مباح ہے۔ ( درمختار:۲۹۸٫۴)

١٨٧ جس نے مولود بر هوانے يا مزار بر جادر چر هوانے يا عبد الحق كا توشه يا سيد كبيركي كائے يا

معجد میں گلکے چڑھانے یا اللہ میاں کے طاق جرنے یا بڑے پیرکی گیار ہویں، مولامشکل کشا

ستجدیں ملکے چرھانے یا اللہ میاں نے طاق بعرنے یا بڑنے پیر کی نیار سوی ہوا کا مسل سنا کا روزہ، یا آس بی بی کا کونڈا کرنے کی منت مانی ہوتواس کو بیرا کرنے کی ضرورت نہیں بلکہ

سب واہیات وخرافات ہیں اور روزہ ماننا تو شرک ہے۔ ( جہثی زیور:۳۷/۳)

۱۸۸\_مولودمروجه بدعت ہے۔(بہثتی زیور:۲ را۲)

۱۸۹۔ بسم اللہ کی رسم بے اصل اور لغو ہے۔ ( بہثتی زیور: ۲ ر۱۵)

۱۹۰ ـ شب برأت کا حلو ه اور دیگر رسومات اور رسومات محرم سب بدعت ہیں ۔ ( بہثتی زیور : ۲۸/۲ )

۱۹۱\_غیرالله کی قشم کھاناقشم نہیں بلکہ شرک ہے۔ (بہثتی زیور:۳۸٫۳)

۱۹۲ غیرالله کی منت ماننا شرک ہے اوراس چیز کا کھا نا حرام ہے۔ (بہتی زیور:۳۷/۳)

#### حاصل بحث فقه حفى :

پیچیلی دو بحثوں کا ماحصل یہ ہے کہ فقہ حقی میں حق (آسانی ہدایت یعنی قرآن وحدیث) میں باطل (یعنی خودساختہ مسائل) شامل کر دیے گئے ہیں۔ یہ خطرناک بات ہے۔ تحقیق کی ضرورت ہے، احتیاط کی ضرورت ہے۔ کتاب حقیقہ الفقہ کا تحقیق کے لیے ضرور مطالعہ فرمائیں، جو حافظ محمد یوسف صاحب ہے پوری کی تحریر ہے اور ۱۳۲۰، جری میں کسی گئی ہے، اب ۱۳۲۳ ھے ہے آج تک کوئی حفی بریلوی یا حنفی دیوبندی اس کتا ہے کا جواب نہیں دے سکا، حالانکہ ۸۷ سال گزر گئے

# تقلید کے گڑھ'' دارالعلوم دیوبند'' کے مہتم کی حقیقت بیانی:

جامع مسجد منصورہ میں قاضی حسین احمد اور نائب مہتم جامعہ اشر فیہ کی موجودگی میں مولانا محمد قاسم کے پڑیو نے قاری محمد طیب صاحب کے بیٹے، مرکزی وارالعلوم دیو بند کے مہتم قاری محمد سالم نے خطاب کرتے ہوئے فرمایا: ''مسلمانوں کے مختلف مکاتب فکر کے اندراختلافات کی وجہ یہ ہے کہ ہم نے دین کی تبلیغ کی بجائے ندہب ومسلک کی تبلیغ شروع کر دی ہے۔ فطری بات یہ ہے کہ ہم خطے اور ہر طبقے کے اہل فکر اور اہل علم کی سوچ کا انداز مختلف ہوتا ہے۔ یہ اجتہادی رائے قابل ترجیح تو ہوسکتی ہے قابل تبلیغ نہیں ہوتی۔ جت صرف اللّٰد کا دین ہوسکتا ہے۔ ندہب وفقہ اور مسلک جت نہیں بن سکتا۔ اسے قبول کرنے کا حق بھی ہے اور رد کرنے کا بھی۔'(بدایہ عوام کی عدالت میں، ص اے، بحوالہ روز نامہ جنگ لا ہور ص میں، مؤرخہ کے 19۸۔ اا۔ ۲۵)

کیا تقلید کے شیدائی، دیوبندیت کے دعویدار اپنے مرکزی رہنما کا مشورہ مان لیس گے؟ یا خلاف کر کے تعلق دیو بندیت کومشکوک بنا دیں گے؟ دیکھا جائے گا۔

يهود ونصاريٰ قرآن وحديث اور حنفي فقه كي روشي مين :

یاد رہے کہ عیسائیوں اور یہودیوں کا ذکر قرآن مجید میں کئی مقامات پر آیا ہے اور ان کے باطل عقائد کی اللہ تعالی نے قرآن یاک میں بار بار تر دید فرمائی ہے:

ا۔ سورہُ بقرہ، آیات ۴۸۔ ۱۸۲

۲\_ سورة آل عمران، آیات ۱ تا ۸ ۸ \_ ۱۰۷ \_

سر سورة النساء، آيات ٢٨ تا ١٥٣ ما ١٥٥ تا ١٥٥

٣\_ سورة المائدة، آبات ١٢ تا ٢٧ ١٣ ١٠٠١

۵۔ سورة الأعراف، آيات ١٦٠ تا ١٩٧٨ ـ

۲- سورة التوبه، آيات ۲۰،۷،۹-۲۹ تا ۳۵ـ

ے۔ سورۃ بنی اسرائیل : ۵۷، الا۔

۸\_ سورة مريم ،آيات: ۳۰ تا۲۰\_

قبرول کے بارے میں احادیث میں رسول الله مُنَالِّیْمُ نے فر مایا: "الله یہودیوں اورنصاری پر لعنت کرے یہ انھوں نے اپنے پیغمبروں کی قبروں کومنچد بنا لیا۔ "آپ بیفر ماکر (اپنی امت کو) ایسے کام سے ڈراتے تھے۔ [بخاری، کتاب الصلوة، باب: ٥٣٥۔ مسلم، کتاب المساجد، باب انھی عن بنا، المسجد علی القبور .....الله: ٥٢٩ تا ٥٣٢] تو کیا امت مسلمہ ڈری؟

یادرہے کہ اللہ تعالی نے قرآن مجید میں مسلمانوں کو اہل کتاب کا طرزعمل اختیار کرنے سے

#### منع فرمایا:

﴿ اَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِيْنَ اَمَنُوْا اَنْ تَخْشَعَ قُلُونِهُمْ لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُوْنُوُا كَالَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتْبَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْاَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ \* وَكَثِيْرٌ مِّنْهُمْ فَسِقُوْنَ ﴾ [الحديد: ١٦]

" کیا ایمان والول کے لیے اس بات کا وقت نہیں آیا کہ ان کے دل اللہ کی نفیحت اور جو دین حق نازل ہوا ہے اس کے سامنے جھک جائیں اور ان لوگوں کی طرح نہ ہو جائیں جنھیں ان سے پہلے کتاب (آسانی) ملی تھی، پھر ان پر مدت کمبی ہوگئی اور ان کے دل سخت ہو گئے اور ان میں سے بہت سے نافر مان ہیں۔'

اور رسول الله مُنْ يُنْمُ نے فرمایا: ''تم اپنے سے پہلی امتوں کی ایک ایک بالشت اور ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک گر میں اتباع کرو گے یہاں تک کہ وہ اگر کسی سانڈ ہے کے سوراخ میں داخل ہوئے ہوں گے تو تم اس میں بھی ان کی اتباع کرو گے۔'' صحابہ نے پوچھا: ''یا رسول اللہ! کیا یہود ونصاری مراد ہیں؟'' فرمایا:''پھراورکون؟'' [بحاری، کتاب الإعتصام بالکتاب والسنة، باب قول النبی ﷺ: ((لتبعن

سنن من كان قبلكم )) : ٧٣٢٠ مسلم، كتاب العلم، باب اتباع سنن اليهود و النصاري : ٢٦٦٩]

الله تعالیٰ نے نصاریٰ کو قرآن مجید میں گمراہ قرار دیا اور یہود کو مغضوب (جن پر الله تعالیٰ کا غضب ہوا) قرار دیااور قرآن میں ان کو جگہ جگہ مختلف جرائم میں ملوث مجرم قرار دیا اور مسلمانوں کو ان کے طرزعمل اختیار کرنے سے منع فرمایا ہے اور حکم دیا کہ دین کاعلم تمھارے پاس آنے کے بعد تم ان کی پیروی نہ کرنا ورنہ نہ کوئی تمھارا حمایتی ہوگا اور نہ کوئی بچانے والا:

﴿ وَلَهِنِ اتَّبَعْتَ اَهُوَآ عَهُمْ مِّنْ بَعْدٍ مَا جَآءَكَ مِنَ الْعِلْمِ ۗ إِنَّكَ إِذًا لَّيْنَ الطُّلِيئِنَ ﴾

[ البقرة : ١٤٥ ]

"اور اگر آپ ان کی خواہشوں کی پیروی کریں گے، اس کے بعد کہ آپ کے پاس علم آچکا تو بے شک آپ بھی ظالموں میں سے ہوں گے۔"

مقصدامت کومتنبہ کرنا ہے کہ قرآن وحدیث کاعلم آجانے کے بعد یہود ونصاری اور اہل بدعت کے چیچے لگنا اپنے اوپرظلم ہے اور سیرا سر گمراہی ہے اور رسول الله تَالَّيْنِ نے مند رجہ بالا حدیث میں فرمایا کہتم ان کی اتباع کرو گے۔

لہذا ہم یہاں قرآن وحدیث کی روثنی میں یہود و نصاریٰ کے جرائم کی ایک فہرست مرتب کریں گے اور موجودہ کلمہ گو صاحبان کے طریقوں کا یہود و نصاریٰ کے طریقوں سے تقابلی جائز ہ پیش کریں گے، تا کہ اگر ہم یہود و نصاریٰ کا کوئی طرزعمل اختیار کر رہے ہیں تو اس سے دور رہیں۔ پیسب کچھ ہمدردی اور احساس کی خاطر کیا جا رہا ہے، تنقید کی خاطر نہیں۔

### قرآن نے یہود ونصاری کومشرک قرار دیا:

انھیں شرک فی الحکم کا مرتکب قرار دیا۔ (التوبہ: ۳۱) اور فرمایا انھوں نے اپنے مولویوں اور درویشوں کو اللہ کے سوا اپنا رب بنالیا یعنی انھوں نے اللہ تعالی کے احکامات ماننے کی بجائے اپنے مولویوں اور درویشوں کو احکامات مانے کی بجائے اپنے مولویوں اور درویشوں کا مشہور کتاب میں ہے کہ یہود و نصار کی اپنے مولویوں اور درویشوں کا کہنا مانتے تھے اس لیے اللہ تعالی نے مشرک فرمایا، مومنوں کو حکم دیا کہ لوگوں کے قول مت پوچھو بلکہ یہ پوچھو کہ اللہ و رسول منافیق کم ہے؟ (مقدمہ عالمگیری: ۱۲/۱)

اب ہمیں دیکھنا چاہیے کہ کیا ہم اللہ اور اس کے رسول ٹائٹیٹم ہی کا حکم مان رہے ہیں یا اور لوگوں کا بھی حکم مان رہے ہیں۔ (مزید تشریح کے لیے فصل تو حید فی الحکم اور شرک فی الحکم دیکھیے -

# انھیں شرک فی الذات کامر تکب قرار دیا:

انھیں شرک فی الذات کا مرتکب قرار دیا نیز فرمایا:

''اور یہودی کہتے ہیں کہ عزیر (علیہ) اللہ کا بیٹا ہے اور نصاری کہتے ہیں ہی اللہ کا بیٹا ہے، بیدان کے منہ کی باتیں ہیں، لگے اگلے کا فروں کی می باتیں بنانے۔ اللہ ان کو عارت کرے، کہاں بہک گئے ہیں۔ ان لوگوں نے اپنے مولو یوں اور درویشوں اور سے مریم کے بیٹے کو اللہ کے سوا اپنے رب بنا لیا ہے، حالانکہ ان کو یہی حکم ہوا تھا کہ ایک مریم کے بیٹے کو اللہ کے سوا کوئی سیا معبود نہیں، وہ ان لوگوں کے شرک سے پاک اللہ کی پرستش کریں، اس کے سوا کوئی سیا معبود نہیں، وہ ان لوگوں کے شرک سے پاک ہے۔'' (التوبہ: ۳۱،۳۰)

اور فرمایا:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْعٌ وْ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [ الشورى: ١١]

''اس جیسا کو ئی نہیں اور وہ سنتا جانتا ہے۔''

اور فرمایا: ''وہ کا فر اور مشرک ہیں جضوں نے کہا مریم کا بیٹا کتے ہی اللہ ہے۔'' (المائدة: ۲۱۶۷ تا ۷۷)

اور فرمایا:

﴿ وَجَعَلُواْ لَهُ مِنْ عِبَاوِ ﴾ جُزُمًا الآن الْإِنْسَانَ لَكُفُوْ مَّمِينٌ ﴾ [ الزحرف: ١٠]

"اورانھوں نے اللہ کے بندوں کواس کا جزوقرار دیا، بے شک آ دی تھلم کھلا کا فرہو گیا۔'
اور فرمایا مریم اور عیسیٰ عَیْلُمُ کس طرح اللہ ہو سکتے ہیں، وہ تو کھانا کھاتے تھے اور عیسی مریم کا بیٹا تھا اور مریم کے شکم میں رہے۔ [المائدۃ: ٧٠-آل عمران: ٤٥ تا ٢٠]
اور فرمایا: "اللہ کوموت نہیں باقی سب کوموت ہے۔' (الانمیاء: ٣٥/٣٣)

ر یر تفصیل کے لیے تو حید فی الذات اور شرک فی الذات کی بحث دیکھیے۔

انھیں شرک فی العبادت کا مرتکب قرار دیا۔ (التوبہ: ۲۹ تا ۳۳۔المائدۃ: ۲۷ تا ۲۷ ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے ان کومشرک قرار دیا کہ وہ عیسیٰ علیہ کی عبادت کر رہے ہیں اور المائدۃ (۱۱۲ تا ۱۴۰) میں قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اور عیسیٰ علیہ کے درمیان گفتگو کا ذکر ہے جو قابل غور ہے۔ آج کل امت مسلمہ کے کچھلوگ بھی بزرگول کی عبادت کررہے ہیں۔

اور فرمایا کہ نصاری عیسیٰ علیہ کو پکارتے ہیں۔ (بنی إسرائیل: ۵۷۔ الجن: ۱۰تا ۲۰۔ الانحراف: ۳۵ تا ۴۲) دیکھیے قرآن کا تر جمہ مع تفسیر از احمد رضا خال صاحب اور یہال لفظ "یدعو ن" وغیرہ ہیں۔ مزیر تفصیل کے لیے تو حید فی العبادت اور شرک فی العبادت کی بحث ملاحظہ فرما کیں۔

انصیں شرک فی الصرف اور شرک فی العلم کا مرتکب قرار دیا۔ (المائدة: ١٦٠٤١١) یعنی قیامت کے دن اللہ تعالیٰ عیسیٰ علیفا سے فرمائے گا کہ کیا تو نے نصاریٰ کو کہا تھا کہ مجھے اور میری والدہ کو معبود بنانا؟ تو عیسیٰ علیفا عرض کریں گے کہ جب تک میں ان میں رہا ان کا حال دیکھا رہا چھر جب تو نے مجھے اپنے پاس اٹھا لیا تو تو ہی ان کا نگہبان رہا اور سب چیزیں تیرے سامنے ہیں (یعنی جب اللہ تعالیٰ نے عیسیٰ علیفا کو اپنی طرف اٹھا لیا تو عیسیٰ علیفا کو بتا نہیں کہ ان کی امت کیا کر رہی ہے) اور رسول اللہ تا الله تا تا فرمایا کہ جب میرے بچھ ساتھی قیامت کے دن بکیڑے

جائیں گے تو میں بھی عیسیٰ علیظا والا جواب دول گا۔ [بخاری، کتاب التفسیر (سورۃ الأنبیاء) باب ﴿
کما بدأنا أوّل خلق نعیدہ وعدا علینا ﴾ : ٤٧٤٠] مزید تفصیل کے لیے توحید فی العلم کی بحث رکیسی۔ چونکہ اہل کتاب مشرک ہیں اس لیے ان کا اللہ اور قیا مت کے دن پر ایمان نہیں۔ (التوبہ: ۲۹) اور ہر مشرک کا یہی حکم ہے جیسے مشرکین مکہ (الانعام: ۱۵۰) حالاتکہ وہ اللہ کو ما نتے تھے۔ (یونس: ۱۸ تا ۲۳، ۲۳) اہل کتاب کے مولوی اور درولیش لوگوں کا مال ناحق کھاتے ہیں اور اللہ کی راہ سے روکتے ہیں۔ (التوبہ: ۳۲) غور کریں آج کیا ہورہا ہے۔ آج کل بھی اکثر مولوی اور درولیش جائل ہیں اور لوگوں کو قرآن و حدیث سنانے کی بجائے ''اللہ ہو'' ''اللہ ہو'' کی تعلیم ویتے ہیں حالانکہ اس کامعنی کوئی نہیں ہے۔

#### اہل کتا ب کا غلو:

غلو کا مطلب ہے اعتدال کا راستہ چھوڑ دینا، بیافراط و تفریط دونوں صورتوں میں ہے۔غلو کے لیے دیکھیے (النساء: ۱۱ تا ۲۵ الله کا راستہ چھوڑ دینا، بیافراط و تفریط دونوں صورتوں میں ہے۔غلو کے لیے غلونہ کر واور اللہ پر وہی بات کہو جو تیج ہو، اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، جو پچھ آسانوں اور زمین میں ہا اس کا وہی ما لک ہے اور وہی کافی ہے کارساز اور سب اس کے عبادت گزار ہیں اور اللہ کے سوانہ کوئی تمھارا ولی ہے نہ کوئی مددگار۔ (النساء: ۱۷۱ تا ۱۷۳) اور فرمایا کہ می (علیہ) نے کہا اے بنی اسرائیل! اللہ تعالیٰ کی عبادت کر وجو میرا اور تمھارا رب ہے اور جس نے اللہ کے ساتھ شرک کیا اللہ نے اس پر جنت کو حرام قرار دیا۔ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں تو اللہ سے استغفار کر و۔ اللہ کے سوا ایسے کی بندگی نہ کرو (عیسی علیہ) جو دیا۔ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں تو اللہ سے استغفار کر و۔ اللہ کے سوا ایسے کی بندگی نہ کرو (عیسی علیہ) جو تمھارے نفع ونقصان کا ما لک نہیں۔ اے اہل کتاب! غلونہ کر واور ان لوگوں کے خیال پر مت چلو جو پہلے گراہ ہو چکے اور بہتوں کو گراہ کر گئے اور سیر ھے راہے ہے بہک گئے۔ (المائدة: ۲۲ تا ۲۷ تا ۲۷ کا)

قرآن مجید کے مندرجہ بالا مقامات پر اگر تھوڑا سا بھی غور کیا جائے تو معلوم ہو جائے گا کہ اہل کتاب غلوکی وجہ سے مشرک ہوئے، اس لیے ہمارے پیارے رسول مُلَّاثِیْم نے ہمیں اس قسم کے رویہ سے تختی سے منع کیا ہے اور فر مایا ہے کہ تم مجھے نصار کی کی طرح نہ بڑھانا جیسا کہ انھوں نے عسیٰی علیثا کے معاملہ میں کیا۔ میں تو اللہ کا بندہ اور اس کا رسول ہوں۔ [ بخاری، کتاب أحادیث الأنبیاء، باب: ۲۶۵ معاملہ میں کیا۔ میں اللہ مُلْکہ ان سے کمتر بزرگوں کے معاصلے میں بھی ہمیں امت مسلمہ

میں لاؤ ڈسپیکروں پر ہرطرف غلو سائی دے رہا ہے، بیمعاملہ انتہائی خطرناک ہے، اس طرزعمل کو بد لنے کی ضرورت ہے۔

ہم نے احدرضا خان کا ترجمہ مع تغییر گہری نظر سے کئی ماہ لگا کر پڑھا۔اس میں ہرطرف غلوبی غلونظر آیا۔ (غلو کے معنی ہیں کسی ہتی کو اس کے جائز مقام سے بڑھانا یا گھٹانا) رسول اللہ تالیقی کو حاضر و ناظر کبھا، حالانکہ اللہ تعالی بھی ناظر ہیں، یعنی رسول اللہ تالیقی کو بلکہ تمام انبیاء کو اس صفت میں اللہ کے برابر قرار دیا۔ انبیائے کرام پہلا کو بشر کہنا کفار کا شیوہ قرار دیا، بیغلو کی انتہا ہے۔ غیر اللہ کو پکارنے کے اپنے عقیدہ کو درست ثابت کرنے کے لیے قرآنی ترجمہ مع تغیر میں بار بار تحریف کی صرف اپنا عقیدہ غلو ثابت کرنے کے لیے امام ابو حذیفہ کو امام اعظم کبھا، حالانکہ امام اعظم ہمارے بیارے رسول تالیم ہیں۔

اور حدتو ہیہ ہے کہ عبد القادر جیلانی بڑائے کو سورہ مریم (۹۲، ف۲۵) میں غوث اعظم لکھا، حالانکہ غوث اعظم صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔ (اہمل: ۱۲ ۔ الاُنفال: ۱۹ اور الاُتھاف: ۱۷) یہ ظاہر غلو اور شرک ہے۔ غیر اللہ کو پکار نے والے باب میں ہم اس کا بڑی تفصیل کے ساتھ قرآنی حوالوں کے ساتھ ذکر کر چکے ہیں۔ ان ساری باتوں سے پر ہیز کرنا چاہیے۔ اللہ تعالیٰ کی ذات، صفات، اختیارات اور حقوق میں اس کا کوئی شریک نہیں، اللہ جیسا کوئی نہیں، اللہ کے برابر کوئی نہیں، کوئی بیٹ ہے اور باقی سب مخلوق۔ رسول اللہ سُکھی ایسی ہستی ہیں کہ کوئی بڑے سے بڑا صحابی، کوئی بڑے سے بڑا مام ، کوئی بڑے سے بڑا نبی ان کی برابری نہیں کرسکتا۔ صرف اور صرف اللہ اور اس کے رسول نگائی کی اطاعت کرنی چاہیے۔ برابری نہیں کرسکتا۔ صرف اور صرف اللہ اور اس کے رسول نگائی کی اطاعت کرنی چاہیے۔

شرک کے علاوہ قرآن نے اہل کتا ب کومندرجہ ذیل جرائم کا مرتکب قرار دیا ہے:

ا۔ لیعنی ﴿ سَمِعُنَا وَ اَطَعُنا ﴾ کے اقرار سے پھر گئے، وعد ہید کیا تھا کہ ہم نے سنا اور ہم نے اطاعت کی لیکن الیا نہ کیا اور وصرا اقرار بیر تھا کہ اللہ نے عالم ارواح میں ہرانسان سے سوال کیا کہ کیا میں تمھارا رب لیعنی واتا نہیں ہوں؟ تو روحوں نے جواب ویا کہ ہاں! تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ قیامت کے ون میر نہ کہنا کہ شرک تو ہمارے باپ واوا نے کیا، کیا تو ہم کو ہلاک کرتا ہے؟ اس بات سے اہل کتاب پھر گئے یعنی صرف اللہ کو رب یعنی واتا ماننے کی بجائے

پنجبروں کو داتا بنالیا اور یہی حال آج کل کے کلمہ گوصاحبان کا ہے، بلکہ انھوں نے تو ہزاروں داتا بنا لیے۔اگر لا ہور والا داتا ہے تو سب صحابہ داتا ہو گئے کیونکہ وہ ان سے افضل ہیں۔اگر صحابی داتا ہو گئے کیونکہ وہ صحابہ سے افضل ہیں۔اس طرح لاکھوں داتا بن گئے تو اللہ کی تو حید کدھرگئی؟

۲۔ اللہ تعالیٰ کے انعامات یاد نہ رکھے۔ (البقرۃ: ۴۷) آسانی ہدایت کو یاد نہ رکھا، اس سے پھر گئے تو اللہ تعالیٰ نے دنیاوی انعامات بھی چھین لیے۔ یہی کچھامت مسلمہ نے کیا، یہی کچھان کے ساتھ ہوا۔

سے حق کو باطل کے ساتھ ملا دیا، حق کو چھپالیا (البقرۃ: ۲۲، ۱۵۹،۴۲، ۱۷) اور آسانی ہدایت کے ساتھ اورلوگوں کے احکامات بھی ملا دیے، یہی کچھامت مسلمہ نے کیا۔ یہی وجہ ہے کہ آج امت مسلمہ ذلیل وخوار ہو رہی ہے۔

سم۔ اہل کتاب کے مزید جرائم کے لیے البقرۃ (۴۰ تا ۱۵۲) اور آل عران (۱۳۳۱) دیکھیں اور فرمایا اللہ کے نام درو۔ (البقرۃ: ۲۲۵۱) اور فرمایا اللہ کی نعموں کا شکر اوا کر و۔ (البقرۃ: ۵۲۱) اور فرمایا اللہ تعالی کے حکم نہ بدلو۔ (البقرۃ: ۵۹۱) اور فرمایا اللہ تعالی کے حکم نہ بدلو۔ (البقرۃ: ۵۹۱) اور فرمایا اللہ کی آیتوں کا انکار نہ کرو۔ (البقرۃ: ۲۲۹۱) اور فرمایا کہ ہمارا بیائی نبی اہل کتاب سے اور فرمایا اللہ کی آیتوں کا انکار نہ کرو۔ (البقرۃ: ۲۹۱۹) اور فرمایا کہ ہمارا بیائی نبی اہل کتاب سے وہ بوجھ اور بھندے اتارتا ہے جو ان کے علماء نے خود ساختہ دین کے ذریعے پیدا کر لیے سخے۔ (الاعراف: ۱۵۵۸،۱۵۵) یہو د و نصار کی کے مند رجہ بالا طرزعمل کو سامنے رکھ کر ہرکلمہ گو کو اپنے طرزعمل کا جائزہ لینا چاہیے کہ کہیں ہمارے علماء نے بھی خود ساختہ بوجھ اور بھندے ہیں جن کا اصل دین میں وجود تک نہیں (یعنی شرک اور بدعات کے بوجھ اور بھندے) اور پھر اپنا طرزعمل درست کرنا چاہیے اور بھندے) اور پھر اپنا طرزعمل درست کرنا چاہیے اور اللہ تعالی نے یہاں فرمایا کہ جو ایسا کرے گا اس کو ہم دنیا میں کہی ذیل کریں گے اور قیامت کے دن بھی اور یہی پھے آج کل امت مسلمہ کر رہی ہے کہ سمجھ کر بڑھتے ہی نہیں۔ قرآن کے پھے جھے کو مانتی ہے اور پھرکا انکار کرتی ہے بلکہ پاکستان میں اکثر لوگ تو قرآن کو سمجھ کر بڑھتے ہی نہیں۔

#### تبليغي جماعت:

تبلیغی جماعت رائے ونڈ کے متعلق بھی بحث ضروری ہے، اس سلسلہ میں مندرجہ ذیل نکات قابل توجہ ہیں :

یادرہے بیدنی دیو بندی ہیں تبلیغی جماعت کے لوگوں سے تبادلہ خیال اُکٹر ہوتا رہتا ہے، جن میں عالم پڑھا کھا طبقہ اور عام اراکان تبلیغی جماعت شامل ہیں۔ جب ان سے بیسوال کیا جاتا ہے کہ اس وقت امت مسلمہ میں کتنی قسم کا شرک ہورہا ہے اور عبادت کتنی قسم کی ہورہی ہاتا ہے کہ اس وقت امت مسلمہ میں کتنی قسم کا شرک ہورہا ہے اور عبادت کتنی قسم کی ہورہی ہے تو آج تک تبلیغی جماعت کا کوئی بھی رکن ایسانہیں ملا جو ان باتوں کو جانتا ہو۔ یہ بہت افسوسناک بات ہے، تو حید وشرک اور ان باتوں کی اقسام اور عبادت کی اقسام کا قرآن و حدیث کی روشنی میں مکمل علم تبلیغی جماعت والوں کو ہوتا چاہیے، اگر اسلام کے ان بنیادی عقائد کا بھی کی شخص کو علم نہ ہوتو وہ تبلیغ کس چیز کی کرےگا۔ اس کی مثال تو ایک ہے کہ کوئی جہاد کے لیے نکلے، جب میدان گرم ہوتو وہ کہے کہ میرے پاس تو اسلحہ ہی کوئی نہیں۔ یہ بات جہاد کے لیے نکلے، جب میدان گرم ہوتو وہ کہے کہ میرے پاس تو اسلحہ ہی کوئی نہیں۔ یہ انتخائی جیران کن ہے کیونکہ رسول اللہ مُلَّیْ اِللہ مُلِیَّا نے اپنی تیرہ سالہ کی زندگی میں اسلام کے انھی بنیادی عقائد کی تبلیغ فرمائی، قرآن و حدیث اس پرگواہ ہیں۔

۲۔ تبلینی جماعت کی تین کتابیں فضائل اعمال، فضائل صدقات اورخاص طور پر فضائل درود فوت شدگان اور اہل دنیا کے زندہ افراد کے درمیان رابطہ سے بھری پڑی ہیں۔ یہ باتیں شرک فی العلم اور شرک فی القرف میں آتی ہیں جیسا کہ پہلے شرک فی العلم، توحید فی العلم اور شرک فی القرف میں آتی ہیں جیسا کہ پہلے شرک فی العلم، توحید فی العلم اور شرک فی القرف کے تحت بیان ہو چکا ہے، یہ امور خور طلب ہیں۔ سے تبلیغی جماعت کی مندرجہ بالاکتابوں میں کثرت سے الیی باتیں کھی ہیں اور بزرگوں کے ایسے اعمال کھے ہیں جو رسول اللہ تائیل کی سنت کے براہ راست خلاف ہیں، ان باتوں پر غور کی ضرورت ہے۔ مثلاً: (۱) فضائل اعمال میں لکھا ہے کہ اس کتاب کا آغاز مولانا ذکر یا نے اس وقت کیا جب وہ دماغی کام کرنے کے قابل نہ تھے۔ (۲) تلاوت قرآن پاک سے خور می مرنے گئے۔ (۳) رسول اللہ تائیل اعمال میں لکھا ہے کہ اس کتاب کا آغاز مولانا چاہیے۔ خون مرنے گئے۔ (۳) رسول اللہ تائیل اعمال میں شافعی المذہب۔ (عجیب منطق) (۵) شہید کی ہوہ (فضائل اعمال کی تلقین) (۳) صحافی شافعی المذہب۔ (عجیب منطق) (۵) شہید کی ہوہ (فضائل اعمال کی تلقین) (۳) صحافی شافعی المذہب۔ (عجیب منطق) (۵) شہید کی ہوہ (فضائل اعمال کی تلقین) (۳) صحافی شافعی المذہب۔ (عجیب منطق) (۵) شہید کی ہوہ (فضائل اعمال کی تلقین) (۳) صحافی شافعی المذہب۔ (عجیب منطق) (۵) شہید کی ہوہ

سے بغیر عدت دوسرا نکاح۔ (فضائل اعمال کا کارنامہ) (۲) حسن ڈیکٹیٹم کوسات سال کی عمر میں چنداحادیث یادتھیں (۸) میں چنداحادیث یادتھیں (۸) مولوی زکریا کے والدینے صرف دوسال کی عمر میں یاؤیارہ حفظ کرلیا تھا۔

مولوی زکریا کے والد نے صرف دوسال کی عمر میں پاؤپارہ حفظ کر لیا تھا۔
قرآن جیسی عظیم کتاب سے ہدایت اور رہنمائی لینے سے منع کرنا، فضائل اعمال کو پڑھنے کی سلفین کرنا، اجتماع میں اس کو پھیلانے کی بیعت لینا وغیرہ۔ بیصرف دعویٰ ہی دعویٰ ہے جبکہ عملی طور پر محبت اپنے ہزرگوں کے طریقے سے جن کو پھیلا رہے ہیں۔ لہٰذا عام مسلمانوں کو اس حقیقت سے آگاہ کرنا ضرور کی تھا جس کے لیے اپنی استطاعت کے مطابق کوشش کی گئی ہے، اس طرح تبلیغی جماعت کے اکابرین اور عقیدت مندوں سے بھی درخواست ہے کہ دین کے معاملے کو اپنی ان وضد اور عزت کا مسلہ نہ بنائیں اور فضائل اعمال کی اصلاح کرلیں یا پھر اس کو تبلیغ کے لیے پیش نہ کریں اور سائیں۔ اس طرح تبلیغی اجتماعات میں بعض رسومات اور بدعات پر قائم رہنے کی بجائے ان کی اصلاح کرلیں:

ا۔ آیات قرآنی کی تحریف کا دھندہ ترک کر کے قرآن کریم کواسی طرح پیش کریں جس طرح اللہ نے اتارااور نبی مُثالِیُم نے امت کوسمجھایا۔

۲۔ جہاد کی مخالفت چھوڑ دیں اور لوگوں کو کفر کے خلاف لڑنے کے لیے تیار کریں، تا کہ زمین سے فتختم ہوں، اسلام غالب ہو، مسلمان آزادی کے ساتھ اللہ کے دین پرعمل کرسکیں اور دنیا میں امن قائم ہو۔اللہ ہمیں دین اسلام کی خدمت کرنے کی توفیق عطا فرمائے اور خاتمہ ایمان پر کرے اور موت شہادت کی نصیب فرمائے۔ آمین!!

۳۔ ہم نے کئی دفعہ ملی طور پر آز مایا کہ تبلیغی جماعت رائے ونڈ والے نہ قر آن سناتے ہیں اور نہ سنتے ہیں، نہ احادیث کی کتابیں سنتے ہیں اور نہ سناتے ہیں۔ آز مائش شرط ہے۔

تو پیسنت انبیاءتو نہیں ہوسکتی بلکہ بیتو طریقۂ یہود تھا جس پر قرآن نے یوں تنقید کی ہے: ''کیا تم کتاب کے بعض جھے پر ایمان لاتے ہواور دوسر پیض کا انکار کرتے ہو۔''

[البقرة : ٨٥]

رسول الله مَنْ الله عَنْ الله عَنْ المكر كے ساتھ اہل باطل كے فتوں كا تو رُكرنے كا بھى بروى صراحت كے ساتھ ذكر فرمايا ہے۔وكيھے مسلم [كتاب الايمان، باب بيان كون النهى عن المنكر

من الايمان .... الخ: ١٨٠٥، ٨٧٨ ٩٤]

۵۔ نیز دیکھیے صفحہ ۲۱۹،۵۹۹۔

#### فضائل اعمال کےسات مختلف ایڈیشنوں کےحوالہ جات

|                                                                                   |                                                                 | $\top$ |          |          |           |             |             |                 |           | <del></del> |                                                |      |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--------|----------|----------|-----------|-------------|-------------|-----------------|-----------|-------------|------------------------------------------------|------|
| خانه                                                                              | کتب                                                             | 1      | مكتبه    | خواجه    | 1         | \$          | قدىمى       | غانه            | کتب:      | کتب خانه    | مضامين                                         | نمبر |
| <i>خ</i> ہ                                                                        | مدير                                                            | -      | مدين     | نداسلام  | رحيم 🏻    | به عبدا     | كتب خان     | הפנ             | فيضى لا   | رحمانيه     | کایات<br>ا                                     | شار  |
| ببر                                                                               | صفحه                                                            | -      | لاجور    | لاہور    | ينمبر 🏻   | صفح         | صفحةنمبر    | بر              | صفحه لم   | صفحةنمبر    | صحابہ                                          |      |
|                                                                                   |                                                                 | , ر    | صفحه.    | صفحهنمبر |           |             |             |                 |           |             |                                                |      |
| ا۔ اس کتاب کا آغاز مولانا زکریانے اس وقت کیا جب وہ دماغی کام کرنے کے قابل نہ تھے۔ |                                                                 |        |          |          |           |             |             |                 |           |             |                                                |      |
|                                                                                   | - 1                                                             | ۲      | 4        | ۵        | ٨         | 4           | 4           |                 |           |             | <u>·                                      </u> |      |
| ۲۔ تلاوت قرآن سے جن مرنے لگے۔ (انو کھا انداز)                                     |                                                                 |        |          |          |           |             |             |                 |           |             |                                                |      |
| ۳۸                                                                                |                                                                 | ٧.     | 17/      | 74       | ۲۰۰       | mr          | mr          |                 |           | T           |                                                |      |
| (ن                                                                                | ى تلقير                                                         | عمال   | (فضائل ا | اہے۔(    | نه کرنا ج | م<br>مرض کو | کی انتباع : | نى<br>ئى كىندۇم | به کرام ا |             | نی اکرم                                        |      |
| ra                                                                                | - 1                                                             | ۲۷     | \r       | 1        | ۳۲        | M2          |             |                 | ۵٠        |             | <u> </u>                                       |      |
| ۴_ صحابی شافعی البذہب۔ (عجیب منطق)                                                |                                                                 |        |          |          |           |             |             |                 |           |             |                                                |      |
| ۵۹                                                                                | ۵۱                                                              |        | ۵۸       |          | rc        | ٣٢          | 7/2         |                 | 77        |             | Ť                                              |      |
|                                                                                   | ۵۔ شہید کی بوہ سے بغیر عدت دوسرا نکاح۔ (فضائل اعمال کا کارنامہ) |        |          |          |           |             |             |                 |           |             |                                                |      |

| 456     | )                                                      |            |                    |                      |                | ·····             |                   | ٽلاڻِ<br><u>ٽلاڻِ</u> ق |  |  |  |
|---------|--------------------------------------------------------|------------|--------------------|----------------------|----------------|-------------------|-------------------|-------------------------|--|--|--|
| 11/2    | IMM                                                    | Ira        | Irm                | IPP                  | INT            | 1179              |                   |                         |  |  |  |
| <u></u> |                                                        |            | بث ياد تھيں.       | ں چنداحاد ب <u>ہ</u> | مال کی عمر میر | ذ کوس <b>ات</b> س | منرت حسن راللغ    | v _4                    |  |  |  |
| 145     | 164                                                    | 101        | ۲۵۱                | 179                  | 141            | 102               |                   | -                       |  |  |  |
|         |                                                        |            | ف يا رخيس <u>ـ</u> | آ ٹھراحادین          | ، میں صرف      | ثُنُّ كوچھ برار   | مرت حسين والأ<br> | 2                       |  |  |  |
| 1411    | 14                                                     | 169        | 104                | 14+                  | 149            | 127               |                   |                         |  |  |  |
|         |                                                        | لرليا تھا۔ | ؤ پاره حفظ         | کی عمر میں پا        | فِ دوسال       | والد نے صر        | لوی ز کریا کے     | y, _\                   |  |  |  |
| 1414    | 121                                                    | 14+        |                    | 141                  | 1/4            | 122               |                   |                         |  |  |  |
|         |                                                        |            |                    |                      |                | ے بالاتر۔         | ائد وضوابط ـــ    | ٩_ قوا                  |  |  |  |
| ۵       | ۵۳۷                                                    | ۵          | 12m                | محد                  | r+9            | וייו              |                   |                         |  |  |  |
|         | ۱۰۔ پندرہ علوم پر مہارت کے بغیر قرآن کا بیان ممنوع ہے۔ |            |                    |                      |                |                   |                   |                         |  |  |  |
| 10      | ۵۵۹                                                    | 10         | የአተ                | ۵۵۹                  | 114            | ram               |                   |                         |  |  |  |
|         |                                                        |            |                    |                      |                |                   | ق۔                | اله عش                  |  |  |  |
| ٧       | am                                                     | 4          | 12m                | am                   | <b>11</b> +    | rrr               |                   |                         |  |  |  |
|         |                                                        |            |                    | ے دار نہ ہو          | شايد کوئی دعو  | ہے جس کا          | رهوال علم وهبى    | ۱۲_ پند                 |  |  |  |
| 14      | Ira                                                    | 14         | ۳۲۳                | ודם                  | rri            | ram               |                   |                         |  |  |  |
|         |                                                        |            | ی۔                 | پر فضیلت بھ          | ے مقامات       | هی اور دوسر.      | ق کی ممانعت ج     | سار عش<br>سارعش         |  |  |  |
| 12      | ۵۲۸_۸۷                                                 | 4 72       | ۵٠٣                | ۵۳۷                  | tra            | 127               |                   |                         |  |  |  |
|         |                                                        |            |                    | يكاردُ)              | ب اعمال کا ر   | ختم۔(فضائل        | انهآ ٹھ قرآن      | مهابه روز               |  |  |  |
| ra      | ۵۹۷                                                    | ra         | ۵۱۲                | <i>∆</i> ∠9          | rar            | MAMAA             |                   |                         |  |  |  |
|         |                                                        |            |                    | رمیں)                | ن ایک نقط      | ۔(سارا قرآ        | ن سے مذاق         | ۱۵_ قرآ                 |  |  |  |
| ۵۰      | 4+1                                                    | ۵۰         | ۵۱۷                | 4.4                  | ***            | r9+               |                   |                         |  |  |  |
|         | ۱۷۔ عشق بیدا کرنے کی تدبیر عشق مبارک دولت ہے۔          |            |                    |                      |                |                   |                   |                         |  |  |  |

12.527 199\_14.

MIT NO

۵۸

۵۲۵

YIM

| 437                                                                 |                                       |              |              |                     |                      |                |                      | <u> الما كن ت</u> |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|--------------|--------------|---------------------|----------------------|----------------|----------------------|-------------------|--|--|--|
| ے ا۔ محبوبہ برقع میں ، آ <sup>تکھی</sup> ں اوپر ہی ہے ٹھٹڈی کرے گا۔ |                                       |              |              |                     |                      |                |                      |                   |  |  |  |
| ۲۲                                                                  | 454                                   | 77           | ۵۳۳          | 452                 | <b>1</b> <u>1</u> 29 |                |                      |                   |  |  |  |
|                                                                     |                                       |              |              |                     |                      | عاتی ہے۔       | ب کی ہرادا ب         | ۱۸_ محبو          |  |  |  |
| ٨                                                                   | 700                                   | 4            | 1/1          | <b>***</b>          | <b>79</b> ∠          | ۳۲۴            |                      |                   |  |  |  |
| (                                                                   | ى كا دعوىٰ                            | فضائل اعمال  | ليتے تھے۔(   | به رخمالته و مکیه . | امام ابوحنيفه        | بَھڑتے گناہ    | تے پانی سے           | 19_ گر            |  |  |  |
| ۱۵                                                                  | <b>r</b> •A                           | الد          | IAA          | <b>r</b> •A         | <b>*• *</b>          | P*- P*         |                      |                   |  |  |  |
| -                                                                   |                                       | ن)           | بال کی دو رخ | (فضائل اع           | رتے نہیں۔            | یخ بزرگ م      | پرموت مگرا۔          | ۲۰_ نبی           |  |  |  |
| 77                                                                  | 141                                   | rı           | 190          | 717                 | MIT                  | ۳۳۸            |                      |                   |  |  |  |
|                                                                     | ·                                     |              |              |                     | -16                  | از نه پڙھ سا   | <u>بی دورکعت نما</u> | ۲۱_ صحا           |  |  |  |
| ۲۳                                                                  | MA                                    | <b>r</b> 1   | 194          | 112                 | mim                  | <b>"9"_"</b>   | <b>T</b> A           |                   |  |  |  |
|                                                                     | T                                     |              | عویٰ)        | ىمان شكن د          | ہوتا ہے۔(ا           | ول پر پیش      | وں کاعمل مرد         | ۲۲_ زند           |  |  |  |
| 400                                                                 | MA                                    | 45           | 194          | MA                  | mm                   | <b>rr</b> 9    |                      |                   |  |  |  |
|                                                                     |                                       |              |              |                     | -0                   | ورمیان فرق     | ان اور کفر کے        | ٢٣_ايما           |  |  |  |
| 44                                                                  | 114                                   | <b>*</b>     | 19/          | 114                 | 717                  | <b>1777</b>    |                      |                   |  |  |  |
|                                                                     |                                       | بين)         | اس کے مخالف  | . ( مگر تبلیغی      | ہادی ذوق۔            | ی ہے قبل ج     | مَالِينًا كا جمرت    | ۲۴_ نبی           |  |  |  |
| ۳.                                                                  | 220                                   | r/\          | <b>r•r</b>   | rra                 | rr•                  | ۳۳۲            |                      |                   |  |  |  |
|                                                                     |                                       |              |              |                     | · •                  | ره غلبه حال    | اِن تُوری پر دو      | ۲۵_ سفی           |  |  |  |
| ۲۲                                                                  | 739                                   | ۱۲۰۰         | 110          | 739                 | 777                  | ran            |                      |                   |  |  |  |
|                                                                     |                                       | <del>/</del> |              |                     | كا كمال)             | ر بزرگ         | طان ہے دھو کا        | ۲۲_ شید           |  |  |  |
| ٣2                                                                  | 777                                   | ro           | r+9          | ۲۳۲                 | mr2                  | rar            |                      |                   |  |  |  |
| r                                                                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | <del></del>  |              |                     | الغه کی حد)          | وٰاب۔(مبا      | ى كروژ نماز كا ت     | ۲۷_ تیر           |  |  |  |
| ra                                                                  | <b>171</b>                            | ۳۳           | 112          | rrr                 | rr2                  | 777            |                      |                   |  |  |  |
|                                                                     |                                       |              |              |                     | <b>-</b>             | انهايا تلين سو | مورکعات روز          | ۲۸_ دوس           |  |  |  |

|   | 45  | 8                                     |               |              |            |                                       |               |         |            |                      | ٽل <i>ا</i> ڻن خن |
|---|-----|---------------------------------------|---------------|--------------|------------|---------------------------------------|---------------|---------|------------|----------------------|-------------------|
|   | 7   | 1 rrr                                 | . L.L.        | r            | ٨          | 444                                   | ۳۱            | ~_      | ٣٧٢        |                      |                   |
|   | _   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |               |              |            |                                       |               |         |            | صوفی۔                | ۲۰ جابل           |
|   | ۵   | 1 100                                 | 14            | ۵۳           | 774        | ra                                    | ۱۹            | ٣٣      | P1         | 7                    |                   |
|   |     |                                       |               |              |            |                                       | رگ)           | ンル      | ڪرنهجد۔ (  | ب <i>مر</i> روزه رات | ۳۰_ دن ک          |
|   | 44  | 141                                   | 71            | rr           | 4          | 141                                   | ra            |         | ۳۸۱        |                      |                   |
|   | r   | Τ                                     | <del>-i</del> |              |            | -11                                   |               |         | _          | ری اور مرگئی.        | اس چيخ ما         |
|   | 42  | 777                                   | 74            | ۲۳           | 4          | ארץ                                   | ra            | 4       | ۳۸۱        |                      |                   |
|   |     |                                       | <del></del>   |              |            |                                       |               | -(      | بےقرار     | س سال تک             | ٣٢ چالي           |
|   | 45  | 141                                   | 11            | ۲۳           | ۵          | 141                                   | ra            | 4       | ۳۸٠        |                      |                   |
|   |     |                                       | T             | <del> </del> | <u>-</u> - |                                       |               | -       |            | مچھلی کا۔            | ۳۳_قص             |
|   | 414 | 745                                   | 75            | 112          |            | 744                                   | ra.           | 1       | ۳۸۲        |                      |                   |
| 1 |     |                                       | T             |              | ·          | ····                                  | -ير-          | ری نماز | ره دن سار  | ۔ وضو سے بار         | ۳۳-ایک            |
| į | 40  | <b>۲</b> ۲۳                           | 44            | 177          |            | 244                                   | ۳4.           | •       | MAR        |                      |                   |
| ſ | T   |                                       | <u> </u>      |              |            |                                       |               |         | ہو گیا۔    | ه قبر میں کھڑا       | ۳۵_مرد            |
|   | 42  | 777                                   | 77            | 114          |            | 777                                   | ٣٧            |         | 710        |                      |                   |
| Γ |     |                                       |               | اربار        | مشغول      | ادت میں                               | ر وه عبا      | ر ہی او | يوی روتی   | ب بزرگ کی ب          | ٢٣٠ اي            |
| Ĺ | ۸۲  | 742                                   | 72            | ויוז         |            | 777                                   | ۱۲۳           | Ļ_      | MAY        |                      |                   |
| Г |     | <u>.</u>                              | T             | _            | ز پڑھی     | مبح کی نما                            | ه<br>نناء اور | سےع     | ایک وضو    | إس برس تك            | ٣٤ پې             |
| L | 1/1 | 742                                   | 72            | 177          | 1          | 742                                   | 747           | ·       | <b>771</b> |                      |                   |
| ٢ | ·   |                                       | T             | T            |            | (                                     | حديث          | فلاف    | رہے۔(      | بشه روز ہ سے         | 47. TM            |
|   | ۸۲  | 742                                   | 72            | rm           | 1          | YZ                                    | ۳۲۳           |         | <b>M</b> 2 |                      |                   |
| Г |     |                                       |               | 1            |            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |               |         | ر چزیں     | ز میں بارہ ہزا       | وس_نما            |
| İ | ۸٠  | <b>M</b> .                            | / 0           |              |            | -A .                                  |               | 1       |            | į                    | ļ                 |

تلاشِق 459 ۴۰ ری سے باندھ لیتے۔ (نبی مَالَّيْمُ پر بہتان) ተለሱ 291 141 ۷۸ ۷۸ 141 TOT الهمه ایک ہزار رکعات روزانهه (ریکارڈ) ٣4٨ 147 11/1 ۸۳ 111 101 ۸٢ ۳۲ \_ نماز، ڈھول اور بزرگ \_ ۳۸۱ M.D ۲۸۵ ۸۵ ۸۵ 109 MA ۳۳\_ نظیر سے اگلے دن تک انتظار، بزرگ اورمہمان \_ 14 ۳۸۲ ۲A MY 14. 441 M ۳۳ ـ عمادت کا انوکھا انداز \_ هم بعشق به 44 **γ•**Λ 0.1 4-۷ 149 1/ 1/ ۲۷ ۔ ستو بھا تک رہے تھے۔ (بزرگ کا کمال) ساس 414 ۵٠۷ MA MIM 27 ٢٧ ـ قصه بادشاه كا ـ مام ٣. 191 ٣٢٢ 444 277 ٣+ ۴۸\_ شیطان اور عابد \_ ماره 777 191 277 777 ۳. ٣+ وہ ۔حرم میں لوڈ شیڈنگ ۔ 210 712 2 ٣٢٨ ۳۵ 794 MYA ۵۰\_عشق\_ 219 244 سهم بم مهم ٣٣٩ ٣٣ 729

۵۔شیطان سے ملاقات۔

42

٣٣٩

سهم

سهم

779

سم ۱۳۰

219

| 46      | 60           |          |             |              |                                       |            |                        |                        |
|---------|--------------|----------|-------------|--------------|---------------------------------------|------------|------------------------|------------------------|
|         | <del> </del> |          |             | <del></del>  |                                       | . ** .:    | نر آن کی ممانع         | اڻن ٿن<br>م رسي        |
| AF      | <b>m</b> 4•  | AY       | 779         | الم          | 647                                   | ۵۵۷        |                        | ۵ ـ ورن                |
| <b></b> |              |          |             |              |                                       |            | اری اور مرگئی۔         | اه۔ جیخ .<br>۵۱۔ نیخ . |
| 4       | 2 m          | . 44     | ۳۳۸         | ۳۸۰          | المحا                                 | ٩٢٥        |                        | Ť                      |
|         | <del></del>  | <b>—</b> |             |              |                                       | پرنی ہیں۔  | اں سیدھی کرنا          | ۵۱_جوتیا               |
| Al      | MAY          | ٨٣       | mun.        | ۲۸۲          | MY                                    | ۵۷۴        |                        |                        |
|         | т            |          |             | ·            |                                       | _          | <i>م بزار روزانه</i> . | ۵۵_پیر                 |
| ۸۳      | ۳۸۸          | ۸۳       | rra         | ۳۸۸          | MAR                                   | ۵۷۲        |                        |                        |
|         |              | T        | <del></del> | Т            | т                                     | ش میں۔     | ومرتنبه ایک سا         | ۵۱_ دوس                |
| ۸۳      | ۳۸۸          | ۸۳       | rra         | ۳۸۸          | MAM                                   | 024        |                        |                        |
|         |              | Т        | T           | Т            |                                       | ناه کا۔    | رایک کا فرباد          | ۵۷ قصر                 |
| 19      | 790          | 9+       | roi         | m90          | 199                                   | ۵۸۳        |                        |                        |
|         | <del>.</del> |          |             | 1            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | رگدھا۔     | رِگ، سپاہی اور         | OA                     |
| 91      | r.a          | 99       | <b>74</b> + | r+0          | ۵+۱                                   | 095        |                        |                        |
|         | Γ            | T        |             |              |                                       | فانظاره ـ  | تے گناہوں ک            | ۵۹_جھڑ                 |
| الدط    | M44          | 10+      | ١١١         | דדיין        | IFG                                   | YM         |                        |                        |
|         | T            |          | T           |              |                                       |            | نجے ہے اجتناب          | ۲-۱_۲۰                 |
| 149     | ۲۲۸          | 10+      | الم         | ryy          | IFG                                   | YM         |                        |                        |
|         |              | 1.       | ممانعت _    | ظراور ذکر کی | ے کے پیش ننا                          | فے کے خطر۔ | گی میں اضا _           | )%_YI                  |
| 1179    | arn          | 10+      | اای         | ۵۲۳          | IFG                                   | YM         |                        |                        |
| I       |              |          |             | <del>_</del> |                                       | ت کی شبیح۔ | إدات وحيوانا،          | z4r                    |
| 10+     | ۲۲۲          | 169      | M+          | arn          | IFG                                   | YMY        |                        |                        |
|         |              |          |             |              |                                       | 16.8.16    | 21.5 (                 |                        |

A CONTRACTOR OF THE PARTY OF TH

| 461 |      |                |          |      |              |              |                  | ٽل <i>اڻن</i> ق |
|-----|------|----------------|----------|------|--------------|--------------|------------------|-----------------|
| וצו | r/Λ• | ואו            | PTT      | r/Λ• | ۵۲۳          | וציא         |                  |                 |
|     |      |                |          |      | ساتھ۔        | سامان کے     | ت اپنے ساز و     | ۲۴ جن           |
| 145 | ľΔI  | 175            | ۳۲۳      | MAI  | ۵۷۵          | 744          |                  |                 |
|     |      |                |          |      |              |              | یث بیج۔          | ۲۵_عد           |
| 170 | Ma   | HM             | ۲۲۲      | MA   | ۵ <u>۷</u> 9 | YYY          |                  |                 |
|     | ,    |                |          | -4   | ی پڑھل کر۔   | ءان کے قول   | ے اچھاسمجھتا ہے  | <u>-2 _44</u>   |
| M   | ara  | 1/1            | M44      | ara  | 45%          | 749          |                  |                 |
|     |      | ,              | ·        |      | نەكرىي)      | رتے۔(پینے    | نه کرنے کا حکم ک | ۲۷_ پی          |
| ۳1  | ۵۳۸  | ۳.             | רץץ      | ۵۳۸  | 4771         | ۲۳۳          |                  |                 |
| ·   |      | , <del>-</del> | <u>;</u> |      |              | لاره_        | ت دوزخ کا نظ     | ۲۸_ج            |
| ۸۳  | ۳۸۸  | ۸۴             | rra      | ۳۸۸  | <b>የ</b> ለዮ  | 027          |                  |                 |
|     |      |                |          |      |              | به مقاتله به | ویج حچوڑنے پر    | 79_را           |
| ٦   | 47%  | ۵              | orr      | 45%  | 47%          | הות          |                  |                 |
|     |      |                |          | Ţ    |              | کی تلقین به  | رگوں کی اتباع    | ·4•             |
| ۵   | 701  | ۷              | arr      | 4M.  | 414          | רוץ          |                  |                 |
|     |      |                |          |      | تا ہوں۔      | کھ کرخوش ہو  | کی عورتوں کو د   | اک گھر          |
| 7+  | 707  | <b>r</b> •     | ۵۵۷      | rar  | 405          | 749          |                  |                 |
|     |      |                | 1        |      | م ہلاک کیے   | ، نے کئی حا  | با جماعت جس      | ٢٧_كوفي         |
| ۲۳  | 44.  | ۲۳             | ٠٢٥      | 444  | 402          | mm           |                  |                 |
|     | 1    |                | T        | 1    | ا کھایا۔     | ب مرتبه کھا: | مدره روز میں ایا | <u> ۲۵</u>      |
| 70  | 775  | ra             | ٦٢٥      | 444  | Par          | rra          |                  |                 |
|     |      |                |          | 1    | -4           | مل ہو رہا ۔  | نت كالطف حا      | 2_21            |
| ۳.  | PYY  | ۳۱             | AYA      | 141  | AYA .        | ואא          |                  |                 |

| 9_ نبی مَالِیْتُامِ کا سابیہ نہ تھا۔ | ۸ | , |
|--------------------------------------|---|---|
|--------------------------------------|---|---|

|      |     |     |      |     | <br> | - | - • |
|------|-----|-----|------|-----|------|---|-----|
| 1114 | ۸۳۳ | 114 | 20°T | ۸۳۳ |      |   |     |
|      |     |     |      |     | <br> |   |     |
|      |     |     |      |     |      |   |     |

یہاں تبلیغی جماعت کی کتاب'' فضائل اعمال'' کے پچھ مسائل پر تبعرہ کریں گے:

ا۔ اس کتاب کا آغاز مولانا زکریانے اس وقت کیا جب وہ دماغی کام کرنے کے قابل نہ تھے۔

ﷺ بہی وجہ ہے کہ اس کتاب میں حق و باطل کو گذ مذکر دیا گیا ہے۔

٣- ني سَالَيْكُمُ اورصحابه كرام إلى المناع بر خص كونه كرني حيابيد ( نضائل اعمال كي تلقين )

ع آیت سورة النساء (۱۱۵) کے صریحاً خلاف ہے۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ تاثیم

اور صحابہ کے طریقے پر چلنے کی تختی ہے تاکید فرمائی ہے اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا جو اس رائے

ہے ہٹ جائے گا وہ دوزخی ہے۔ (نیز البقرہ: ۱۳۷)

۴\_ صحابی شافعی المذہب۔ (عجیب منطق) \*\* میں اللہ 
یاد رہے امام شافعی ۱۵۰ جمری میں پیدا ہوئے اور تقلید چوتھی صدی جمری میں شروع ہوئی۔

۵۔ شہید کی بیوہ سے بغیر عدت دوسرا نکاح۔ (فضائل اعمال کا کارنامہ)

کوئی صحابی ڈائٹڈ ایبانہیں کرسکتا، لہذا یہ جھوٹ ہے۔

٨٥ مولوي زكريا كے والد نے صرف دوسال كى عمر ميں پاؤ پارہ حفظ كر ليا تھا۔

**پ** کیا ہمکن ہے؟

۱-۱۲ پندرہ علوم میں مہارت کے بغیر قرآن کا بیان ممنوع ہے اور پندر هواں علم وہبی ہے، جس کا شاید کوئی وعویدار نہ ہو۔

الله نص قرآنی کے خلاف ہے۔ (القمر: ۴۰،۳۲،۲۲،۱۷) جس میں الله تعالی نے فرمایا کہ ہم نے قرآن کو سیجھنے میں آسان کر دیا ہے۔

۱۲ - آٹھ قرآن روزانہ ختم۔ ( فضائل اعمال کا ریکارڈ )

ہ ناممکن بھی اور حدیث بخاری (۵۰۵۴٬۵۰۵۲) کے خلاف بھی۔ نیز دیکھیے یہ کتاب ص۲۳۲ سے نمرشار۱۳۳۱٬۳۳۱

19<sub>-</sub> گرتے یانی ہے جھڑتے گناہ امام ابو حنیفہ اٹرالٹند و کیھے لیتے تھے۔ (فضائل اعمال کا دعویٰ)

ھ ہیصریحاً غلوہے، رسول کا ئنات ٹاٹیٹا کے متعلق اللہ تعالی کا فرمان دیکھیے :

﴿ وَمِتَنْ حَوْلَكُمْ مِّنَ الْأَعْرَابِ مُنْفِقُونَ ﴿ وَمِنْ آهْلِ الْمَدِيْنَةِ ﴿ مَرَدُوا عَلَى النِّفَاقِ لا تَعْلَمُهُمْ ﴿ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ ﴿ سَنُعَذِّ بَهُمْ مَّلَا تَيْنِ ثُمَّ يُدَدُّوْنَ إلى عَذَابٍ عَظِيْمٍ ﴾

[التوبة: ١٠١]

''اورتمھارے گرد ونواح کے بعض منافق ہیں اور بعض مدینہ والے بھی نفاق پراڑے ہوئے ہیں، ہم انھیں دوگئی سزا دیں گے، ہوئے ہیں، تم انھیں نہیں جانتے، ہم انھیں جانتے ہیں، ہم انھیں دوگئی سزا دیں گے، پھروہ بڑے عذاب کی طرف لوٹائے جائیں گے۔''

حالانکہ منافق آپ (مُنْ اللّٰهِمُ) کے سامنے نمازیں پڑھتے، آپ کے ساتھ سفر کرتے، آپ کی مجلس میں حاضر ہوتے تھے اور آپ کو معلوم نہ تھا کہ بیر منافق ہیں۔ یاور ہے کہ بیسورت''التوب'' فتح کہ کے بعد 9 ججری میں نازل ہوئی اور آپ کی وفات ۱۰ ججری میں ہوئی۔

۲۲\_ زندوں کاعمل مردوں پرپیش ہوتاہے۔ (ایمان شکن دعویٰ)

الله محض باطل ہے۔ دیکھیے یہ کتاب، صفحہ ۱۴۹۔

۳۰ دن بحرروزه رات بحر تهجد ـ (بزا بزرگ)

الله على الياعمل كرنے والا شخص امت محديد سے خارج نه ہوا؟ كيونكه بدرسول الله مَالَيْمُ كَعَمَل الله مَالَيْمُ كَعَمَل

اور فرمان کے سراسر خلاف ہے۔

۸٬۳۴۷ میک وضو سے بارہ دن ساری نمازیں۔

ع کیا ایماعمل کرنے والا شخص امت محدیہ سے خارج نہ ہوا؟ بیملی طور پر ناممکن ہے۔

۷۳،۳۸،۳۷ پیاس برس تک ایک وضو سے عشاء اور صبح کی نماز۔

كيا ايساعمل كرنے والاشخص امت محديد سے خارج نه ہوا؟

۹۵،۹۴،۸۶،۹۳،۹۳،۹۳،۹۳،۹۳،۸۵،۹۳،۹۳،۹۲،۹۱،۵۹۰ مرده قبر میں کھڑا ہو گیا۔

ھ پیسب قبر پرتی کی باتیں ہیں۔ نیز دیکھیں سے کتاب، صفحہ ۱۳۹۹

۴۱ مروزانه ـ (ریکارڈ)

ع بر روها لکھا نمازی جانتا ہے کہ نماز کی ایک رکعت پر اوسطاً سوا منٹ لگتا ہے۔ ایک ہزار

ر کعت پر بارہ سو پچاس منٹ لینی اکیس گھنٹے صرف ہوئے، اس طرح باقی لواز مات کے لیے صرف تین گھنٹے بچے۔ کیا روزانہ کا بیہ معمول ممکن ہے؟ کیا بیہ سنت رسول مُلَاثِمُ یا طریقتہ صحابہ ڈٹائٹی ہے؟

٦٣ ـ الله كو د تكھنے كا حجموثا دعويٰ \_

الله محض باطل ہے۔ دیکھیے بیکتاب صفحہ اس سے نمبر شارا۔

۲۷،۷۲ بزرگول کی اتباع کی تلقین۔

ع یا در ہے علاء اور بزرگوں کی غیرمشروط اطاعت حرام ہے۔ دیکھیں یہ کتاب صفحہ ۲۲۳،۶۲۲ ہے

٨٨ شبلي يا گُل اور يا محمد مَثَالِيَا كَي يكار \_

ﷺ کچر بریلوی صاحبان اورتبلیغی جماعت کی تعلیمات میں کیا فرق رہ گیا؟

٩٨ - نبي مَالِينَا كاسابه نه تقار

کیر بریلوی صاحبان اورتبلیغی جماعت کی تعلیمات میں کیا فرق رہ گیا؟

#### رسول الله من الله عن الله مارك:

بعض لوگ کہتے ہیں کہ نی ٹاٹیٹا بشر نہیں بلکہ صرف نور ہیں، ای لیے آپ کا سامینہیں، یہ بھی جھوٹ ہے۔ آؤ میں قرآن وسنت سے ثابت کرتا ہوں کہ آپ ٹاٹیٹا کا سامیرتھا:

#### ىپلى دلىل : پېلى دلىل :

﴿ وَيِلَّهِ يَتُجُدُ مَنْ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَّكُرْهًا وَّظِلْلُهُمْ بِالْغُدُةِ وَالْأَصَالِ ﴾

[ الرعد : ١٥ ] ''اور اللہ کو ہر وہ چیز سجدہ کرتی ہے جو آسانوں میں ہے اور زمین میں، خوثی سے اور

ناخوشی سے اور ان سب کے سائے بھی سجدہ کرتے ہیں، منبح وشام۔''

اس آیت میں فرمایا جو آسان اور زمین میں ہے، تو رسول الله طَلَیْم بھی زمین ہی میں ہیں، لہذا آپ بھی اللہ کو بحدہ کرتے تھے اور آپ کا سامیہ بھی تھا۔ قرآن سے آپ طَلَیْم کا سامیہ البت ہوا۔

دوسری دلیل:

﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا إِلَى مَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ ثَنَّيْءٍ تَتَفَيَّوُا ظِلْلُهُ عَنِ الْيَكِيْنِ وَالشَّمَآبِلِ سُجَّدًا

لِلَّهِ وَهُمْ لَا خِرُونَ ﴾ [ النحل: ٤٨ ]

''کیا انھوں نے نہیں دیکھا کہ اللہ تعالی نے جو بھی چیز پیدا کی ہے سب کے سائے دائیں بائیں پھرتے ہوئے نہایت عاجزی سے اللہ کے حضور سجدہ ریز ہیں۔''

تمام مخلوقات کے سائے اس آیت میں ثابت ہوئے۔ رسول الله تالیم مخلوق ہیں، لہذا آپ مالیم کا سامی مجلوق ہیں، لہذا آپ مالیم کا سامیم ہوا۔

### تيسرى دليل:

سیدہ عائشہ تھ بیان کرتی ہیں کہ ہم رسول اللہ تھ بی کے ساتھ ایک سفر ہیں تھیں کہ سیدہ صفیہ بھی کا اون بیار ہو گیا۔ سیدہ نین بھی کے پاس زائد اون موجود تھا۔ رسول اکرم تھی نے فرایا:
''نین بایہ اونٹ سواری کے لیے صفیہ کو دے دو۔'' سیدہ نین بھی نے کہا:''میں اس یہودیہ کو دوں۔'' (سیدہ صفیہ بھی یہودی خاندان سے مسلمان ہوئی تھیں) رسول اللہ تھی ہی کر ناراض ہو گئے اور سیدہ نین بھی سے کلام ترک کر دیا۔ و والحجہ کے چند دن، ماہ محرم، ماہ صفر اور ربیج الاول کے پہر دن، ماہ محرم، ماہ صفر اور ربیج الاول کے پہر دن گزر گئے، طویل بایکا ہے سیدہ نین بھی نے خیال کیا کہ اب رسول اللہ تھی ہی کہ میری صاحب نہیں ربی۔ اپنا سامان اور چار پائی کو اٹھانا چاہا اور فرماتی ہیں: ﴿ فَبَیْنَمَا أَنَا یَوُمًا وَرِيْمُ کُورِيْمُ کُورِيْمُ کَا کُورِيْمُ کُورِيْمُ کُورِيْمُ کُورِيْمُ کَا کُورِيْمُ کُورِيْمُ کَا کُورِيْمُ کَا اَنْ یَورُمُ کَا کُورِیْمُ کَا کُورِیْمُ کَا کُورِیْمُ کَا اَنْ یَورُیْمُ کَا کُورِیْمُ کَا اِنْ مَنْ ای سوچ بچار میں بیٹی تھی تھی وریم کا وقت تھا اچا تک میں نے رسول اللہ تھی کہا کا سایہ و کی لیا۔ [ مسند احمد : ١٣٢٧، ١٣٢٠، ح : ٢١٥٠ ، ٢٦٥، و سندہ صحیح فی إسنادہ شمیسة و ثقها یحییٰ بن معین تاریخ عنمان بن سعید الدارمی ص : ١٣١، ت ١٦٨، و ومجمع الزوائد : ٢٢٣٠٤]

احمد رضا خانی ترجمہ میں رسول اللہ ٹاٹلٹا کے سامیّہ مبارک کا ذکر موجود ہے کیکن حسب عادت تھوڑی سی گڑ ہڑ کے ساتھ۔ ( دیکھیے ان کا ترجمہ مع تفییر (النور : ۱۱، ف2۱)

# چوهی دلیل:

سيدنا انس بن مالك والثوريان كرت بي كه ايك دفعه بم كوني مَالَيْمًا في صبح كي نماز برهائي،

نماز کے دوران آپ عُلَیْمُ نے اپنا ہاتھ آگے بڑھایا پھر پیچے کرلیا۔ جب آپ عُلَیْمُ سلام پھرکر فارغ ہوئ تو آپ عُلِیْمُ سے صحابہ وَنَائیُمُ نے اس کے بارے میں پوچھا۔ آپ عُلِیْمُ نے فرمایا میں نے نماز کے دوران (کشفی حالت میں) جنت کو اپنے سامنے دیکھا تو اس کے میوے قریب ہی جھک رہے تھے۔ میں نے ارادہ کیا کہ ان میں سے پھر میوے توڑلوں تو جنت بھکم الٰہی غائب کر دی گئی۔ پھر میں نے جہنم کو دیکھا: ﴿ فُئمَّ عُرِضَتُ عَلَیَّ النَّارُ، بَیْنِی وَ بَیْنَکُمُ حَتَٰی رَأَیْتُ ظِلِّی وَ ظِلَّکُمُ ﴾'' پھر بھی پرجہنم کو میرے اور تھارے درمیان پیش کیا گیا، یہاں تک کہ اس آگ کی روثنی میں میں نے اپنا سامیہ اور تھارا سامیہ دیکھ لیا۔'' و صحیح ابن خزیمہ : ۲۸،۰۰۰، من د

٨٤٠٨ و إسنادة حسن لذاته]

قرآن وسنت کے دلاکل سے میں نے ثابت کیا ہے کہ آپ مُناثِیْلِ کا سامہ ہے۔ 91۔ منہ کالی کے پیٹ پر نبی مُناٹِیْلِ نے ہاتھ پھیرا۔ (استغفراللہ)

ﷺ بیعصمت رسول (مُنْاتِیمٌ) پر کھلا حملہ ہے کہ رسول الله مَنْاتِیمٌ نے غیرمحرم عورت کے پیٹ پر ہاتھ پھیرا۔ (نعوذ بالله من ذلك!)

آخر میں تبلینی جماعت کے ایک بہت بڑے عالم اور بہلغ کی کیسٹ کا حوالہ دینا ہے جانہ ہوگا۔

یہ کیسٹ وسیع پیانے پر ملک میں تقسیم کی گئی ہے اور اس میں ان (ط-ج) کی ایک لمبی چوڑی تقریر

ہے۔جس میں وہ اور بہت می چیزوں کے علاوہ یہ بھی فرماتے ہیں کہ جب رسول اللہ تالی آئی اسے رب رب کے پاس کے تو نور کے سب پردے ہٹ گئے اور اللہ تعالی اور رسول اللہ تالی آئی آئے منے سامنے موجود سے اور رسول اللہ (تالی آئی آئی ) نے اپنے رب کا دیدار کیا۔ حالانکہ یہ بات قرآن مجید کے صریحاً خلاف ہے (الاُنعام: ۱۰۱ تا ۱۰۳) اور حدیث سیدہ عائشہ رائی کے بھی خلاف ہے، جس میں انھوں نے فرمایا کہ ''جوش کے کہ رسول اللہ تالی آئی نے اپنے رب کو دیکھا وہ شخص جھوٹا ہے۔' [ بحاری، کتاب التفسیر، سورہ والنجہ: ۱۹۵۰

ہم تبلیغی جماعت والوں سے دست بستہ عرض کریں گے کہ قر آن کو بغور پڑھیں، بخاری ومسلم اور دیگر کتب احادیث بغور پڑھیں، حنی فقہ کی مشہور کتابیں بغور پڑھیے، حقیقۃ الفقہ کتاب پڑھیے، علاء کا ایک بورڈ بنایئے جو قرآن و حدیث اور فقہ کی روشی میں عقائد کی کتابیں لکھے۔ پھر تبلیغ سیجیے، شوق سے سیجیے تبلیغی جماعت کے ہررکن کو عقائد کی تعلیم دیں، تا کہ وہ عوام کو بتا سکیں۔ نیز دیکھیں یہ کتاب صفحہ ۵۹۹،۲۱۸ ۱۹۲۰ اور ۲۲۳،۲۲۲۔ اور مندرجہ بالا مسائل کی کمل تحقیق کے لیے کتاب ''د تبلیغی جماعت کا تحقیقی جائز ہ'' کاوش عبد الرحمٰن محمد کی کا ضرور مطالعہ فرمائیں۔



فصل پنجم

# مشرکین مکہ اور آج کے کچھ کلمہ کو

یاد رہے کہ جو صفات یہود و نصاری ومشرکین مکہ وغیرہ کے لیے بری تھیں وہی صفات اسلام کے دعویداروں میں اگر آجا کیں تو بھی بری ہوں گی۔قرآن و حدیث میں ان قوموں کے حالات سے آگاہ کرنے کا مقصد در اصل ان کی بری صفات و عادات سے بچنا ہوتا ہے کیونکہ قرآن کے نزول کا مقصد صرف ان امتوں اور اشخاص کی تاریخ بیان کرنا ہی نہیں ہوتا بلکہ تاریخ کے واقعات سے عبرت ونصیحت حاصل کرنا مقصود ہوتا ہے۔ یاد رہے کہ وہ لا الدالا اللہ کا مطلب سجھتے تھے، اس لیے انھوں نے کلمہ نہ پڑھا نیون کی جھا کہ گھے۔ اس کے انھوں نے کلمہ نہ پڑھا لین کو مقارت کو چھوڑنے کو تیار نہ تھے اور آج کل بچھا کمہ گو حضرات کلمہ تو پڑھ کے بیا وجود بھی غیراللہ کی عبادت کو جھوڑ نے کو تیار نہ تھے اور آج کل بچھا کمہ گو عبادت کر رہے ہیں۔

اس باب میں قرآن کی روشی میں مشرکین مکہ کے متعلق بحث کریں گے، تا کہ ہمیں ان کے عقائد کا پتا چل سکے اور ان کے غلط عقائد سے ہم پر ہیز کر سکیں۔ یا در ہے رسول الله ظافیر نے ان کے غلط عقائد کو جہ سے ان سے جنگیں لویں، حالانکہ وہ الله تعالی کو مانتے تھے۔ سب کے غلط عقائد یعنی شرک کی وجہ سے ان سے جنگیں لویں، حالانکہ وہ الله تعالی کو مانتے تھے۔ سب کے غلط عقائد یہ ہے کہ مشرکین مکہ کا ذکر اور جگہوں کے علاوہ قرآن میں مندرجہ ذیل مقامات پرآیا ہے۔ سورة الانعام اور سورة یونس (کمل)، الانفال (۳۲ تا ۳۵)، انحل (۳۸ تا ۳۵)، انحل (۳۸ تا ۳۵)، الزم (۳۸ تا ۳۸)، الزم (۳۸) اور الرزن (وتا ۱۵)، الزم (۳۸) اور سورتیں۔

قرآن مجید میں جہاں جہاں مشرکین مکہ کا ذکر ہے وہاں وہاں ان کے عقائد بیان کیے گئے

ہیں ۔ یہاں ہم چند کا ذکر کریں گے:

ا۔ پہلی بات یہ ہے کہ مشرکین مکہ اللہ کو مانتے تھے، اپنے طریقے سے نماز پڑھتے تھے، جج کرتے د کرلیکن میرسب کچھ اللہ کے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق نہیں تھا بلکہ ان میں کافی بگاڑ پیدا ہو چکا تھا (مثلاً الائعام: ۱۳۰ تا ۱۳۰ ویس: ۱۵ تا ۳۲، ۱۳۳ والائفال: ۳۲ تا ۳۵) اور کہتے تھے کہ ہم دین ابرا بھی پر ہیں ۔ اللہ تعالی نے فرمایا تم مشرک ہو، تمھارا دین ابرا ہیمی ہے کوئی تعلق نہیں، قرآن اس بات پر گواہ ہے (دیکھیے تغییر مراد آبادی الائعام: ۱۲۱ واٹھل: ۱۲۰ تا ۱۲۳) ۲۔ وہ اینے کچھ مویش اور کھیتی اللہ تعالی کے راستے میں خرچ کرنے کے لیے مخصوص کر دیتے اور

۔ وہ آپنے چھمویی اور پی اللہ بعالی کے راہتے میں حرچ کرنے کے لیے محصوص کر دیتے اور پھیمویشی اور کھیتی غیراللہ کے لیے مخصوص کر دیتے تھے، اس لیے اللہ تعالیٰ نے ان کومشرک فرمایا۔سورۃ الاُنعام (ا تا ۱۴۰) میں مشرکین مکہ کے جاہلانہ نظریات کا ذکر ہے۔

س۔ جب بیلوگ زمین پر یاسمندر میں کی مصیبت میں پھنس جاتے تھے تو غیر اللہ کو چھوڑ کرصرف اللہ کو پکارتے تھے، جیسا کہ قرآن میں بار باراس کا ذکر ہے۔ (یونس:۱۲۳۸- بنی إسرائیل: ۲۲ تا ۲۳ دائرم: ۲۲۱۴- الزم: ۳۲،۳۳۳ تا ۲۲ دائرم: ۳۲،۲۰۱۱ دم: ۳۲ تا ۳۲) دیکھیے ان تمام آیات کے لیے احمد رضا خان صاحب کا ترجمہ مع تفییر مرادآ بادی۔

اور کمال کی بات یہ ہے کہ ان مقامات پر احمد رضا صاحب نے بھی پکارنا ہی ترجمہ کیا ہے سوائے ایک جگہ کے۔ اس بحث کا حاصل یہ ہے کہ آج کل کے پچھے کلمہ کو صاحبان کا طرزعمل مشرکین مکہ سے زیادہ خطرناک ہے وہ اس طرح:

ا۔ مشرکین مکہ سکھ کے وقت غیر اللہ کو پکارتے تھے اور مصیبت کے وقت صرف خالص اللہ تعالیٰ
کو پکارتے تھے، باقی سب کو چھوڑ ویتے تھے۔ (حوالہ جات کے لیے دیکھیے یونس: ۱۸ تا ۱۳۳۔
العنکبوت: ۲۱ تا ۲۱ یا ۲۷ ۔ الروم: ۳۲، ۳۳ ۔ الانعام: ۴۲، ۲۳، ۲۳، ۲۳، دلقمان: ۲۲ تا ۳۲ ۔ ترجمہ احمہ
رضا خال صاحب وتفییر مراد آبادی) لیکن آج کل کے پھھکمہ گوصاحبان مصیبت کے وقت بھی
غیر اللہ کو پکارتے نظر آتے ہیں یعنی ان اہل عرب سے چند قدم آگے جا چکے ہیں۔
۲۔ آج کل بیلوگ بھی غیر اللہ کے نام پر مال خرچ کرتے نظر آتے ہیں۔

۳۔ اہل عرب غیر اللہ کو اللہ کے ہاں سفار ثی کے طور پر پکارئے اور ان کی عبادت کرتے تھے

(الزمر: ٣ اوريونس: ١٨) ليكن آج كل بيلوگ براه راست اپني شريكو ل كو دا تا، تينج بخش، مشكل كشا، حاجت روااورغوث اعظم سمجھ كر يكارتے ہيں يعنى اہل عرب سے آگے جا چكے ہيں۔ ٢٠ يہاں ہم مشركين مكه كا حج كے وقت كے تلبيه كا ذكر كرنا چاہتے ہيں، تاكه ان كا غلط عقيده صاف ظاہر ہو جائے۔

عبد الله بن عباس والشهان كها كه مشركين مكه كهتے تھے: ﴿ لَبَيْكَ لَا شَرِيْكَ لَكَ ﴾ ( ہم عاضر ہیں، تیراکوئی شريک نہيں) تو رسول الله طَالَةُ أَمْ فرماتے تھے كه خرابی ہوتمھاری، بہیں تک رہنے دو، بہیں تک رہنے دو (یعنی آ گے نہ كہو) اور وہ اس كے آ گے كہتے تھے كه مگر وہ تیرا شریک ہے كہ يالله! تو اس كا ما لك ہے اور وہ كسى شے كا ما لك نہيں۔غرض يہى كہتے جاتے تھے اور بيت الله كا طواف كرتے جاتے تھے [مسلم، كتاب الحج، باب التلبية و صفتها و وقتها: ١٩٨٥٧٢٢]

وں رہے جانے ہے۔ اسلم، علی این میں کا بات کے بیاب اللہ تعالیٰ اس سے یہ معلوم ہوا کہ مشرکین ملہ بھی اپنے شریکوں کواللہ کے برابرنہیں جانے تھے بلکہ اللہ تعالیٰ کو ہر شے کا مالک جانے تھے اور ان کو کسی شے کا مالک نہ جانے تھے، تا ہم ان کو پکارنا اور اپنا

ر ہرت مان مان ہوئے ہوئے ہوئی ہے۔ سفارتی اور وکیل قرار دینا اللہ تعالیٰ کی ہارگاہ میں ان کے مشرک ہونے کو اور ہمیشہ ہمیشہ کے لیے دوزخ میں جھو نکے جانے کو کافی تھا، جیسا کہ آج کل لوگ قبروں پر جا کر کہتے ہیں۔

اب ہم مفتی احمہ یارخان مشہور حنی بریلوی عالم کا ترجمہ مشکلوۃ مع شرح کی تیسری جلد سے پھھ اقتباسات نقل کرنا چاہتے ہیں، تا کہ ان لوگوں کی تو حید کے معیار کا اندازہ لگایا جا سکے

ر: فرمایا رسول الله منالیم ان که محیلی والے پنجبری دعا جب انھوں نے محیلی کے پیٹ میں اپنے رب انھوں نے محیلی کے پیٹ میں اپنے رب سے کی، یہ ہے: "تیر سوا کوئی معبود نہیں، تو پاک ہے، میں ظالموں میں سے ہوں۔ "کوئی مسلمان آدمی حاجت میں یہ دعا مائے گا مگر قبول ہوگی۔ "[أحمد: ١٧٠/١- ترمذی،

كتاب الدعوات، باب في دعوة ذي النون : ٣٥٠٥]

ا پی تفسیر میں احمد یار فرماتے ہیں کہ علاء فرماتے ہیں کہ اس مچھلی کا پیٹ عرش عظیم سے افضل ہے کہ ایک پیٹ عرش عظیم سے افضل ہو گیا تو آمنہ خاتون کا ہے کہ ایک پیٹ عرش عظیم سے افضل ہو گیا تو آمنہ خاتون کا شکم پاک جس میں سیدالانبیاء نو ماہ تک جلوہ افروز رہے وہ تو عرش سے کہیں افضل ہے۔ (مشکلوة: ۳۳۳/۳ از احمد یار گجراتی)

آپ خودغور فر مائیں کہ غلو کی بیانتہا ہے یانہیں کہ اللہ تعالی تو عرش پر ہے جیسا کہ قرآن میں بار بار مذکور ہے اور ان لوگوں نے رسول اللہ علیا کی والدہ کے پیٹ کو اللہ کے عرش عظیم سے بھی کہیں افضل قرار دے دیا ہے تو پھر شرک کس چیز کا نام ہے؟

ب: ای کتاب کے صفحہ (۳۰۱) پرایک حدیث بیان کر کے لکھا گیا ہے کہ اس حدیث کی روثنی میں سب حاجتیں اپنے رب سے ماگوختی کہ جوتی کا تعمہ اور نمک بھی اور ای کتاب کے صفحہ (۱۳۲) پر لکھا ہے کہ رسول اللہ تَالَّیْنِ سے مال، اعمال، کمال، رب کی رضا و جنت، دوز خ سے پناہ، ایمان پر خاتمہ سب کچھ مانگا جاتا ہے۔ تو پھر دینے والے دو ہو گئے تو تو حید کدھر گئی۔ قرآن و حدیث میں ہے کہ دعا عبادت ہے اور غیر اللہ کی عبادت شرک ہے: ﴿ اللّٰهُ عَامُ هُو َ

الُعِبَادَةُ )) لِين "وعاعباوت ہے۔" [ترمذی، كتاب الدعوات، باب منه: ٢٩٦٩،٣٣٧٢، ١٤٧٩ منه: ٢٩٦٩،٣٣٧٢، ٢٠٤٧ معتقير ٣٤٤٠ أبو داؤد، كتاب الوتر، باب الدعاء: ١٤٧٩] ويكھيے احدرضاخان صاحب كا ترجمه معتقير سورة المومن آيت (٢٠) كر تحت.

## حيات النبي مَثَاثِينَمُ:

ا۔ کچھ کلمہ کو بھائیوں کا عقیدہ ہے کہ رسول اللہ علی کا حاضر و ناظر ہیں حالا تکہ قرآن مجید ہیں جگہ حکمہ کو بھائیوں کیا ہے کہ اللہ تعالی عرش پر ہے لیکن اپنے علم کی بنا پر سب پچھ د کھے رہا ہے،

من رہا ہے لیعنی حاضر و ناظر ہے تو رسول اللہ تالی کو حاضر و ناظر جاننا گویا ان کو اللہ تعالی کے برابر کرنا ہے اور اللہ تعالی نے غیر اللہ کو اللہ کے برابر قرار دینے کو کفر و شرک قرار دیا ہے اور فرمایا ہے کہ اللہ تعالی کے برابر کوئی نہیں۔ (البقرۃ: ۲۲، ۱۲۵۔ الانعام: ۱، ۱۵۔ ابراہیم: ۳۰۔ الشحراء: ۹۸۔ سباء: ۳۳۔ مریم: ۷۵۔ الزمر: ۸ اور م السجدۃ: ۹) اس سارے معاطم کا ذکر توحید فی العلم اور شرک فی العلم کی بحث میں تفصیل ہے آچکا ہے، وہاں ملاحظ فرما ئیں۔

۲۔ کچھ کلمہ کو بھائیوں کا عقیدہ ہے کہ رسول اللہ تالی ہم جگہ حاضر و ناظر تو نہیں البتہ اپنی روضۃ اطہر کے پاس دوضۃ اطہر کے باس درود شریف پڑھے یا کوئی عرض کرے تو آپ تالی ہم سنت ہیں۔ اس عقیدے کا ابطال بھی تو حید فی العلم اور شرک فی العلم میں آچکا ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ آپ نا الله کا جسم اطہرتو آپ نا الله کی مدید منورہ والی قبر مبارک میں ہے اور آپ نا الله کی دور مبارک جنت کے اعلیٰ ترین مقام پرعرش کے بنچ ہے اور آپ نا الله کی الله کی مبارک کے قبض ہونے سے چند کھے پہلے وعا ما گی تھی : (( اللهم بالرفیق الأعلی)) کہ یااللہ! مجھے اعلیٰ رفیقوں یعنی انبیاء اور فرشتوں کے پاس پہنچا دے اور اس کتا ب میں میج بخاری کی روایت سے یہ بھی ثابت کیا جا چکا ہے کہ رسول اللہ نا الله کا کواس وقت معلوم نہیں کہ ان کی امت کیا کررہی ہے۔ [بخاری، کتاب الرفاق، باب فی الحوض : ۲۵۸٦]

## کچه کلمه گوصاحبان کی گوہرافشانیاں:

اب ہم کچھ کلمہ گوصاحبان کے قرآنی ترجمہ سے ان کی ذہن پرتی کے ثبوت فراہم کریں گے: ا۔ ذہن پرتی ہیہ ہے کہ قرآن پاک کی تغییر قرآن پاک کے ساتھ یا صحیح حدیث کے ساتھ یا اقوال صحابہ کے ساتھ یا پھر لغت عرب کے استعالات کی روشنی میں کرنے کی بجائے اپنی رائے کے

ساتھ کی جائے، یہی بات فرقہ پرسی کی جڑ ہے۔ بیتو کوئی بات نہ ہوئی کہ قر آن یا ک کا ایسا تر جمه كيا جائے جو مندرجہ بالا حارول طريقول سے ہٹ كر ہو بلكه ان طريقول كے خلاف ہو۔مثلاً، جناب اشرف علی تھانوی صاحب اینے قرآنی ترجمہ وتفسیر میں فرماتے ہیں، آیت

﴿ وَأَنَّ الْمُناجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ آحَدًا ﴾ [الحن: ١٨]

اس کا احد رضا صاحب بریلوی ترجمه کرتے ہیں:

''اوریه که مجدیں اللہ ہی کی ہیں تواللہ کے ساتھ کسی کی بندگی نہ کرو۔''

آیت میں لفظ (( تدعوا )) ہے، جس پر مفصل بحث دعا کے باب میں ہے (( تدعوا )) کامعنی پکارنا ہے، دوسرالفظ ((مع)) ہےجس کامعنی ساتھ ہے اور تیسرالفظ ((أحدًا)) ہے جس کامعنی ہے ایک، یعنی مندرجه بالا آیت کا ترجمه به ہوگا:''مهجدیں سب الله کی ہیں،سواللہ کے ساتھ کسی ایک کو بھی نہ بکارو۔ "مطلب بید کہ مشرکین مکہ اور بہود و نصاری اللہ تعالیٰ کے ساتھ دوسرول کو بھی مسجدول میں یکارتے تھے، اللہ تعالیٰ نے ان کواس سے منع فرمایالیکن احمد رضا صاحب اس آیت کا اپنی رائے سے ترجمه فرما رہے ہیں۔ اس سلسلہ میں رسول الله مظافی کی حدیث مبارکہ کا یہاں حوالہ دینا نہایت مناسب ہو گا۔ سیدنا ابن عباس والنفاء بیان کرتے ہیں کہ رسول الله مُلاثِم نے فرمایا: "جس شخص نے قرآن یاک کی تفسیراین رائے کے ساتھ کی وہ اپنا ٹھکانا دوزخ میں بنالے' [تر مذی، أبواب التفسير

القرآن عن رسول الله عِينَهُ ، باب ما جاء في الذي يفسر القرآن برأية : ٢٩٥١]

اور ایک روایت میں ہے: ''جس شخص نے قرآن پاک کی تفسیر بلا دلیل کی وہ اپنا ٹھکانا دوزخ مي*س بنا لے ''* [ ترمذی، أبواب التفسير القرآن عن رسول اللهﷺ، باب ما جاء فی الذی يفسر

القرآن برأية : ٢٩٥٠ ]

مزید حوالہ جات کے لیے ان کے قرآنی ترجمہ میں مندرجہ ذیل مقامات پر دیکھیے ، وہاں بندگ ترجمه كيا ہے۔ (الأعراف: ٣٧- النحل: ٢٠- الأحقاف: ٣٦) اور لطف بيرے كه "دعو" سے نكلے ہوئے اضی الفاظ کا قرآن میں کافی جگہ انھوں نے بکارنا، بلانا یا مانگنا ترجمہ کیا ہے۔

احمد رضا صاحب اپناایک عقیدہ بنا لیتے ہیں اور پھر قرآن کا ترجمہ اپنی رائے سے اپنے عقیدے کے مطابق کرتے چلے جاتے ہیں، قرآن مجید کے الفاظ کا کوئی خیال نہیں رکھتے مثلاً لفظ'' اُخی'' کا ترجمه آل عمران (۱۲۸،۱۵۲) النساء (۱۲۱،۱۲۱) اور پوسف (۱۲) میں ہرجگه ''بھائیوں'' کیا ہے،

یاد رہے کہ سورہ یوسف میں یوسف ملیا اور ان کے بھائیوں کا بار بار ذکر ہے، اس طرح بیس (٨٧) مين "بھائی" كيا ہے۔ليكن سورة الأعراف (٨٥،٧٣، ٨٥) مين "أخاهم" كا ترجمه برادری کیا، ان کا بھائی نہیں کیا۔مطلب یہ کہ انبیائے کرام بشر نہیں ، یہ ثابت کرنے کے لیے اپنی رائے سے ترجمہ کیا۔ یہی کچھ سور کا حود (۵۰، ۲۰،۲۱) اور سورۃ الشعراء (۲۰،۱۲۲،۱۲۲) میں کیا۔ اس کی ایک اور مثال ان کے قرآنی ترجمہ وتفییر (لقمان:۳۴) میں ہے۔اس مقام پراللہ تعالیٰ نے فرمایا که یا فیج چیزوں کاعلم الله تعالی کے سواکسی کونہیں اور بخاری (۵۰) میں ہے که رسول مُظَافِّع نے فرمایا: '' یہ یانچ با تیں غیب کی تنجیاں ہیں جن کو اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔'' اور حدیث سیدہ عائشہ وٹاٹٹا گزر چکی کہ جو کوئی کہے کہ رسول اللہ ٹاٹیٹل کل کی بات جانتے تھے وہ جھوٹا ہے اور میہ حدیث بھی گزر چکی کہ رسول اللہ عُلِیْم نے اپنی وفات سے ایک ماہ قبل فرمایا کہ'' قیامت کے وقت کا مجھ علم نہیں۔'' اور بیر حدیث بھی گزر چکی کہ''جب بادل آتے تو رسول الله مَانَا فِیْم پریشان ہو جاتے، شاید کُدان میں عذاب نہ ہو۔'' لیکن نعیم الدین مراد آبادی کی اس جگہ تفییر ان سب باتوں کے بالکل الٹ ہے یعنی چونکہ ان کا عقیدہ ہے کہ بزرگوں کوغیب کا علم ہوتا ہے، اس لیے قرآن و حدیث کی ایک بھی نہ مانی اور دونوں اپنی رائے سے ترجمہ وتفیر کرتے چلے گئے۔ ہم توحید فی الحکم اور شرک فی الحکم میں اور سنت و بدعت کی بحثول میں تفصیل کے ساتھ ذکر کر بچکے ہیں کہ آسانی وحی (قرآن وحدیث) کے علاوہ نہ کوئی عقیدہ اختیار کرنا چاہیے اور نہ کوئی عمل اختیار کرنا چاہیے کیکن تعیم الدین مراد آبادی قرآن وحدیث کے سارے احکامات کونظر انداز کرتے ہوئے سورۃ الحدید کی آیت (۲۷) کی تغییر میں فرماتے ہیں کہ وہ کام جن میں لوگ طاعات وعبادات میں ذوق وشوق کے ساتھ مشغول رہتے ہیں ایسے امور کو بدعت بتانا قرآن مجید کی اس آیت کے صریح خلاف ہے۔ حالانکه نعیم الدین مراد آبادی کا ایبا فرمانا سورة البقرة کی آیت(۱۲۵،۱۲۰)، الرعد کی (۳۷) اور الحديد كى آيت (١٦) كے صريحاً خلاف ہے جن ميں الله تعالى نے صرف آسانی وى كى پيروى كرنے اور یہود ونصاریٰ کی پیروی نہ کرنے کا حکم دیا۔ یعنی انھوں نے آینے پیروکاروں کو قرآن و حدیث کی لگام دینے کی بجائے قطعی طور پر بے لگام کر دیا، یہی وجہ ہے کہ حنفی بریلوی صاحبان عقیدہ اورعمل کے معاملے میں بالکل آسانی وحی ( قرآن و حدیث ) کی حدود سے باہرنگل پیکے ہیں اور جو عقائد واعمال قرآن وحدیث ہے ثابت ہیں ان صاحبان کے نہ وہ عقائد ہیں نہ وہ اعمال لیعنی نہ ان کے پاس تو حیدرہی اور نہ رسول اللہ طاقیم کی سنت۔ ہر معاملہ میں شرک و بدعت ان میں کھمل طور پر سرایت کر چکے ہیں۔ پھر بھی یہ پکے اہل سنت و الجماعت ہیں۔ اللہ اور رسول طاقیم کے الحکامات مانتے ہیں، اللہ کی ذات وصفات میں دوسروں کو احکامات مانتے ہیں، اللہ کے ذات وصفات میں دوسروں کو اللہ کے برابر جانتے ہیں، بزرگوں کو عالم الغیب مانتے ہیں، اللہ کے علاوہ دوسروں کی عبادت کرتے ہیں، چیسے قبروں پر سجدے کرنا، چڑھاوے چڑھانا اور غیر اللہ کو پکارنا وغیرہ اور اللہ کے علاوہ بزرگوں کو نقصان کا مالک سجھتے ہیں جیسے کسی کو داتا، کسی کو گئی ہے بخش، کسی کو مشکل کشا، کسی کو حالیہ وغیرہ مانتے اور کہتے ہیں، پھر بھی ان کی حاجت روا، کسی کو غریب نواز، کسی کوغوث الاعظم، کسی کو دشکیر وغیرہ مانتے اور کہتے ہیں، پھر بھی ان کی توحید کوکئی فرق نہیں پڑتا۔ زندگی کے ہر شعبے میں سنت سے ہٹ کرعمل کرتے ہیں پھر بھی ہے سی ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان کو ہدایت دے۔

ہم اس کتاب میں احمد رضا خان صاحب کی دورخی کا گئی بار ذکر کر پیچے ہیں، اب مزید ایک ہی باتوں کا ذکر کیا جاتا ہے:

ہم قرآن مجید میں ان آیات کا تذکرہ کریں گے جن میں اللہ تعالی نے پہلے کافروں اور مشرکین (مشرکین مکہ، یہودی، عیسائی) سے فرمایا کہ میرے بندوں کو بچانے والا، کام بنانے والا، والی، کارساز، بااختیار، آقا اور مولا نہ بناؤ کیونکہ ان صفات کا مالک صرف اور صرف اللہ تعالیٰ ہے، اور کوئی نہیں اور فرمایا ایسے عقیدے کامالک انسان (جو غیراللہ کو کارساز سمجھے) کافر اور مشرک ہے اور مندرجہ بالا جو معنی کھے گئے ہیں بیاحمد رضا خانی ترجمہ میں ولی اور اس سے نکلے ہوئے الفاظ یعنی ولیا، ولینا اور اولیا، وغیرہ کے معنی قرآنی ترجمہ احمد رضا خانی میں کیے گئے ہیں اور مولا سے نکلے الفاظ یعنی مولا کے، مولانا وغیرہ کے بھی۔

ولی اور اس سے متعلقہ الفاظ کے مندرجہ بالا ترجموں کے لیے دیکھیے اس قرآنی ترجمہ مع فوائد میں (۱) بچانے والا (البقرة: ۱۲۰) (۲) کام بنانے والا۔ (العنکبوت: ۲۲۔ الشوریٰ: ۲۸۔ یوسف ۱۰۱) (۳) والی۔ البقرة: ۲۵۸۔ آل عمران: ۸۷۔ التوبہ: ۱۱۱۔ الکہف: ۲۲۔ الشوریٰ: ۸، ۹۔ النساء: ۵۵۔ الانعام: ۲۲۰۔ الاعراف: ۱۹۲۔ الزمر: ۳۰۔ الشوریٰ: ۲، ۹) (۴) کار ساز۔ النساء (۵۵) میں معنی والی کھا اور اس کے ف ۱۳۸ میں کارساز لکھا لیمنی ککھا ہے کہ والی کا مطلب کارساز ہے۔ اور اب وہ آیات درج ہیں جن میں اللہ کے بندوں کو کارساز بنانے سے منع فر مایا گیا ہے، جیسا کہ اوپر ذکر ہو چکا،کیکن بعض جگہ حسب عادت معنوں میں دو رخی اختیار کی گئی اورتفسیر میں بھی تحریف کی گئی ۔ ملاحظہ فر مائیں (الائعام: ۱۱ تا ۱۹۔ یوسف: ۱۰۱ تا ۱۰۳۔ الثوریٰ: ۱ تا ۱۲۔ الکہف: ۳۲ تا ۲۲۔ الکہف ۲۲ اور ۱۰۲ تا ۱۱۔ الفرقان: ۱۲ تا ۲۰۔ العنکبوت: ۲۹ تا ۲۲۔ ۱۳ تا ۲۲۔ الزمر: اتا ۸)

۲۔ یہ ایک اور دو رخی ہے، احمد رضا خانی ترجمہ وتفییر میں لکھا ہے کہ سورۃ محمد اتر نے کے بعد رسول اللہ مانقوں کو ان کی صورتوں اور ان کی باتوں سے پہچان لیتے تنے (ویکھیے محمد: ۳۰، فی مانقوں کو ان کی صورتوں اور ان کی باتوں سے پہچان لیتے تنے (ویکھیے محمد: ۳۰ فی میں سورۃ التوبہ (۱۰۱) میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ''اور تمھارے آس پاس کے پچھ گنوار منافق ہیں اور پچھ مدینہ والے، ان کی خو ہوگئ ہے نفاق، تم انھیں نہیں جانتے ہم انھیں جانتے ہم مانسیں جانتے ہم مانسیں جانتے ہم مانسیں جانتے ہم مانسیں جانتے ہیں۔'' یہ عجیب دو رخی ہے، حالانکہ اسی تفییر میں لکھا ہے کہ سورۃ التوبہ قرآن کریم کی سورتوں میں سب سے آخر میں نازل ہوئی۔

س۔ ایک اور عجیب دو رخی نوٹ فرمائیں کہ اللہ تعالی نے قرآن مجید میں بار بار فرمایا کہ یہود اور نصاری کے طریقے نہ اختیار کرنا بلکہ نازل شدہ اسلام کی پیروی کرنا، احمد رضا خانی ترجمہ مع تفسیر میں بیہ بھی لکھا گیا کہ یہود و نصاریٰ کا طریقہ اختیار نہیں کرنا چاہیے لیکن بیہ بھی کہا گیا کہ انھوں نے اپنے نازل شدہ دین کوچھوڑ کر جو بھی بدعات شروع کی تفییں ان میں کوئی حرج نہ تھا اور کلمہ گومسلمانوں کو اس تفییر میں بار بار بدعات کی ترغیب دی گئی۔ دیکھیے ان کا ترجمہ مع تفییر: (الحدید: ۱۲، ف ۲۸، ۲۷، ف ۹۰، ۹۱۔ البقرہ: ۱۲، ن ۲۱۹ ملاء ۲۲۰ المجادلة: ۲۲، ف ۱۵، ۱۸، ۲۵ دا، ۱۵، ۲۵

 شریعت اترنے کے بعد اس پر ایمان لائے اور سیدنا موئی علیظ کے بارے میں انھی کی تفسیر میں لکھا ہے کہ سیدنا موئی علیظ بنی اسرائیل میں سے اول المونین ہیں۔ (دیکھیے الائواف: ۱۲۳۳)، ف ۲۲۲) اور انھی کی تفسیر میں لکھا ہے کہ فرعون کے جادوگر جوسیدنا موسیٰ علیظ کے مجزات دیکھ کر ایمان لے آئے وہ رعیت فرعون میں سے یا اس مجمع کے حاضرین میں سے اول المونین تھے۔ ان باتوں سے ان کی دورخی صاف ظاہر ہے۔

۵۔ انھوں نے اپنی تفسیر میں لکھا کہ اللہ تعالی نے رسول اللہ ظائیم کوعزت دی اور آپ ٹاٹیم کی عرزت اور تکریم کی خاطر آپ ٹاٹیم کو عرزت اور ای تفسیر میں لکھا ہے کہ مومنوں کو چاہیے کہ رسول اللہ ٹاٹیم کو اور سے خطاب کریں اور نام لے کر آپ سے خطاب نہیں کرنا چاہیے (الحجرات: ۲، ف م) کیکن ای تفسیر میں لکھا ہے کہ جبرئیل علیف نے رسول اللہ ٹاٹیم کو 'یا محمہ'' کہہ کر خطاب کیا۔ (المدر آ ان ۲) یہ عجیب دو رخی ہے کہ اللہ تعالیٰ تو رسول پاک ٹاٹیم کو 'نام کے کہ اللہ تعالیٰ تو رسول پاک ٹاٹیم کو 'نام کہ کر خطاب کرے۔

٢- اس تفير ميں لکھا ہے كه آدم مليكا سے لے كر آپ ماليكي تك آپ كے سب آباؤ اجداد مومن بيں\_ (الشعراء: ١٢٩، ف١٨٨)

لیکن ابن عباس ڈلاٹؤ نے کہا اگر تجھے عرب کی جہالت معلوم کرنا اچھا گلے تو سورہ انعام کی ۱۳۰۰ آیتوں سے زیادہ پڑھ لے۔ وہ لوگ تباہ ہوئے جنھوں نے نادانی سے اپنی اولاد کو مار ڈالا، گمراہ بیں، راہ پانے والے نہیں، اس آیت تک۔ [بخاری، کتاب المناقب، باب قصة زمزم و جہل العب : ۲۵۲۶]

اور رسول الله تَالِيَّا كَيْ حديث ہے كہ عزت دار كا بينا، عزت دار كا بينا، عزت دار كا بيتا اور عزت دار كا بينا، عزت دار كا بينا اور عزت دار كا بينا بعض عليها كي بينا الله تَالِيْهَا كَ بينے اسحاق عليها كے بينے اسحاق عليها كے بينے اور براء نے كہا رسول الله تَالِيْهَا نے فرمایا: "میں ہول بینا عبدالمطلب كا-" [ بخارى، كتاب المناقب، باب من انتسب إلى آبائه فى الإسلام والجاهلية، تعليقا، فوق الحديث: ٢٥٦٥ نيز ديكھيے: ٢٨٦٤،٣٣٩ اور كي بخارى ميں روايت ہے كما بوطالب نے مرتے وقت كها

كه عبدالمطلب كے دين پر مر رہا ہوں اور اس وفت رسول الله عَلَيْظُ وہاں موجود تھے۔ [بخاری، كتاب الجنائز، باب إذا قال المشرك عند الموت لا إله إلا الله: ١٣٦٠، ٣٨٨٤] اور رسول الله عَلَيْظِ كے والدين كفر پر مرے۔ (فقه اكبر) (مقدمه بدايہ: ١٨٨١)

تفصیل ہم نے اوپر لکھ دی ہے تو احمد رضاخان صاحب اور مراد آبادی صاحب نے معاملہ زیرغور میں نہ قرآن کی مانی نہ حدیث کی مانی، نہ فقہ کی مانی اور نہ اپنی ہی تفسیر مانی تو پھر انھوں نے کس چیز کو مانا، حیرت کا مقام ہے۔

ک۔ ﴿ علیك البلاغ﴾ قرآن مجید میں بار بار الله تعالیٰ نے فرمایا كه رسول الله ﷺ کے ذھے دین پہنچادینا ہے اورآپ اپنے یاكسی کے نقع و نقصان کے مالك نہیں۔ (دیكھیے احمد رضاخانی ترجمہ مع تفییر البقرۃ: ۲۲، ۲۵، الماكدۃ: ۹۲، ۹۹، ف-۸۳۲، ۲۲۳، التغابن: ۱۱ تا ۱۳، ف الماکدۃ: ۲۸ تا ۲۸ تا ۲۸ تا ۲۸ تا ۵۳ )

تو پھر مندرجہ بالا صورت حال کے باوجود آپ ٹاٹیٹا اور دوسرے بزرگوں کو پکارنا اور ان کو تصرف کے اختیار کا مالک سمجھنا دورخی نہیں تو اور کیا ہے۔

۸۔ احمد رضا خان صاحب کے قرآنی ترجمہ مع تفییر میں بار بار حدیث کی معتبر کتابوں کا ذکر ہے

لیکن ہم نے اپنی اس کتاب میں حدیث کی ان معتر کتابوں اور فقہ کی کتابوں کے جو حوالے ہر باب میں دیے ہیں ان کا احمد رضا خال صاحب کے ترجمہ مع تفیر میں کہیں ذکر تک نہیں، لینی اپنی اپنی عقیدہ کی کی طرفہ ٹریفک چلاتے رہے اور حدیث کی کتابوں اور فقہ کی کتابوں میں جو حوالے ان کے عقیدہ کے خلاف ہیں ان کا ذکر تک نہیں کیا۔ یہ واضح دو رخی ہے اور بار بار شرک اور بدعات کی ترغیب بھی دیتے رہے اور حق بھی لکھتے رہے، دونوں کام ساتھ ساتھ چلاتے رہے۔ (دیکھیے ان کا ترجمہ مع تفیر النہاء: ۱۲۲، ف کارا، نول ۱۲۱، ف ۲۲۸۔ مریم: پہلاتے رہے۔ (دیکھیے ان کا ترجمہ مع تفیر النہاء: ۱۲۳، ف کے اور بار بار نول انہ میں اور بیات اہم۔ آیت کار، نول کار، نول کار، نول کار، بہت اہم۔ آیت کار، نول کار، بہت اہم۔ آیت کار، نول کار، بہت اہم۔ آیت کار، بہت اہم۔ آیت کار، بہت اہم۔ آیت کار، نول کار، بہت اہم۔ آیت کار، بہت کار، بہت اہم۔ آیت کار، بہت کار، بہ

ان کا بار بارتفیر میں یہ لکھنا کہ وہ کام نہیں کرناچاہیے جس کے کرنے سے سنت اٹھ جائے اور اس کے علاوہ جو چاہے کرو، ان کی سہ بات بے معنی ہے کیونکہ جو شخص یا جماعت بدعات پر عمل کرے گی زندگی کے اس موقع کی سنت خود بخو داٹھ جائے گی مثلاً اگر کوئی مؤذن اذان سے پہلے صلوٰ ہنہ پڑھنے کی سنت خود بخو دختم ہوجائے گی۔ اگر کوئی جماعت رسم قل، رسم چالیسوال ادا کرتی ہے تو رسول اللہ بڑا ہی کی سنت کہ آپ نے سے کام نہیں کیے خود بخو دختم ہوجائے گی۔ اگر کوئی جماعت زیارت قبور اور قبروں والوں کے لیے دعا کے علاوہ قبر پر کوئی اور کام کرتی ہے جیسے پکی قبر بنانا، قبروں پر پھول چڑھانا، قبروں پر چول جرانا، قبروں کوئی اور کام کرتی ہے جیسے پکی قبر بنانا، قبروں پر پھول چڑھانا، قبروں پر اور کام کرتی ہے جیسے پکی قبر بنانا، قبروں پر پھول چڑھانا، قبروں کوئی اور کام کرتی ہے جیسے پکی قبر بنانا، قبروں پر پھول چڑھانا، قبروں کوئی منعقد کرنا، حیان چڑھا ہے گا منہ کرنے کی سنت خود بخو داٹھ جائے گ۔ اگر کوئی آدمی گیارھویں دیتا ہے تو رسول اللہ ٹائیٹی کی گیارھویں نہ دینے کی سنت خود بخو داٹھ جائے گ۔ مائے گی۔ کے ونکہ رسول اللہ ٹائیٹی نے فرمایا:

''جو خص ابیا کام کرے جس کے لیے جاراتھم نہ ہوتو وہ مردود ہے۔''

[ بخارى، كتاب البيوع، باب النجش و من قال، يجوز ذلك البيع تعليقًا قبل الحديث: ٢١٤٢، موصولًا: ٢٦٩٧ـ مسلم، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة و رد محدثات الأمور: ١٨/ ١٧١٨]

الله تعالى نے فرمایا: ''رسول الله مُلَاثِمُا جو چیز شخص دیں اسے پکڑ لواور جس چیز سے منع کریں اس سے باز رہو'' (الحشر: ۷۔احمد رضا، ف ۲۲ تا ۲۳)

ا۔ ایک آورمسکے سے ان لوگوں نے شرک کا دروازہ کھولا ہے، میں بفضل اللہ عزوجال ان کے شیح معنی کی تروید کرتا ہوں، تا کہ مسلمان ٹھوکر نہ کھا کیں، برادران معنی کی تروید کرتا ہوں، تا کہ مسلمان ٹھوکر نہ کھا کیں، برادران بھی ذہن کو دوڑا کیں اور حق کو قبول فرمانے میں تامل نہ کریں۔ اے رب العالمین! تواپی توحید کی طرف ہماری شیح رہنمائی فرما اور ہم میں سے جو تیرے در سے بھٹک گئے ہیں انھیں پھر اپنے در پر جھکا لے۔ آمین۔ کہتے ہیں قرآن کریم میں ہے: ''وہ جب اپنی جانوں پرظلم کرتے، اگر تیرے پاس آتے، پھر اللہ سے استغفار کرتے اور رسول ان کے لیے استغفار کرتا تو یہ اللہ تعالیٰ کو تو بہ قبول کرنے والا اور رحم کرنے والا پاتے۔'' یہ کہتے ہیں کہ یہ آیت جیسے تو یہ اللہ تعالیٰ کی حیات میں تھی ایسے ہی اب بھی ہے۔ آپ شاری کے کوضہ پر جا کرآپ سے کہنا چا ہے کہ آپ ہمارے لیے استغفار کریں وغیرہ۔

لیکن بید مفہوم صحیح نہیں، کیونکہ (۱) اس آیت میں لفظ"جاؤ وُك" ہے یعنی وہ تیرے پاس آتے، بید لفظ صاف بتلا رہا ہے کہ بی آیت آپ مُنالِیْلُم کی حیات کے ساتھ مخصوص ہے، بعد از وفات آپ مُنالِیْلُم کے پاس کسی کا جانا ممکن ہی نہیں، آپ اس وقت اعلیٰ علیین میں ہیں۔(۲) وفات آپ مُنالِیْلُم کا صحیح فرمان موجود ہے: ﴿إِذَا مَاتَ ابُنُ آدَمَ انفَطَعَ عَمَلُهُ ﴾ دوسرے بیکہ خود آپ مُنالِیْلُم کا صحیح فرمان موجود ہے: ﴿إِذَا مَاتَ ابُنُ آدَمَ انفَطَعَ عَمَلُهُ ﴾ [مسلم، کتاب الوصیة، باب ما یلحق الإنسان من النواب بعد وفاته : ۱۹۳۱]" ہر انسان کاممل اس کی موت کے ساتھ مخصوص تھی۔ (۳) آپ مُنالِقُم کی وفات کے بعد صحابہ می الیہ ہم آب کی حیات کے ساتھ مخصوص تھی۔ (۳) جاتے تھے لیکن آپ کہیں بوخد وہ کہیں ہو جود وہ کہ ان میں سے کوئی بھی روضۂ رسول مُنالِقِم پر آیا اور آپ مُنالِقِم کے کہ ان میں سے کوئی بھی روضۂ رسول مُنالِقِم پر آیا اور آپ مُنالِقِم کے کہ ان میں سے کوئی بھی روضۂ رسول مُنالِقِم پر آیا اور آپ مُنالِقِم کے کہ ان میں سے کوئی بھی روضۂ رسول مُنالِقِم پر آیا اور آپ مُنالِقِم ہے استعفار طلب کیا، حالاتکہ بیآ بیت ان کے سامنے تھی، قرآن میں موجود و مکتوب تھی۔ آپ منالِقِم کے ساتھ مختص مانے نظام ہے کہ اس آیت کو وہ جملہ صاحبان آپ کی حیات کے ساتھ مختص مانے تھے۔

(٣) يهاں تک کہ جب بوقت خلافت فاروتی قط سالی پڑتی ہے، اس وقت بھی صحابہ کرام اللہ بھی اللہ روضۂ رسول ما اللہ بھی ہے۔ اس وقت بھی صحابہ کرام اللہ بھی روضۂ رسول ما اللہ بھی ہے۔ مطابق جنگل مسلمانوں کے لیے استعقادا کرتے ہیں اور سیدنا عباس ڈاٹی کو آگے کرکے ان سے دعا کراتے ہیں، وہ مسلمانوں کے لیے استعقاد کرتے ہیں۔ پس ثابت ہوگیا کہ استعفاد رسول ما اللہ کے استعقاد کرتے ہیں۔ پس ثابت ہوگیا کہ استعفاد رسول ما اللہ بھی ہے۔ کہ کوئی صاحب اس بات کا دعوی کرے کہ ہم آیات قرآنیہ کا مطلب بنسبت صحابہ ڈاٹی کے زیادہ جانے ہیں۔ (٢) یا انھوں نے نہ اس آیت کو سمجھانہ اس کو محمل نہ اس کہ غیر مقلد اور منکر رسول (ما اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا بھی ہونے کا فتوی صحابہ شائی فی جہاں کر دیں۔ حقیقت کی اور کہ ایا اور خود بھی کیا اور کہ ایسا نہ کیا بلکہ رسول اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا کہ رسول اللہ کا گھی مطریقہ سے بھی واضح کر دی۔ فالحمد للہ۔ (٤) صحابہ کرام شائی کہ مسلمانوں پر اس آیت کی تفییر اپنے عمل سے کردکھائی اپنی زبان سے بھی کہہ سائی۔ چنانچہ سے جھی جہاں اس آیت کی تفییر اپنے عمل سے کردکھائی اپنی زبان سے بھی کہہ سائی۔ چنانچہ سے جھی جہاں اس آیت کی تفییر اپنے عمل سے کردکھائی اپنی زبان سے بھی کہہ سائی۔ چنانچہ سے جھادی شریف ہیں ہے:

﴿ إِنَّ عُمْرَ بُنَ الْحَطَّابِ رَضِىَ اللَّهُ عَنُهُ كَانَ إِذَا قَحَطُوا اِسْتَسُقَى بِالْعَبَّاسِ ابْنِ عَبُدِ الْمُطَّلِبِ فَقَالَ اللَّهُمَّ اِنَّا كُنَّا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِنَبِيِّنَا فَتُسُقِينَا وَ إِنَّا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِغَمِّ نَبِيِّنَا فَاسُقِنَا ﴾ [بخارى، كتاب الاستسقاء،

باب سؤال الناس الإمام الاستسقاء إذا قحطوا: ١٠١٠]

ینی بوقت قط سالی سیدنا عمر فاروق و و الله عباس بن عبدالمطلب و و الله بارال کراتے اور اپنی دعا میں کہتے کہ الله الله بہت ہم تجھ سے طلب بارال تیرے نبی الله الله سے کراتے تھے (اب چونکہ آپ مالله فوفات فرما چکاس لیے) ہم اپنے نبی (مناله فی کی ایک فرایعہ تجھ سے طلب بارال کرتے ہیں، پس تو ہم پر بارش برسا۔' ابن عباس والله ن اس موقع پر جو دعا کی تھی اس کے الفاظ بھی من لیجے: ﴿ اَللّٰهُم اَلٰهُ مُنْزَلُ بَلاً اللّٰهُ مَا لَهُ مُنْزَلُ بَلاً اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ ال

''الَّهی! گناہوں کی وجہ سے بلائیں نازل کی جاتی ہیں اور سوائے توبہ کے وہ ہٹائی نہیں جاتیں ، اس لیے یہ ہمارے گنہگار ہاتھ تیری رحمتوں اور بخششوں کے طلب کرنے کے

لیے تیری طرف اٹھے ہوئے ہیں اور یہ ہیں ہماری خطا کارپیشانیاں جو توبیطلی کے لیے تیرے سامنے جھکی ہوئی ہیں، پس تو ہمارے گناہ معاف فرمااورہم پراپنی رحمت سے بارشیں برسا۔''چنانچہ بفضلہ تعالی بارش ہوئی۔

اور (۸) سنیے! بے شک آپ تالیا کا وجود اقدی امت کے لیے باعث امن تھا، کھار سے خطاب کرتے ہوئے جناب باری ارحم الراحمین فرماتے ہیں:

﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبُهُمْ وَٱنْتَ فِيهِمْ ۖ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾

[الأنفال: ٣٣]

''جب تک آپ (ﷺ) ان میں ہیں اور جب تک ان میں وہ لوگ ہیں جو اللہ ہے۔ استغفار کرتے ہیں، اللہ انھیں عذاب نہیں دے گا۔''

پس ان دونوں امن میں سے ایک امن اٹھ گیا، اب ایک باتی ہے، یہ آیت بھی گوہا س آیت کی تفسیر ہے اور صاف بنلا رہی ہے کہ حضور مُنائِیمٌ کا استغفار کرنا آپ کی حیات تک تھا نہ کہ بعد از ممات بھی۔ اب آپ اعلٰی علمیین میں ہیں، اعمال امت سے بے خبر، استغفار امت سے سبکدوش ہیں۔ صلی اللہ علیٰ روحہ فی الارواح وعلیٰ جسدہ فی الا جساد۔

کھر (٩) کی کے لیے آپ سُلُیْم کا پنے روضہ مطہرہ سے استغفار کرنے کا عقیدہ رکھنا تب ہی صحیح و اسلامی عقیدہ ہوسکتا ہے جب اس پر قرآن، صحیح احادیث اور ثابت اجماع امت سے خیرالقرون کے سلف صالحین (یعنی صحابہ کرام اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اَللَّهُ اللَّهِ وَصَدُوقَ تابعین و محدثین عظام) کے فہم پر واضح اور شوس دلائل اس کے خلاف موجود واضح اور شوس دلائل اس کے خلاف موجود ہیں، جو بتلارہے ہیں کہ آپ سُلِیْم فوت ہو چکے ہیں اور آپ سُلِیْم کی روح اقدس واطیب جنت رالفردوس) میں ہے (بخاری: ۱۳۸۱) اور جسم اطہر و اقدس مدینہ والی قبر میں ہے۔ (بخاری: ۱۳۸۲ و اِسنادہ حسن لذاتہ) نیز بخاری و مسلم کی احادیث میں مقام وفن کو بھی روضۃ من ریاض الجنہ کہا گیا ہے۔ (بخاری: ۱۹۵۱۔ مسلم: ۱۳۹۱، ۱۳۹۱) جس سے ثابت ہوتا ہے کہ آپ سُلُیْم کا جدا طہر و اقدس ہی جنت میں ہے۔

حافظ ابن حجرالعسقلا في ميسة فرماتے ہيں:

"لِّأَنَّهُ بَعُدَ مَوُتِهِ وَ إِنْ كَانَ حَيًّا فَهِيَ حَيَاةٌ أُخَرَوِيَّةٌ لَا تَشْبَهُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا،

وَاللَّهُ أَعُلُمُ "(فتح الباري : ٣٤٩/٧، تحت ح : ٤٠٤٢)

'' بے شک آپ ٹاٹیٹا اپنی وفات کے بعد اگر چہ زندہ ہیں لیکن یہ اخروی زندگی ہے، دنیاوی زندگی کے مشابہ نہیں ہے۔ واللہ اعلم''

معلوم ہوا کہ نبی کریم طُلِیَّا زندہ ہیں لیکن آپ کی بیزندگی اخروی و برزخی ہے، دنیاوی نہیں کہ آپ طُلِیُّا امت کے حالات سے واقف ہول۔

فِينانِحِ صَحِ احاديث مين آتا ہے كہ جب بعض امتوں كوفر شتے حوض كوثر سے روكيس كے اور آپ مائيل فرماكيں كے در اور من بين مائيل فرماكيں كے در يو مرح امتى ہيں، انھيں آنے دوتو فر شتے كہيں كے : ﴿ إِنَّكَ لاَ تَدُرِيُ مَا أَحُدَثُولُ بَعُدَكَ ﴾ [بخارى، كتاب الرقاق، باب في الحوض: ٢٥٨٣، ٢٥٨٥- مسلم، كتاب الفضائل، باب إثبات حوض نبينا مِنَظِيَّ وصفاته: ٢٣٠٤] "آپ (مَنَّلَظُمُ) نهيں جانتے كم آپ (مَنْ اللَّهُمُ عُلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا

فرمان باری تعالی ہے:

﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَآ أُجِبْثُمْ ۗ قَالُوْا لَا عِلْمَ لَنَا ۗ اِنَّكَ آنْتَ عَلَّامُ الْغُيُوْبِ ﴾ [المائدة: ١٠٩]

''(یعنی قیامت والے دن) الله تبارک وتعالیٰ رسولوں کوجمع کرے گااور ان سے پوچھے گا کہ متعصیں تمھاری امتوں کی طرف سے کیا جواب دیا گیا؟ وہ سب کہیں گے کہ اللی! جمیں اس کا کوئی علم نہیں،غیوں کا جانبے والا تو ہی ہے۔''

اگر نبیوں کو اپنی امت کے اعمال کاعلم ہوتا تو پھر نعوذ باللہ ان کا یہ جواب کہ ہمیں کوئی علم نہیں جھوٹا اور غلط تھہرتا ہے، انھیں تو برابرعلم ہے، امت کے گنہگار ان کے پاس آتے ہیں، وہ جانتے ہیں کہ فلاں نے یہ کہا، فلاں نے یوں کہا، پھر کسے کہتے ہیں کہ ہمیں علم نہیں؟ ثابت ہوا کہ یہ عقیدہ اور یہ تول غلط بلکہ اغلط ہے۔

(۱۰) یہ بھی یاد رہے کہ دراصل یہ آیت منافقوں کے بارے میں ہے، شروع رکوع کی آیت : ﴿ اَلَمْ تُوَ اِلَى اللَّهِ اِنْ يَذْعُمُونَ ﴾ سے یہ مضمون شروع ہے، تغییر کبیر اور تفاسیراہل سنت وغیرہ میں مرقوم ہے : ﴿ نُزِلَتُ فِی الْمُنَافِقِیْنَ ﴾ لیعنی یہ آیتیں منافقوں کے بارے میں اتری ہیں اور

(١١) خالص اس آيت كي بابت بهي صاف لفظ بين : (( الَّهُ اَدَّبَّهُ مَنُ تَقَدَّمَ ذَكَرَهُ مِنَ الْمُنَافِقِينَ )) ینی مراد اس سے وہی منافق ہیں جن کا ذکر اس سے پہلے گزر چکا ہے۔ توآب حضرات سے مسلمانوں کو منافقوں کے حکم میں کیول گنتے ہیں؟ (۱۲) اس سے ایک آیت پہلے بھی یہی لفظ ہیں، فرمان ہے: ﴿ ثُعَدِّ جَآءُوْكَ يَحْلِفُوْنَ ﴾ [النساء: ٢٦] چروہ تيرے ياس آكر الله كي قتميس كھاتے ہیں کہ ہمارا ارادہ احسان توفیق کا ہی تھا، تو ان ہے منہ پھیر لے اور آخییں وعظ ونصیحت کر اور ان کے دلول میں گھپ جانے والی مؤثر بات ان سے کہد۔ پس آیت ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوْ أَ أَنْفُ مُهُمْ جَأَ عُوْكَ ﴾ [النساء: ٦٤] كو آب سَالِيْكُم كي قبرشريف يربهي چيال كرنے والو! كيا آب سُالِيُّمُ كے وعظ كو آپ مَالْیُکا کے منہ چھیر لینے کو، آپ مَالِیکا کی مؤثر تلقین کو بھی یہیں تک پہنچاؤ کے، کیا کہو گے کہ اب بھی آپ ٹاٹیٹے وعظ کرنے میں، مندموڑنے میں اور مؤثر باتوں کی تلقین کرنے میں مصروف مِين \_ ﴿ وَهَلُ يَقُولُ هَذَا إِلَّا مَنُ سَفِهَ نَفُسَهُ ﴾ (١٣) بإن كيا مين بي بهي كهدوو كما أروضة رسول مَثَاثِينًا بر جاكرآب مَاثِثَيْم سے استعفار طلب كرنا لازى ہے تو وہ كروڑوں مسلمان جنھول نے مدینه شریف دیکھا ہی نہیں ان کی نسبت ان مفتی صاحبان کا کیافتو کی ہے؟ (۱۴) کسی گنهگار كا صرف الله تعالى سے استعفار كر لينا كافى ہے، جيك كه قرآن كريم كى بيبول آيول ميں ہے: ﴿ إِسْتَغْفِرُ وَا رَبَّكُمُ ۗ إِنَّهُ كَانَ غَفّارًا ﴾ [نوح: ١٠] وغيره ـ ان منافقين كوجو آپ مُلَيْمًا ك ياس حاضر ہوکر استغفار کرنے اور آپ ٹائیٹا ہے استغفار طلب کرنے کا حکم ہوااس کی وجہ بیتھی کہ انھول نے آپ اللیم کا بھی قصور کیا تھا، آپ کے سوا اوروں کی طرف اپنے جھڑے چکانے کے لیے گئے تھے، آپ کے حکم اور فیلے سے رضامند نہ تھے توان سے کہا گیا کہ اب اپنی اس روش کی م کافات کرو، آپ کے پاس جاؤ، توبہ کرو، معافی جاہو۔ چنانچے تفسیر کبیر وغیرہ میں ہے کہ آپ مُنافِظ نے آخیں وعظ سٰایا، فرمایا: ﴿ فَلَيْقُومُواْ وَ يَسُتَغَفِرُواْ اللَّهَ ﴾ 'مياوگ كھڑے ہوجائيں، الله سے استغفار کریں۔'' گران منافقوں نے اب بھی سرتانی کی اور نہ کھڑے ہوئے، پس ان کی اس روش نے رسول الله مَالَيْكُم كومغموم كيا تھا۔ ان كى روش نے آپ مَالَيْكُم كاحق سلب كيا تھا، اس ليے أنسيس

تعم ہوا کہ خود آپ نالی سے عذرخواہی کریں اور آپ نالی کو خوش کریں، تا کہ آپ نالی خود ہی ان کے لیے استغفار کریں۔ (۱۵) مسلمانوں میں سے کوئی اس بات کا قائل نہیں کہ انسان کا اللہ ہے استغفار کرنا کافی نہیں، ہاں!ان منافقوں کے لیے ان کی سرتابی کے بدلے یہ خاص محم اس حیثیت ہے اور اس حیثیت سے کہ اس کا امکان ہی آپ کے وصال کے بعد نہ رہا، مخصوص ہے۔ اب اس سے دلیل پکڑنا ڈویتے ہوئے کا شکے کا سہارا لینے سے زیادہ وقعت نہیں رکھتا۔ اور (١٦) فرض کرو کہ اے مان لیاجائے تو بیہ خاص ہو گا ذات رسول مُنَاتِیْمُ کے ساتھ، کیکن حالت میہ ہے کہ آج کوئی کیا یکا ٹیلا، اونجی نیجی قبر بلکہ کاغذ، ابرک اور بانس بھی نہیں چھوڑ سے جاتے۔ (۱۷) پھر پیہ مخصوص ہوگا صرف طلب استغفار کے لیے لیکن یہاں تو اولاد، روزی، بارش، برکت اور شفا غرض کل کام طلب کیے جاتے ہیں۔ (۱۸) پھر طلب در اصل اللہ سے تھی لیکن یہاں تو براہ راست صاحب قبر سے طلب ہوتی ہے۔ ان وجوہ سے بید دلیل مطابق دعوی اور قول مطابق فعل نہیں۔ (١٩) مسلمانو! قرآن کی ایک تفسیراس چودھویں صدی کا کوئی شخص بیان کرے اورقرآن کی ایک تفير رسول الله ناتیکا کے چیا زاد بھائی، آپ ناتیکا کے صحابی جن کے لیے آپ ناتیکا دعا کریں کہ يا الله! اسے اپني كتاب كاعلم سكھا دے، جنھيں آپ سَلَيْلِمْ نے اپنے سينتر برنور سے لگا كرعلم كتاب اللّٰہ اور تفسیر کلام اللّٰہ سکھائی، وہ بیان کریں، ایمان سے بتلاؤ کہ کس کا بیان معتبر ہوگا اور کس کا بیان غیر معتبر ہوگا؟ چنانچے ثقه وصدوق محدث امام عبدالرحمٰن بن عمروالاوزاعی (التوفی ۱۵۷ھ) فرماتے ہیں: « عَلَيْكَ بِآثَارِ مَنُ سَلَفَ وَ إِنْ رَفَضَكَ النَّاسُ وَ إِيَّاكَ وَ آرَاءَ الرِّجَالِ وَ إِنْ زَخُرَفُوا لَكَ بِالْقُولِ " [كتاب الشريعة للإمام الأجرى، ص : ٥٨ ح : ١٢٧ وإسنادة صحيح ] ''اسلاف (سلف صالحین) کے آ ثار کو لازم پکڑو، اگر چہ لوگ آ پ کو چھوڑ دیں اور لوگوں کی ( قرآن وسنت، اجماع اور سلف صالحین کے خلاف) آراء ( و قیاس زنی) ہے بچو، اگرچہ وہ اپنی بات کوملمع سازی، مرچ مسالا لگا کر ہی کیوں نہ بیان کریں۔'' ثقة ومتقن محدث امام محمد بن سيرين التابعي (التوفي •ااه) فرماتے ہيں:

"كَانُهُ الدَّوْلَ أَنَّهُ عَلَى الطَّرِينِ مَا كَانَ عَلَى الْأَثُرِ" [سنن الدارمي: ٥٣/١،

٥٥، ح: ١٤٢ و إسناده صحيح]

''ا گلے علاء (لیمن صحابہ کرام اور کبار تابعین عظام) یہ سمجھتے تھے کہ جو شخص متبع آثار ہو (لیمن قرآن وسنت اور متفقه آثار سلف صالحین پر قائم ہو) وہ شخص صراط متنقیم پر گامزن ہے۔''

پس ایک تو آپ کے زمانے کے کوئی صاحب ہیں، وہ تو آپ سے کہتے ہیں کہ اب بھی روضۂ رسول ٹاٹیٹی پر جا کر طلب استغفار کرواور ایک وہ بزرگ ہیں جن کا نام نامی اسم گرامی جناب عبداللہ بن عباس ٹاٹٹی ہے، ان کا فرمان سنیے، فرماتے ہیں:

«كَانَ فِيُهِمُ أَمَانَانِ نَبَّىُّ اللَّهِ وَ الْإِسْتِغُفَارُ، فَذَهَبَ النَّبِیُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَیُهِ وَسَلَّمَ وَ بَقِیَ الْاِسْتِغُفَارُ ﴾ [تفسیر الطبری : ٢٣٣/٦، ح : ١٦٠١٤ و إسناده حسن لذاته ـ سنن الكبرئ للبيهقي : ٤٦،٤٥/٥، ح : ٩٠٣٧ و إسنادهٔ حسن لذاته ـ

شعب الإيمان: ١٨٢/٢، ح: ١٤٩١]

''اس امت میں دو امن تھے ایک تو نبی مَالِینی دوسرا استغفار، پس نبی مَالِینی تو تشریف لے گئے (وہ امن تواٹھ گیا)اب ایک امن باقی ہے اور وہ استغفار ہے۔''

اور سیدنا ابو ہر سرہ رہائشۂ فرماتے ہیں:

( كَانَ فِيُكُمُ أَمَانَانِ مَضَتُ إِحُدَاهُمَا وَ بَقِيَتِ الْأُخُرِي، ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمُ وَهُمُ يَسْتَغُفِرُونَ ﴾ )) لِيُعَذِّبَهُمُ وَهُمُ يَسْتَغُفِرُونَ ﴾ ))

[مستدرك حاكم: ٥٤٢/١، النسخة الجديدة: ٧٢٦/١ ح: ١٩٨٨ و إسنادة صحيح عند شعب الإيمان للبيهقي: ٢/١٤، ح: ٢٥٤ و إسنادة صحيح ]

"( رہیلے) تم میں دو امان نامے تھے، ایک تو گزر چکا ہے بینی ( رسول اللہ عَلَیْمِ کَلَ کَا اللہ عَلَیْمِ کَلَ اللہ عَلَیْمِ کَلَ اللہ عَلَیْمِ کَلَ اللہ عَلَیْمِ کَلَ اللہ عَلَیْمِ کَلِ اللہ عَلَیْمِ کَلِ اللہ عَلَیْمِ کَلِ اللہ عَلَیْمِ کَلِ اللہ اللہ اللہ تعالی ان کوعذاب نہیں دے گا آپ عَلَیْمِ کی موجود گی میں اور نہیں اللہ عذاب دینے والا اس حال میں کہ وہ استغفار کرنے والے ہوں۔"

ممکن ہے کہ بعض حضرات شایداس سے زیادہ طویل بحث سے اکتا جائیں گے، اس لیے میں اس بحث کو بادل ناخواستہ ختم کرتے ہوئے فریق مخالف کے نام نہاد محقق ومناظر محترم عباس رضوی صاحب سے ایک الی دلیل پیش کرتا ہوں جس کے بعد فریق مخالف کو اس مسئلہ میں کوئی کلام باتی نہیں رہنا چاہیے۔ چنانچہ عباس رضوی صاحب''مصنف ابن ابی شیبہ اور تاریخ وتفسیر طبری سے ایک ضعیف روایت (من اجل سفیان وابی اسحاق وہا مدلسان وقد عنعنا) نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں: ''سیدنا علی ڈائٹی کی بیر روایت بظاہر موقوف ہے، لیکن حکماً مرفوع ہے، کیونکہ بیر اصول ہے کہ صحابی کی تفییر مرفوع حدیث کے حکم میں ہوتی ہے۔''[آپ یشکیٹ زندہ ہیں واللہ:

ص ۳۸۲، ۳۸۲]

سيدنا ابو بريره وَاللَّهُ كَل روايت كَ بارے بين امام حاكم رُلْك فرماتے بين: " وَ قَدِ اتَّفَقَا عَلَى أَنَّ تَفُسِيرَ الصَّحَابِيّ حَدِيثٌ مُسُنَدٌ "

''اور تحقیق امام بخاری اور امام سلم اس بات پر متفق میں کہ صحالی کی تفسیر مند (مرفوع) ·

حدیث کے حکم میں ہے۔" (المستدرك: ٢/١١٥)

لینی فریق خالف کے مناظر و محقق عباس رضوی صاحب کے نزدیک بھی صحابی کی تفسیر مرفوع حدیث کے حکم میں ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ سیدنا ابو ہریرہ اور سیدنا ابن عباس ٹھا گئٹا نے ان آیات کی تفسیر محض اپنے اجتہاد سے نہیں کی تھی بلکہ بیمرفوع حدیث کے حکم میں ہے۔

۔ پی معلوم ہوا کہ آپ سے طلب استغفار کرنا ہے آپ کی زندگی کے ساتھ مخصوص تھا، جب آپ ترجہ میں میں میں ان ان خیں اٹن آبالی کے بخششر طل کریں

نەر ہے تووہ چیز ہی نەرہی،اب انسان خوداللہ تعالیٰ ہے بخشش طلب کریں۔ چنانچہ رسول اللہ ٹالٹیکا فرماتے ہیں کہ جناب باری کا وعدہ ہے : « لَا أَزَالُ أَعُفِرُ لَهُمُ مَا

ما نگتے رہیں گے میں بھی انھیں بخشا رہوں گا۔''

ایک اور حدیث سنیے، رسول الله مُثَاثِیْمُ فرماتے ہیں:

« ٱلْعَبُدُ آمِنٌ مِنُ عَذَابِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ مَا اسْتَغُفَرَ اللَّهَ عَزَّوَجَلَّ »[مسندأحمد:

۲۷۰۲۰ ج: ۳۹۵۳۲]

'' بندہ اللہ کے عذاب سے امن میں ہے جب تک وہ اللہ تعالیٰ سے استغفار کرتا ہے۔'' ان جوابات کے بعد غالباً آپ کی تسلی ہوگئ ہوگی۔اللہ تعالیٰ ہمیں سب کے دروازوں سے ہٹا

#### کراینے در پر جھکا لے۔ آمین!!

ا۔ منت، نذر اور صدقہ عبادات ہیں۔ (احمد رضاخانی ترجمہ مع تقییر البقرۃ: ۱۵۲۱،۲۵۰ند ۵۷۲۲۵۷۳)

۱۱ منت، نذر اور صدقہ عبادات ہیں۔ (احمد رضاخانی ترجمہ مع تقییر البقرۃ: ۱۵۲۱،۲۵۰)

۱۱ ایک اور تحریف ملاحظہ فرما کیں قرآن مجید میں ہے 'دیعنی تم پر حرام ہے مردار، خون، سور کا گوشت اور وہ جس کو ذرئ کرتے وقت غیر اللہ کا نام پکارا جائے۔' ف ۲۲۵، المحل: ۱۱۵ اور ف مرائی دیم کا میں لکھا ہے یعنی اس کو بتوں کے نام ذرئ کیا گیا ہو۔ آپ نے دھاندلی نوٹ فرمائی آیت میں غیر اللہ کے الفاظ وارد ہوئے یعنی اللہ کے علاوہ اور کوئی بھی ہستی لیکن یہاں صرف بتوں کا تذکرہ کیا جا رہا ہے۔ مزید وضاحت کے لیے دیکھیے یہی تفیر الکوثر (۲، فسسے س) ان بتوں کا تذکرہ کیا جا رہا ہے۔ مزید وضاحت ہے اور عبادت غیر اللہ کی نہیں ہو سکتی، صرف بتوں کی آیات سے ثابت ہوا ذرئ مالی عبادت ہے اور عبادت غیر اللہ کی نہیں ہو سکتی، صرف بتوں کی

بات نهيں۔ ( ديکھيے بھي تفسير الاعراف : ٥٩، ١٥٧، ١٥٥ ـ هود : ٨٥، ١١، ٥٠ )

### الله تعالی کے ساتھ تین وعدے:

یادرہے کہ ہرکلمہ گونے اللہ تعالیٰ سے تین وعدے کیے ہیں:

ا۔ اللہ تعالیٰ حارارب (یعنی داتا) ہے۔ (الاعراف:۱۷۲ تا ۱۷۸)

کیکن اب امت مسلمہ کے کچھ لوگ بہت سے دوسرے بزرگوں کو بھی اپنا داتا مانتے ہیں یعنی اس وعدے سے پھر چکے ہیں۔ (مزید دیکھیے الاُنعام: ۱۲۱ تا ۱۲۵۔ الکہف: ۳۷ تا۴۴) ہم اس مسللہ پر تو حید فی التصرف اور شرک فی التصرف کی بحث میں تفصیلی گفتگو کر چکے ہیں۔

- ۲۔ دوسرا وعدہ لا الہ الا اللہ کا لیعن اللہ کے سوا کوئی معبود حقیقی نہیں لیکن اب کچھ لوگ غیر اللہ کی عبادت بھی کرتے نظر آتے ہیں لیعن اس وعدے سے بھی پھر گئے۔ غیر اللہ کو پکارتے ہیں حالانکہ یکارنا عبادت ہے۔
- س۔ تیسرا وعدہ تھا ﴿ سَمِعُنَا وَ اَطَعُنَا ﴾ لیعنی ہم نے سا، ہم نے اطاعت کا وعدہ کیا۔ (البقرة: ۲۸۵) کیکن اب آسانی وحی کی اطاعت ہے منحرف نظر آتے ہیں، یاد رہے کہ اللہ تعالیٰ نے آسانی وحی کی پیروی کرنے کا حکم ویا، لوگوں نے تقلیدا ختیار کی۔اللہ تعالیٰ نے توحید کا حکم دیا، لوگوں نے شرک اختیار کیا۔ اللہ تعالیٰ نے سنت رسول ٹاٹٹٹ کو اختیار کرنے کا حکم دیا، لوگوں

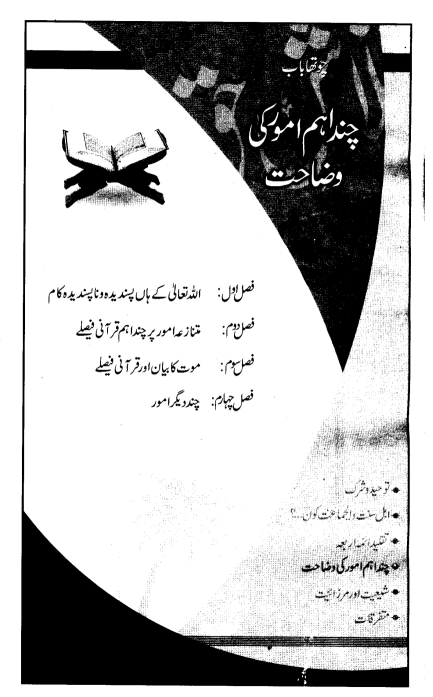
نے سنت سے ہٹ کر بدعات اختیار کیں یغور وفکر اور اصلاح کی ضرورت ہے، ورنہ خطرہ ہی خطرہ \_ (الاعراف:۱۰۲) اس سلسلہ میں ایک اور مثال بھی ضروری ہے، جوحسب ذیل ہے قطعی نصوص قر آن اور احناف کی دیدہ دلیری:

قرآن مجید میں ماں کا بچے کو دودھ پلانے کا ذکر تین مقامات پر ہے البقرۃ (۲۳۳)۔لقمان (۱۳۳) اورالاُٹھان (۱۵) ان آیات مبارکہ سے ثابت ہوتا ہے کہ ماں بچے کوزیادہ سے زیادہ دوسال دودھ پلائے اور حمل کی کم سے کم مدت چھ ماہ ہے،قرآن مجید کی اس قطعی نص کے مقابلے میں ان کی گوہر افشانی ملاحظہ ہو۔

مولوی نعیم الدین مراد آبادی بر بلوی (جس نے احمد رضا صاحب کے قرآنی ترجمہ کی تغییر کاسی) سورۃ الاحقاف کی آیت (۱۵) کی تغییر حاشیہ (۳۷) پر لکھتے ہیں کہ مسکلہ اسی آیت سے خابت ہوتا ہے کہ اقل مدت حمل جھ ماہ، کیونکہ جب دودھ چھڑانے کی مدت دوسال ہوئی (البقرۃ:۳۳۳) ہوتا ہے کہ اقل مدت حمل جھ ماہ باقی رہے۔ یہی قول ہے امام محمد رِشِلشہ اورامام ابوبوسف رِشِلشہ کا اور امام ابوصفیفہ رِشِلشہ کے نزد یک اس آیت سے رضاعت کی مدت اڑھائی سال خابت ہوتی ہے۔ اسی طرح ایک اور صاحب فرماتے ہیں: ''امام ابوصفیفہ جو اکثر مدت رضاعت اڑھائی سال بتاتے ہیں ان کے پاس کوئی اور دلیل ہوگی، جمہور کے نزد یک دوسال ہی ہے۔'' (تغییرعثانی: ۵۲۸) بتاتے ہیں ان کے پاس کوئی اور دلیل ہوگی، جمہور کے نزد یک دوسال ہی ہے۔'' (تغییرعثانی: ۵۲۸) کی رویہ اختیار کرنا چاہیے اور اللہ تعالی کے فرمان جوسورہ کوئی (۱۰) اور سورہ حم السجدۃ (۲۸۰) میں کی رویہ اختیار کرنا چاہیے اور اللہ تعالی کے فرمان جوسورہ کوئی (۱۰) اور سورہ حم السجدۃ (۲۸۰) میں بیں ان کوقطعا نظر انداز نہیں کرنا چاہیے، ان مقامات پر ایسے لوگوں کے لیے سخت وعید ہے۔



#### www.muhammadilibrary.com



الله تعالى دين ميں اتحادی تلقين کرتے ہوئے فرماتا ہے۔

الله تعالى دين ميں اتحادی تلقين کرتے ہوئے فرماتا ہے۔

وَّاللَّذِنِی ٓ اَوْحَدُینَاۤ اِلَیْكَ وَمَا وَصَّیْنَا بِهٖ اِلْاهِیْمَ وَکُولُسِی وَعُیْلِی اَنْ اَقِیْدُوا اللّٰهِیْنَ وَلَا تَعْمُولُسِی وَعِیْلِی اَنْ اَقِیْدُوا اللّٰهِیْنَ وَلَا تَعْمُولُسِی وَعِیْلِی اَنْ اَقِیْدُوا اللّٰهِیْنَ وَلَا تَعْمُولُسِی وَعِیْلِی اَنْ اَقِیْدُوا اللّٰهِیْنَ وَلَا تَعْمُولُسِی وَعُیْلِی اَنْ اللّٰوریٰ ۱۳۰)

دس نے تمھارے لیے دین کا وہی راستہ مقرر کبا جس (کے اختیار کرنے) کا نوح کو تھم دیا تھا اور جس کی جس نے تمھاری طرف وی بھیجی ہے اور جس کا ابراہیم اور موٹی اور اس میں کو ف نہ ڈالنا۔'' اور اس میں چوٹ نہ ڈالنا۔'' اور اس میں چوٹ نہ ڈالنا۔'' اور اس میں چوٹ نہ ڈالنا۔''

# فصل اول

# الله تعالیٰ کے ہاں پسندیدہ ونابسندیدہ کام

الله تعالیٰ کے ناپسند یدہ کاموں اور پسندید ہ کاموں کے لیے دیکھیے البقرۃ (۲ تا ۲۰، ۱۲۵ تا ۱۲، ۱۲۵)، الائتحام (۱۵۲،۱۵۱)، الائتراف (۳۳ )، المدرثر (۴۸،۴۲)، القمان (۳۳،۲)، الحاقة (۳۳ میل ۲۳ میل ۱۳۳۲)، الفجر (۱۲ تا ۲۰) اور سورۃ الماعون کممل ۔ ان کی مکمل فہرست قرآن و حدیث کی روشنی میں درج ذیل ہے:

#### ناپىندىدە كام:

ا۔ اللہ تعالی کے ساتھ شرک کرنا۔

۲۔ سحر لیعنی جادو۔

اللہ نے جو تکم نازل کیا اس کے خلاف فیصلہ کرنا اور شریعت الہیہ کے خلاف چلنا۔

ہم۔ کا فر ومشرک یہودیوں، عیسائیوں اور ملحدوں سے دوسی کرنا اور جو لوگ اللہ کی پرسش کے ساتھ ساتھ نبیوں اور صالحین کی پرستش کر کے شرک کرتے ہیں ان کی ہم نوائی کرنا۔

سا کھ سا تھ مبلیوں اور صافعین کی پر آر ۵۔ بدفالی اور بدشگونی لینا شرک ہے۔

۲۔ قبرکوسحدہ گاہ بنانا۔

۔۔۔ ان *پر چر*اغ جلانا۔

۸۔ اللہ کو چھوڑ کر مزاروں کو بت بنا کرانھیں پکڑ ہے رہنا۔

9۔ ان کے گرد پھیرے لگا نا۔

١٠ ان کو چومنا حاشا۔

اا۔ ان کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنا۔

۱۲\_ غیراللّٰد کی قشم کھانا۔

۱۳\_ جان بوجه کرنماز حیموڑ دینا۔

۱۳۔ بلا عذرنماز کو وقت سے ٹال کر پڑھنا۔

۱۵۔ بلاعذر جمعہ کی نماز ترک کر دینا۔

١٦\_ ز کو ة روک لینا\_

ے ا۔ ماہ رمضان میں روز ہے ترک کرنا۔

۱۸۔ قدرت رکھنے کے با وجود حج نہ کرنا۔

مقا بلہ کے دن دشمن کے سما منے سے راہ فرار اختیار کرنا۔

٢٠ ـ امر بالمعروف اورنهي عن المنكر نه كرنا ـ

۲۱۔ ترک سنت اور اس پرمصرر ہنا۔

۲۲ بدعت، ماتم،عرس،میلا د ـ

۲۳۔ پیشاب کے وقت پردہ نہ کرنا اور پیشاب کے چھیٹوں سے نہ بچا۔

۲۴\_ جس شخص کے قتل کواللہ تعالی نے حرام تھرایا اس کو ناحق قتل کرنا۔

۲۵۔ خودکشی کرنا۔

۲۷۔ قتل کرنا اور اس سے زیادہ بدترین گناہ نسل کئی ہے۔

۲۷۔ زنا کاری اور بدترین زنا کاری اپنے پڑوی کی بیوی سے زنا کرنا ہے۔

۲۸۔ اغلام بازی۔

۲۹۔ نشہ آور چیزوں کا استعال ، شراب اور جملہ مسکرات کے حرام ہونے کی حکمت۔

۳۰۔ قمار لیعنی جوا بازی۔

۳۱ ـ ایماندار، بھولی بھالی، پا کدامن عورتوں پر جھوٹی تہت لگانا۔

۳۲\_چوری کرنا۔

٣٣ ـ جان بوجه كرجموني قتم كهانا ـ

۳۳ حرام کھانا۔

۳۵\_سودخوری\_

٣٦\_ يتيم كا مال كھانا \_

سے مزدوری نہ دینا۔

۳۸\_ ورثاء کوستانا\_

٣٩ ـ سودا سلف ميں دھوكا دہي \_

۴۰ ۔ ناپ تول اور پہائش میں کمی کرنا۔

الهمه ظلم وستم كرنابه

مهم به رشوت کا لین دین کرنایه

۲۳ ر رشوت لینے اور دینے والے کے درمیان دوڑ دھوپ کرنا۔

۸۴م \_حھوٹی گواہی دینا\_

۵۳ والدين کي نا فرماني كرنا۔

۴۷ ۔ والدین کو گالی دینا، والدین کے ساتھ نیکی نہ کرنا۔

ے مرسول اللہ مُنافِیْم یا آپ کی آل یا صحابہ کرام ٹٹافیٹم کی زندگی کی تصویر کشی کرنا، آل رسول مُنافیٹم کی زندگی کا فلمانا ما النبیج کرنا۔

۲۸ - کسی جاندار جیسے انسان ، چرند ، پرند وغیر ه کی تصویر بنانا اور انھیں گھروں یا د کانوں میں لٹکا نا۔

وهمه امانت میں خیانت۔

۵۰ ِ نقص عهد،لڑائی جھگڑااورفسق وفجور۔

۵۱ بات چیت میں جھوٹ بولنا۔

۵۲ - غداری اوروعده خلافی کرنا۔

۵۳۔ کڑائی جھگڑے میں جھوٹ بولنا۔

۵۴ مذاق اور طعظها كرنابه

۵۵۔ عیب جوئی کرنا،طعن کرنا،غیبت کرنا۔

۵۲\_ چغل خوری کرنا\_

ے۵۔ غرور اور تکبر کرنا۔

۵۸\_ یروسی کوستانا\_

۵۹\_ مسلمان کوگالی دینا۔

۲۰\_ اس کی عزت و آبرو میں دست درازی کرنا۔

۱۲ مین والدین کوخود تو گالی نه دینالیکن اس کا سبب بننا که کوئی دوسرااس کے والدین کو گالی دے۔

**۱۲**\_ مسلمان کولعن طعن کرنا۔

۳۳ .. دورخا بهونا ـ

۲۴\_ علم کا جصانا۔

۲۵ قطع رحی کرنا۔

۲۲۔ اینے ماں باب یا قبیلہ کے علاوہ کسی اور کی طرف خود کو منسوب کرنا۔

∠۲۔ کافروں کی پیروی کرنا۔

۲۸ مردول کاعورتول اورعورتول کا مردول کی مشابهت اختیار کرنا۔

۲۹ ۔ عورتوں کا بے بردہ اور بن سنور کر نکلنا۔

کے شرعی نکاح کی بجائے زنااور فخش کاری کا رجحان۔

ا کے ۔ خاندانی اور عالکی نظام میں بگاڑ اور طلاق کا عام ہونا۔

۷۲\_ فخش کاری اورشہوت رانی کانچیل حانا۔

۲۷- نوع انسانی کینسل کشی۔

سے۔ بالوں کوجوڑنا۔

۵۷\_ جسموں کو گودنا۔

۷۱۔ دانتوں کوالگ الگ کرنا۔

ے۔ حسین بننے کے لیے بھوؤں کو نوچنا۔

۷۸۔ اجنبی عورت کوشہوت کے ساتھ دیکھنا۔

29۔ اجنبیہ کے ساتھ خلوت کرنا، اس کوچھونا۔

۸۰ نگاہ نیچی رکھنے کے فوائد اور نظر بازی کے مفاسد۔

٨١ شومر كے خلاف بيوى كو بھڑ كانا۔

الله تعالی کے پیندیدہ کام:

الله تعالیٰ کے پندیدہ کام مندرجہ ذیل ہیں، سور ہ بقرہ کی کچھ آیات میں درج ذیل باتوں پر زور دیا گیا ہے:

ا ۔ غیب کی باتوں (اللہ تعالیٰ کی ذات، وحی، عذاب قبراور جملہ امور آخرت) پر ایمان لانا۔

۲۔ نمازیڑھنا۔

س<sub>۔ اللہ کی راہ میں خرچ کرنا۔</sub>

س۔ وی پرائیان لانا۔

۵۔ آخرت پر یقین رکھنا۔

۱۳ الله، بوم آخرت، فرشتون، الله کی کتابون اورنبیون پرایمان لانا، وعده پورا کرنا۔

ے۔ صبر کرنا۔

۸ ( سَمِعُنَا وَ اَطَعُنَا » ( ہم نے سا، ہم نے مانا ) کا روب اختیار کرنا۔

9\_ تقوی اختیار کرنا۔

ایمان لا نا اور اللہ سے گناہوں کی معافی مانگنا۔

آل عران کی (۱۵ تا ۱۳۲۸ تا ۱۳۷۱) آیات میں درج ذیل احکامات کا ذکر ہے:

اا۔ صبر کرنا، بچ بولنا، فرماں برداری کرنا اور اللہ کی راہ میں خرج کرنا اور پیچلی رات کو اللہ تعالیٰ سے گنا ہوں کی معافی مانگنا اوراللہ کے سواکسی کومعبود نہ سجھنا۔

۱۲ ۔ تنگی اور فراخی میں اللہ کی راہ میں خرچ کرنا، غصہ کو پی جانا، لوگوں کو معاف کر دینا، لوگوں پر احسان کرنا، اگر گناہ کر بیٹھے تو استغفار کرنا۔

۱۳ صرف الله کی عبادت کرنا، شرک نه کرنا، مال باپ، رشته دارول، تیبیول، ہمسابول،مسافرول، لونڈ بیول اور غلامول سے اچھا سلوک کرنا۔

۱۳۔ کچی گواہی دینا،خواہ کسی کے بھی خلاف ہو، عدل کرنا۔

10\_ الله اوراس کے رسول مَالِيْنِ کی اطاعت كرنا۔

١٦ الله عدورنا، الله يرتوكل كرنا\_

ے ا۔ نیکی کا تھم دینا، برائی سے منع کرنا۔

۱۸۔ اللہ کی راہ میں جہاد کرنا، توبہ کرنا، اللہ کی عبادت کرنا، اللہ کی حمد بیان کرنا، رکوع و بجود کرنا، نیکی کا تھلم کرنا، برائی ہے منع کرنا، اللہ تعالیٰ کی صدود کی حفاظت کرنا (ایسے لوگوں کے لیے خوشخبری ہے)۔ ۱۹۔ اللہ تعالیٰ کی وجی کوحق جاننا، برے حساب سے ڈرنا، اللہ تعالیٰ کا ذکر کرنا، ایمان لانا اور نیک

عمل کرنا، اللہ کے سواکسی کو معبود نہ سجھنا، اس پر تو کل کرنا، اس کے آگے تو بہ کرنا۔

ای طرح مندرجہ ذیل مقامات پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے بیان کردہ اس کے پہندیدہ کاموں کا قرآن مجید سے مطالعہ کرنا چاہیے اور اس کے مطابق عقیدہ رکھنا اور اس کے مطابق عمل کرنا چاہیے۔ ان (حوالہ جات کے لیے دیکھیے سورۃ ابراہیم:۳۱۔سورۃ النوں: ۹۱۔۳۲،۳۵ تا ۱۵۳، ۱۵۳ سورۃ الفرقان: ۹۳ تا ۲۷) تا ۴۳۔سورۃ الشحراء: ۳۰۔سورۃ الموسنون: اتااا، ۵۷ تا ۲۱۔سورۃ النور: ۳۸،۳۷۔سورۃ الفرقان: ۹۳ تا ۲۷)



فصل دوم

# متنازعه امور پر چنداهم قرآنی فیصلے

درج ذیل باتیں انتہائی غورطلب ہیں، ان کو سمجھیں اور ان باطل عقیدوں سے بجیں۔ قرآن نازل ہوتے وقت جو جھگڑے والے امور تھے اور ان کا فیصلہ وجی کے ذریعے کیا گیا، وہ حسب ذیل ہیں:

## اله شرك:

اہل جاہلیت اللہ تعالیٰ کی عبادت اور اس سے دعا کرتے وقت صالحین کو اس میں شریک کر لیا کرتے تھے، معنی میہ کہ بیرصالحین اللہ کے ہاں ہماری سفارش کریں گے۔اس شرکیہ عقیدہ کی قرآن کریم یوں وضاحت کرتا ہے:

﴿ وَيَعْبُدُ وْنَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَضَّرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُوْلُونَ لَهُولُآعِ شُفَعَآ وُنَا عِنْدَ

اللهِ ﴾ [ يونس: ١٨ ]

"اور بیلوگ الله (کی توحید) کو چھوڑ کرائی چیزوں کی عبادت کرتے ہیں جو نہ تو ان کو تکلیف پہنچا سکتے ہیں اور نہ نفع پہنچا سکتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بیاللہ کے پاس ہمارے سفارش ہیں۔"
سفارش ہیں۔"

﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوْا مِنْ دُوْنِهَ ٱوْلِيَّآءً مَا نَعْبُدُهُمْ اِلَّالِيُقَتِّبُوْنَاۤ إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾

[ الزمر: ٣] "اورجن لوگوں نے اس کے سوا اور دوست بنائے ہیں (وہ کہتے ہیں کہ) ہم ان کو اس لیے یوجتے ہیں کہ ہم کو اللہ تعالیٰ کا مقرب بنا دیں۔" یمی وہ اہم اور عظیم مسئلہ ہے جس میں رسول تمرم تا ایکی نے ان کی مخالفت کی اور اخلاص عمل کا درس دیا یعنی خالص اللہ کو پکارو اور بتایا کہ یہی وہ دین اللی ہے جس کی تبلیغ کے لیے اللہ تعالی نے انبیاء میلیئ خاص اللہ کو معبوث فرمایا اور بید کہ وہ خالص عمل ہی کو شرف قبولیت بخشا ہے اور آپ نے بید بھی بتایا کہ جو شخص وہ برے اعمال کرے گا جن کو مشرکین اسخسان کی نگاہ سے و کیھتے ہیں اس کا بہشت میں وا خلہ حرام اور اس کا ٹھکانا جہنم ہوگا۔ یہی وہ اہم مسئلہ ہے جس سے مسلمان اور کافر میں فرق ہوتا ہے، یہیں سے عجباد کی ابتدا ہوتی ہے، جس ایر ایران تعالی ہے:

﴿ وَقَاتِلُوهُ هُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتُنَهُ وَيَكُونَ الدِّينَ كُلُّهُ لِللهِ ﴾ [ الأنفال : ٣٩ ] "اوران لوگوں سے لڑتے رہو یہاں تک کہ فتنہ (یعنی کفر کا فساد ) باقی ندرہے اور دین

سب الله ہی کا ہو جائے۔''

### ۲\_فرقه بندی:

دین و دنیا میں اہل جاہلیت کی راہیں الگ الگ تھیں اور وہ اس کو درست اور تیج سمجھتے تھے،

رب كريم ان كافتراق كويون آشكار كرتا ہے:

﴿ كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُوْنَ ﴾ [ المؤمنون: ٥٣ ]

''جو چیزیں جس فرقے کے پاس ہیں وہ ای سے خوش ہو رہا ہے۔''

چنانچہاللہ تعالی وین میں اتحاد کی تلقین کرتے ہوئے فرما تا ہے: « مصر میں معرف میں در رہاں میں اسلامی کے اور میں استان کے میں میں

﴿ شَرَعَ لَكُوْ قِنَ الدِّيْنِ مَا وَطْى بِهِ نُوْمًا وَالَّذِيْ اَوْمَيْنَا اللَّهِ وَمَا وَصَّيْنَا بِهَ اِبْرِهِيْمَرَوَمُوْسَى وَعِيْنَتَى اَنْ اَقِيْنُوا الدِّيْنَ وَلَا تَتَغَرَّقُوْا فِيْهِ ﴾ [الشورى: ١٣]

اِبر **ھیدر وموسی و ربیسی ان اویکو اسپین و در تسر موابید** کی استوری ۱۹۰۰ ''اس نے تمھارے لیے دین کا وہی راستہ مقرر کیا جس(کے اختیار کرنے) کا نوح کو حکم سے معارف میں میں اسپین اور میں اسٹین مقرر کیا جس اسٹین کے اختیار کرنے کا معارف کی میں اسٹین کا معارف کی میں میں

ّ دیا تھا اور جس کی ہم نے تمھاری طرف وحی جیجی ہے اور جس کا ابرا ہیم اور موکیٰ اور عیسیٰ کو حکم دیا گیا تھا (وہ یہ ) کہ دین کو قائم رکھنا اور اس میں پھوٹ نہ ڈالنا۔''

﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُوْا دِينَهُمْ وَكَانُوْا شِيَعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي ثَمَىٰءٍ ﴾ [الأنعام: ١٥٩]

''ان لوگوں کی طرح نہ ہو نا جومتفرق ہو گئے اوراحکام دین آنے کے بعد ایک دوسرے

ہے اختلاف کرنے لگے۔"

دین میں فرقہ بندی کوختم کرنے کے لیے اللہ تعالی تھم ویتا ہے:

﴿ وَاغْتَصِنُوا يَعَبُلِ اللهِ مَيْعًا وَلاَ تَقَرَّ قُوا ﴾ [آل عمران: ١٠٣]

''اللہ کی رسی کومضبوطی ہے پکڑے رہنا اور متفرق نہ ہونا۔''

یتہمی ممکن ہے کہ سب فرقے سب کچھ چھوڑ کرصرف قرآن وحدیث کواختیار کریں۔

#### ٣\_ بغاوت:

مشرکین حاکم وقت کی مخالفت اور عدم اطاعت کو اپنے لیے بردی خوبی اور اطاعت و فرمال برداری کو ذلت و رسوائی سیھتے تھے لیکن رحمۃ للعالمین مُنافِیْم نے ان کی مخالفت کی اور تھم دیا کہ اگر حاکم وقت ظلم کرے تو بھی صبر کیا جائے اور اطاعت و فرمال برداری کرتے ہوئے اسے نصیحت کی جائے۔ مند احمد کی صبحے روایت کے مطابق مندرجہ بالا تینول امور کو رسول اکرم مُنافِیْم نے ایک ہی حدیث میں جمع کر دیا ہے۔ آپ مُنافِیْم ارشاد فرماتے ہیں:

( إِنَّ اللَّهَ عَزَّوَ جَلَّ رَضِىَ لَكُمُ ثَلَاثًا وَ كَرِهَ لَكُمُ ثَلَاثًا، رَضِىَ لَكُمُ أَنُ تَعُبُدُوهُ وَلَا تُشُرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَ اَنُ تَنْصَحُوا لِمَنُ وَلَّاهُ اللَّهُ اَمُرَكُمُ وَ اَنُ تَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيْعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ [مسند أحمد: ٣٦٠/٢]

"ب شک اللہ تعالی نے تمھارے لیے تین چیزوں کو پیند کیا ہے اور تین کو نہ پیند کیا ہے، اس نے مھارے لیے پیند کیا ہے، اس نے مھارے لیے پیند کیا ہے کہتم اس کی عبادت کرواوراس کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھم راؤ اور جے اللہ تعالیٰ تمھارا حاکم بنائے اسے نصیحت کرواور تم سب اللہ کی ری کومضبوطی سے تھام لواور فرقوں میں نہ بڑ۔"

مندرجہ بالا تینوں امور سے جب تک لوگ بچتے رہے امن وسکون سے زندگی بسر کرتے رہے اور جب گناہوں میں ملوث ہوئے تو جہاں ان کا دین برباد ہوا وہاں دنیاوی امور میں بھی ترقی کی راہیں بند ہوگئیں۔

#### هم \_تقليد:

مشركين نے اين فدهب كے كئ ايك اصول بنا ركھے تھے جن ميں سرفهرست تقليد تھى،

مشرّ بین عالم کا سب سے برا اوراہم قاعدہ اینے پیش روسلحاء کی تقلید کرناتھا، ان کے اس عقیدہ بد کی قرق ن کریم یوں وضاحت کرتا ہے:

﴿ وَكَذٰلِكَ مَا ٓ اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِى قَرْيَةٍ مِّنْ نَذِيْرِ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوْهَا ۗ إِنَّا وَجَدُنَّا أَبَّاءَنَا عَلَى أُمَّاءٍ وَإِنَّا عَلَى الرهِم مُّفْتَكُونَ ﴾ [ الزحرف: ٢٣ ]

"اورای طرح ہم نے تم سے پہلے کسی لبتی میں کوئی ہدایت کرنے والانہیں بھیجا مگر وہال کے خوش حال لوگوں نے کہا کہ ہم نے اپنے باپ دادا کو ایک راہ پر پایا ہے اور ہم

تدم بقدم اٹھی کے پیچھے چلتے ہیں۔''

﴿ وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ البَّعُواْ مَا آنُولَ اللَّهُ قَالُوْا بَلْ نَتَّبُعُ مَا وَجَدُنَا عَلَيْهِ الْآوَنَا \* آوَلُو كَانَ الشَّيْطُنُ يَدُعُوْهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيْرِ ﴾ [ لقمان : ٢١ ]

''اور جب ان سے کہاجاتا کہ جو (کتاب) اللہ نے نازل فرمائی ہے اس کی پیروی کرو۔ تو کہتے ہیں کہ ہم تواس کی بیروی کریں گے جس پر اینے باب دادا کو پایا۔ بھلا اگرچہ شیطان ان کو دوزخ کے عذاب کی طرف بلاتا ہو ( تب بھی!)۔''

رب كريم ترك تقليد بران كو يول متنبه فرما تاب:

﴿ قُالَ إِنَّهَا ٓ اَعِظْكُمْ بِوَاحِدَةٍ ۚ آنُ تَقُوْمُوا لِلهِ مَثْنَى وَفُرَادَى ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا ۗ مَا بِصَاحِبِكُمْرِ مِنْ جِنَّاةٍ ﴾ [ سبا: ٤٦]

'' کہہ دو کہ میں شمصیں صرف ایک بات کی نصیحت کرتا ہول کہتم اللہ کے لیے دو دو اور ا کیلے اسکیے کھڑے ہو جاؤ کھرغور کرو،تمھارے رفیق کوجنون نہیں ہے۔''

﴿ إِلَّيْعُواْ مَآ أُنْدِلَ الْكِكُمْ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَلا تَتَبِّعُوْا مِنْ دُوْنِهَ ٱوْلِيآ ءَ \* قَلِيْلاً مَّا تَذَكَّرُوْنَ ﴾

[ الأعراف : ٣ ]

''لوگو! (جو کتاب) تم پرتمھارے پروردگار کی طرف سے نازل ہوئی ہے اس کی پیروی کرواوراس کےسوااور رفیقوں کی پیروی نہ کرواورتم کم ہی نفیحت قبول کرتے ہو''

#### ۵ - جمهوریت کابت:

مشرکین کا ایک اہم اصول میبھی تھا کہ وہ اپنی کثرت پر نازاں تھے،کسی چیز کے صحح یا غلط

ہونے کو وہ قلت وکٹرت کے ترازو میں تولا کرتے تھے، حالانکہ کی بات کا فیصلہ دلاکل سے ہوتا ہے، لوگوں کی کثرت سے نہیں۔ رب کر یم نے قرآن مجید میں کئی مقامات پر اس معیار کو غلط اور بے ہودہ قرار دیا ہے۔ اس سلسلہ میں ایک علیحدہ بہث اس کتاب میں آرہی ہے۔

## ۲\_آباؤ اجداد کی تقلید:

اہل جاہلیت اپنے آباؤ اجداد کے طرز زندگی کوبطور جمت پیش کیا کرتے تھے۔ رب کریم ان کے اس عقیدہ کو یوں بیان کرتا ہے:

﴿ قَالَ فَهَا بَالُ الْقُرُونِ الْأَوْلَى ﴾ [طه: ٥١]

"اچھاتو پہلے لوگوں کا کیا حال ہوا۔"

﴿ مَا سَمِعْنَا بِهِذَا فِي ٓ أَبَّابِنَا الْآوَّلِينَ ﴾ [المؤمنون: ٢٤]

'' ہم نے اینے اگلے باپ دادا میں تو یہ بات بھی نہیں سی تھی۔''

#### ے۔ملوک اورصاحب ثروت :

مشرکین اپنے حق میں ان افراد کو بھی بطور استدلال پیش کیا کرتے تھے جنھیں ذہنی اور علمی صلاحیتیں دی گئی تھیں اور ان لوگوں کو بھی اپنا پیشوا سجھتے تھے جو یا تو باوشا ہ تھے یا جن کے پاس مال و دولت کی فراوانی تھی اور عیش وعشرت کی زندگی بسر کرتے تھے۔ رب ذوالجلال ارشاد فرما تاہے:

﴿ وَلَقَدُ مَكَّنَّهُمْ فِيْمَا إِنْ مَّكَّنَّكُمْ فِيْهِ ﴾ [الأحقاف: ٢٦]

''اور ہم نے ان کوایسے مقدور دیے تھے جوتم لوگوں کونہیں دیے۔''

﴿ وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِعُونَ عَلَى الَّذِينَ كُفَرُوا ۚ فَلَتَا جَاءَهُمْ مَّا عَرَفُوا كَفَرُوا بِه

فَكَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْكَفِرِيْنَ ﴾

''اور پہلے (ہمیشہ) کافروں پر فتح مانگا کرتے تھے توجس چیز کو وہ خوب پہچانتے تھے جب ان کے پاس آ پیچی تو اس سے کافر ہوگئے، پس کافروں پر اللہ کی لعنت''

﴿ يَعْرِفُونَهُ كُمَّا يَعْرِفُونَ آبُنَا عَهُمْ ﴾ [ البقرة: ١٤٦]

''وہ اسے (رسول کو) اس طرح پہچانتے ہیں جس طرح اپنے بیٹوں کو پہچانتے ہیں۔''

# ٨ غرباء ومساكين سے بالتفاتى:

مشرکین کی بہجی ایک عادت برتھی کہ وہ کسی چیز کے غلط ہونے کے لیے بیہ کہتے کہ اس کو تسلیم

كرنے والے كم وراورغريب لوگ بيں قرآن كريم نے ان كى اس عادت بدسے يوں يرده اٹھايا ہے:

﴿ قَالُوْ النَّهُ مِن لَكَ وَاتَّمَعَكَ الْأَرْذَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١١١]

''وہ بولے کہ کیا ہمتم کو مان لیں اورتمھارے پیروکارتو رذیل لوگ ہوئے ہیں۔''

﴿ اَلْمُؤُلِّاءِ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِّنْ بَيْنِنَا ﴾ [الأنعام: ٥٠]

''کیا یمی لوگ ہیں جن پراللہ نے ہم میں سے فضل کیا ہے۔''

الله كريم اس عاوت بدكى ترويد فرما تا ب:

﴿ ٱلْيُسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّكِرِينَ ﴾ والأنعام: ٥٣]

" محلا الله شكر كرنے والوں سے واقف نہيں۔"

# ٩\_علائے سوء کی قیادت:

اہل حاہلیت اورمشر کین فاسق وفاجراورعلائے سوء کواپنار ہبرسمجھا کرتے تھے، چنانچہاللہ تعالیٰ

نے اہل ایمان کی بوں رہنمائی فر مائی:

﴿ يَا يُهِمَا الَّذِينَ الْمَنْوَا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْاَحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ آمُوَالَ النَّاسِ

بِالْبَاطِلِ وَيَصُدُّ وْنَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾ [التوبة: ٣٤]

· مومنو! بہت سے عالم اور مشائخ لوگوں کا مال ناحق کھاتے ہیں اور اللہ کی راہ سے

روکتے ہیں۔"

مشرکین کو ڈانٹ پلاتے ہوئے فر مایا:

﴿ تَغَلُوا فِي دِيْيَكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلَا تَكَبِّغُوا الْهُوَآءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَاضَلُّوا

كَثِيْرًا وَضَلُّوا عَنْ سَوَآءِ السَّبِيلِ ﴾ [ المائدة : ٧٧]

" كهوكها الله كتاب! الي وين مين ناحق مبالغه نه كرواور الي لوكول كى خوامثول کے چیچیے نہ چلو جو (خود ) پہلے گراہ ہوئے اور اکثروں کو بھی گراہ کرگئے اور سید ھے

را ستر سر کلک گئے''

# ١٠\_قلت فهم :

مشرکین دین حق کو اس لیے بھی تشلیم نہ کرتے کہ ان کے نزدیک اس کو ان لوگوں نے مانا ہے چو نہم وفر است سے عاری اور قوت حافظہ سے محروم ہیں۔ قرآن کریم ان کی اس کج روی کو یوں وا ضح کرتا ہے:

و مَمَا نَزَلِكَ النَّبِعَكَ إِلَّا الَّذِيْنَ هُمُ اَرَا ذِلْنَا بَادِى التَّاأِي ﴾ [ هود: ٢٧] "اورہم بیر بھی و کیھتے ہیں کہ تمھارے پیروکار وہی لوگ ہوئے ہیں جو ہم میں اونیٰ درجے کے ہیں اور وہ بھی رائے ظاہر سے ۔"

#### اا ـ قياس فاسد:

مشركين كے ہاں غلط قياس سے استدلال كا عام رواج تھا، جيسے:

﴿ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا بِنَكُرٌ مِثْلُنَا اللَّهِ إِلَّا إِلَهُمْ وَمُثْلُنَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

"م تو ہمارے ہی جیسے آدمی ہو۔"

# ار قیاس میچ سے انکار کرنا:

قیاں صحیح سے انکار کرنا بھی مشرکین کی عادت تھی، قیاس فاسد سے استدلال اور قیاس صحیح سے انکار کرنا بھی کمشرکین کی عادت تھی۔ انکار کی وجہ پیٹھی کہ انھوں نے دونوں میں وجہ امتیاز کونتہ مجھا۔

#### ۱۳ علو:

اہل جاہلیت کا اپنے علاء اور صالحین امت کی تعظیم و تکریم میں مبالغہ اور ان کی شان میں غلو کرنا عام شیوہ تھا۔ رب کریم نے مبالغہ آ رائی سے یول روکا

﴿ يَأَهُلَ الْكِتْبِ لَا تَغَلُّواْ فِي دِيْنِيكُمُ وَلَا تَعُولُواْ عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقَّ ﴿ ﴾ [ النساء: ١٧١ ] ''اے اہل کتاب! اپنے دین میں حدسے نہ بڑھو اور اللہ تعالیٰ کے بارے میں حق کے سوا کچھ بھی نہ کہو۔''

# ۱۳ نفی واثبات:

مشرکین کے مندرجہ بالانمبر(۱۳) میں افعال بدکی بنیاد ایک اصول پر بٹنی تھی اور وہ تھانفی و اثبات یعنی اللّٰہ کی نازل کردہ ہدایات سے اعراض کرنا اور اپنے ظن وتخمین کی بیروی۔

#### ۵۱\_ به ف دهرمي:

مشرکین کی خوئے بدایک بی بھی تھی کہ وہ احکام الہیہ کو بیہ کہرمستر دکر دیتے تھے کہ یہ ہماری سمجھ سے مالاتر ہیں، جیسے:

﴿ وَقَالُوٰا قُلُوٰيُنَا غُلُفٌ ﴾ [البقرة: ٨٨]

''اور کہتے کہ ہمارے دل پردے میں ہیں۔''

﴿ لِشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ ﴾ [ هود: ٩١]

"اے شعیب! تمھاری بہت ہی باتیں ہاری سمجھ میں نہیں آتیں۔"

الله تعالیٰ نے ان کوجھوٹا قرار دیا اور فرمایا کہ ان کی بیہٹ دھرمی ان کے کفر اور ان کے دلول پر مہر لگ جانے کی وجہ سے تھی۔

#### ١٦ کت ساوي کے بدلے کتب جادو:

کتب ساوی کے بدلے کتب جادو پرعمل کرنا بھی مشرکین کی عادت تھی۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے اس فعل کا یوں ذکر فرمایا ہے:

﴿ نَبَنَ فَرِيْقٌ مِّنَ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْكِتْبَ لِيَكِ اللَّهِ وَرَآءَ ظُهُوْدِهِمْ كَأَلَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۗ وَالَّبْعُوْا

مَا تَتْلُوا الشَّيْطِيْنُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْلِنَ ﴾ [البقرة: ١٠٢،١٠١]

''جن لوگوں کو کتاب دی گئی تھی ان میں سے ایک جماعت نے اللہ کی کتاب کو پیٹھ پیچھے بھینک دیا، گویا وہ جانتے ہی نہیں اور ان (ہزلیات) کے پیچھے لگ گئے جو سلیمان (ملیلہ) کے عہد سلطنت میں شیاطین پڑھا کرتے تھے''

# ےا۔مشرکین کا ایک *کفریہ*اصول :

مشرکین کا ایک کفریه اصول بیر بھی تھا کہ وہ اپنے کفریہ اور مشرکانہ افعال کو انبیاء کی طرف

منسوب كردية تھے جيسے رب كريم انبيائے كرام كى براءت كرتے ہوئے فرما تا ہے:

﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْهُنُ وَلَكِنَّ القَّلِطِينَ كَفَرُوا ﴾ [ البقرة : ١٠٢]

''اورسلیمان (طایقا) نے مطلق کفر کی بات نہیں کی بلکہ شیطان ہی کفر کرتے تھے''

﴿ مَا كَانَ اِبْرْهِيمُ يَهُوْدِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِنْ كَانَ حَنِيْقًا مُّسْلِبًا ۖ وَمَا كَانَ مِنَ

الْمُشْرِكِيْنَ ﴾ [آل عمران: ٦٧]

"ابراہیم نہتو یہودی تھے اور نہ عیسائی بلکہ سب سے بے تعلق ہوکر ایک اللہ کے ہو رہے تھے اور ایک اللہ کے ہو رہے تھے اور مشرکول میں سے نہ تھے۔"

### ١٨ نسبت مين تناقض:

مشرکین کی ایک یہ بھی دو رخی اور منافقت تھی کہ وہ اپنے آپ کو اہراہیم (طیلا) کی طرف منسوب کرتے اور کہتے کہ ہم اہراہیمی ہیں لیکن آپ کی اتباع سے روگردانی کرتے۔

# ١٩ ييب جوني:

مشرکین عرب بعض صوفیاء کے فتیج اعمال کی وجہ سے صلحائے امت پرعیب جوئی اور طعنہ زنی سے بھی بازنہیں آتے تھے، جیسے یہودیوں نے عیسیٰ (علیہا) پر الزام لگایا اور عیسائیوں نے یہودیوں سمیت رحمت دو عالم مُلَّاثِیْم کی طرف مجنون وغیرہ ہونے کی نسبت کی۔العیادَ باللہ!

### ۲۰ ـ کہانت کو کرامت سمجھنا:

مشرکین عرب جادوگر اور کا بن کی شعبدہ بازی کوسلحائے کرام کی طرف منسوب کیا کرتے تھے اور طرفہ میر کہ بحض اوقات اس شعبدہ بازی کو انبیاء کی طرف منسوب کرنے سے بھی در اپنے نہ کرتے جیسے سلیمان (علیلاً) کی طرف جادو کومنسوب کرنا۔

# ۲۱\_مشر کین کی عبادت:

مشرکین کی عبادت سیٹی اور تالی بجانے پر موقوف تھی۔ اللہ تعالی ان کی اس فیج حرکت کو یوں بیان فرما تا ہے: ﴿ وَمَا كَانَ صَلَا تُعُمْ عِنْدَ الْبَيْتِ إِلَّا مُكَاَّءً وَّتَصْدِيكَ ﴾ [ الأنفال: ٣٥]

''اوران لوگوں کی نماز خانہ کعبہ کے پاس سٹیاں اور تالیاں بجانے کے سوا پچھ نہھی۔''

# ۲۲\_مشرکین کا دین:

مشرکین نے کھیل کود اور تماشا اپنا دین بنا رکھا تھا،مشرکین کو دنیاوی عیش وعشرت نے دھوکے میں ڈال رکھا تھا اور مال ومتاع کی اس فراوانی سے وہ میں تمجھ بیٹھے کہ اللہ تعالیٰ بھی ہم پر راضی ہے۔ رب کریم ان کے اس گمان باطل کو یوں بیان فرما تا ہے:

﴿ وَقَالُوْا نَحْنُ آكْتُو الْمُوالَّا وَآوُلادًا الوَّمَا تَحْنُ يُمُعَدُّ بِيْنَ ﴾ [ سا: ٣٠]

''اور پیجمی کہتے ہیں کہ ہم بہت سا مال اور اولا در کھتے ہیں اور ہم کوعذاب نہیں ہوگا۔''

## ۲۳ مشركين كالكبر:

کرور اور مسکین لوگوں نے اسلام قبول کرنے میں پہل کی، اس لیے مشرکین نے تکبر اور خو وغرضی کی وجہ سے قبول حق سے انکار کیا، چنانچہ مسکین مسلمانوں کی تو قیر کو مدنظر رکھتے ہوئے اللہ تعالیٰ اپنے رسول تَالِیْنِمْ سے یوں مخاطب ہوتا ہے:

﴿ وَلَا تَطْرُ دِالَّذِيْنَ يَدُعُوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَدُوقِ وَالْعَثِيِّ يُرِيْدُوْنَ وَجْهَهُ ﴾

[الأنعام: ٥٢]

''اور جولوگ صبح وشام اپنے پروردگار سے دعا کرتے ہیں اور اس کی ذات کے طالب ہیں ان کوایئے پاس سے مت نکالو۔''

### ۲۴\_مشركين كاغلط استدلال:

مشرکین کے نزدیک احکام الہیہ کے غلط ہونے کی ایک دلیل یہ بھی تھی کہ ان کوتسلیم کرنے والے کمزور افراد تھے۔مشرکین کا میغلط استدلال قرآن کریم نے خود فقل کیا ہے:

﴿ لَوْ كَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُونَا إِلَيْهِ ﴾ [الأحقاف: ١١]

"اگریدوین کچھ بہتر ہوتا تو بیلوگ اس کی طرف ہم سے پہلے نہ دوڑ پڑتے۔"

## ۲۵\_تحریف:

کتب الہیہ پرغور وفکر اور انھیں صحیح سمجھنے کے بعدان میں تحریف کرنا مشرکین کامحبوب مشغلہ تھا۔

### ٢٦ ـ غلط لنريج كي اشاعت:

مشرکین عالم کا ایک مشغلہ یہ بھی تھا کہ وہ غلط اور بے ہودہ کتب لکھتے اور پھر نہایت ڈھٹائی سے یہ کہتے کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل شدہ ہیں۔ رب کریم ان کی اس بے ہودگی کو یوں واضح فرماتا ہے:

﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُنُونَ الْكِتْبَ بِأَيْدِيْهِمْ فَرَّ يَقُولُونَ هٰذَا مِنْ عِنْدِ اللهِ ﴾

[البقرة: ٧٩]

''پی ان اوگوں پر افسوس ہے کہ جو اپنے ہاتھ سے کتاب کھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ اللہ کے پاس سے (آئی) ہے۔''

# 2/ مشركين ك بال قبول مونے والے عقائد:

۔ مشرکین عرب اٹھی مسائل کو صحیح سمجھتے جوان کے گروہ کے مذموم عقائد کے مطابق ہوتے تھے، جیسے ان کا یہ کہنا :

﴿ نُوْمِنُ بِمَا أُنْدِلَ عَلَيْنَا وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ ﴾ [البقرة: ٩١]

'' ہم تو صرف اس کتاب پرایمان لائیں گے جوہم پر نازل کی گئی ہے اور جتنی اس کے علاوہ ہیں ان سب کا انکار کرتے ہیں۔''

# ۲۸\_مشرکین کی ایک خصلت رذیله:

مشركين عالم كى ايك خصلت رذيله بي بهى تقى كه وه اپنج بى گروه كے اصحاب عقل و دانش كى صحح باتوں كو بھى تجھنے كى كوشش نه كرتے تھے۔ الله تعالى نے ان كى اى خصلت سے متنبه فرمايا ہے:
﴿ قُالَ فَلِهَ تَقَاتُلُونَ ٱلْبِيآ عَالِلٰهِ مِنْ قَبْلُ إِنْ كُنْتُهُ مُوْمِنِيْنَ ﴾ [البقرة: ٩١]

''اگرتم صاحب ایمان ہوتے تواللہ کے پغیروں کو پہلے ہی کیو قبل کیا کرتے۔''

#### ۲۹\_افتراق:

۔ عجائبات قدرت میں سے ایک بیہ ہے کہ جب مشرکین عرب نے رب کریم کی وصیت اتحاد و اتفاق کوترک کر دیا اور افتراق واختلاف کے مرتکب ہوئے تو ہر گروہ اپنے کردار پر نازاں وفرحال تھا۔ (الرم: ۳۲)

## ۳۰ ـ اینے ہی مسلک کی مخالفت کرنا:

یہ بات بھی نشانات قدرت کا عجوبہ ہے کہ مشرکین عرب جس دین و ندہب کی طرف اپنے آپ کومنسوب کرتے تھے اسی دین سے بے پناہ بغض و عداوت رکھتے اور کفار اور ان کے دین و ندہب سے انتہائی محبت و الفت رکھتے تھے جو ان کے اور ان کے نبی طافیاً کے جانی وشمن تھے، جیسا کہ مشرکین کا معاملہ رحمت وو عالم طافیاً کے ساتھ تھا۔ رسول اللہ طافیاً نے جب سیدنا مولی علیا کے دین سے انھیں روشناس کرایا تو انھوں نے کتب جادو کو اپنایا جو سراسر فرعون کی ذریت کا ورثہ تھیں۔

#### ا٣- انكار حق:

مشرکین کاحق وصدافت سے انکار کرنا جب کہ وہ ایسے شخص کے پاس ہوتا جس کو وہ کمزور سجھتے تھے۔قرآن کریم ان کی اس خصلت کو یوں بیان کرتا ہے:

﴿ وَقَالَتِ الْيَهُوْدُ لَيْسَتِ النَّطْهُرَى عَلَى ثَنَّىٰءٍ ۖ وَّقَالَتِ النَّطْهُى لَيْسَتِ الْيَهُوْدُ عَل

تَكُنْءٍ ﴾ [البقرة: ١١٣]

''یہودی کہتے ہیں کہ عیسائی رہتے پر نہیں اور عیسائی کہتے ہیں یہ یہودی رہتے پر نہیں۔''

# ۳۲\_مشرکین کا اپنے بنیادی عقائد کا انکار:

مشرکین کا ان انمال سے انکار کرنا جن کو وہ اپنے دین کی بنیاد قرار دیتے تھے جیسے ہیت اللہ کا حج۔اللہ تعالیٰ ان کی اس روش کوحمافت قرار دیتے ہوئے فرما تا ہے :

﴿ وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ إِبْرُهِ مِنْ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ ﴾ [البقرة: ١٣٠]

''اور ابراہیم کے دین ہے کون رو گردانی کرسکتا ہے بجز اس کے جو نہایت نادان ہو''

### ۳۳\_مشرکین کی گروہ بندی میں مسابقت:

مشرکین عالم کی گروہ بندی کی مسابقت میں ہر فرقہ صرف اپنے ہی گروہ کو نجات دہندہ سمجھتا ۔

تھا، رب کریم نے ان کی تکذیب کی اور فرمایا:

﴿ هَا تَوْا بُرُهَا نَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَٰدِقِيْنَ ﴾ [البقرة: ١١١]

''اگرتم سچے ہوتو دلیل پیش کرو۔''

اور پھر صحیح اور صراط متنقیم کی نشاندہی فرمائی:

﴿ بَلِّي مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ آجُرُهُ عِنْدَ رَبِّه ﴾ [البقرة: ١١٢]

'' ہاں! جو شخص اللہ کے آگے گردن جھا دے اور وہ نیکو کاربھی ہوتو اس کا صلہ اس کے پروردگار کے پاس ہے۔''

## ۳۴\_ بر بنگی بھی عبادت:

مشركين كے بال بر منگى كو بہترين عبادت سمجھا جاتا تھا، جيسے:

﴿ وَإِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدُنَا عَلَيْهَا أَبَّاءَنَا وَاللَّهُ أَمَّرَنَا بِهَا ﴾ [ الأعراف: ٢٨]

"اور وہ لوگ جب کوئی فخش کام کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے اپنے باپ دادا کواسی طریق پر پایا ہے اور اللہ تعالیٰ نے بھی ہم کو یہی بتایا ہے۔"

## ۳۵\_حرام كوحلال قرار دينا:

مشرکین کے ہاں حرام کو حلال قرار دینا بہترین اطاعت خیال کیا جاتا تھا، جیسے شرک کوعبادت ہے تعبیر کیا کرتے تھے۔

## ٣٦ غير الله كو داتا ومشكل كشاسمجهنا:

مشرکین عالم کے یہاں علاء اور پیروں کو اللہ تعالیٰ کے سوا رب بیعنی داتا اور مشکل کشاسمجھنا بھی عبادت سمجھا جاتا تھا۔ (آل عمران: ۸۰،۷۹،۷۴)

#### ٣٤\_ صفات الهمه مين الحاد :

مشركين صفات الهيه ميں الحاد كے بھى مرتكب ہوئے تھے، جيسے اللہ تعالیٰ كا فرمان ہے: ﴿ وَلِكِنْ ظَنَنْتُهُ أَنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا قِيَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [ خم السحدة: ٢٢] ''تم یہ خیال کرتے تھے کہ اللہ کوتمھارے بہت سے مملوں کی خبر ہی نہیں۔''

٣٨\_اسائے الهيدميں الحاو: مشركين كا اسائے الهيه ميں الحاد كرنا، جيسے: ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّحْمِنِ ﴾ [الرعد: ٣٠] ''اور پہلوگ رحمٰن کونہیں مانتے۔'' ٣٩\_مشركين عرب تعطيل كي بهي قائل تتے جيسے آل فرعون كا قول \_ مهم\_ مشرکین نقائص کی نسبت بھی اللہ تعالیٰ کی طرف کیا کرتے تھے۔ ام ۔ مشرکین کا اللہ تعالیٰ کی ملکیت میں شرک کرنا جیسے مجوں کا قول تھا۔ ۳۲ \_ تقدر کا انکار کرنا \_

۳۳ ۔ اللہ تعالیٰ کے خلاف حجت قائم کرنا۔

۴۴ \_ تقذیراللی کا سہارا لے کرشریعت کے خلاف کرنا۔

۴۵ \_ زمانے کو گالی دینا، جیسے مشرکین کہا کرتے تھے:

﴿ وَمَا يُقْلُنَا ۚ إِلَّا الدَّهُرُ ﴾ [الحاثية: ٢٤]

''اورہمیں تو زمانہ ہی مارتا ہے۔''

۴۷۔اللہ کے انعام کوغیر اللہ کی طرف منسوب کرنا، جیسے:

﴿ يَعُرَفُونَ نِعْمَةُ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكُرُونَهَا ﴾ [النحل: ٨٣]

'' یہ اللہ تعالیٰ کی نعتوں سے واقف ہیں مگران سے انکار کرتے ہیں۔''

ے ہے۔ اللہ تعالیٰ کی آبات کا انکار کرنا۔

۴۸ بعض آبات کا انکار۔

وہم۔ مشرکین کا یہ کہنا:

﴿ مَا ٓ اَنْوَلَ اللهُ عَلَى بَهُو مِنْ ثَنَى ءِ ﴾ [الأنعام: ٩١] ''الله نے انسان بریجھ بھی نازل نہیں کیا۔''

۵۰\_مشرکین کا قرآن کریم کے بارے میں کہنا:

﴿ إِنْ هَٰذَاۤ إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ﴾ [المدثر: ٢٥]

"بي بشركا كلام ہے-"

٥١ ـ الله تعالى كي حكمت مين عيب نكالنا ـ

۵۲ ظاہری اور باطنی حیلوں اور بہانوں سے کام لینا، تا کہ انبیائے کرام بیلی کا خاتمہ ہو: وین اللی کا خاتمہ ہو:

﴿ وَمَكُووْا وَمَكُو اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٥٥]

''ان لوگوں نے خفیہ تدبیر کی اور اللہ تعالیٰ نے بھی خفیہ تدبیر فر مائی۔''

﴿ وَقَالَتْ طَّآلِهَةٌ مِّنْ آهُلِ الْكِتْبِ أَمِنُوا بِالَّذِئَ ٱنْزِلَ عَلَى الَّذِيْنَ أَمَنُوا وَجُهَ النّهَارِ

وَالْفُرُوْ الْخِرَةُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٢]

''اوراہل کتاب ایک دوسرے سے کہتے ہیں کہ جو (کتاب)مومنوں پر نازل ہوئی ہے اس پر دن کے شروع میں تو ایمان لے آیا کرو اور اس کے آخر میں انکار کر دیا کرو، تاکہ وہ برگشتہ ہوجائیں۔''

۵۳\_اس نیت سے حق کا اقرار کرنا کہ اس کی تر دید کا ذریعہ معلوم ہو جائے۔

### ۵۴ مذہبی تعصب:

نہ ہی تعصب سے کام لینا بھی مشرکین کا عام دستور تھا، جیسے:

﴿ وَلَا تُوْمِنُوا إِلَّا لِمَنْ تَبِعَ دِيْنَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٢٧]

''اوراپنے دین کے پیرو کے سواکسی اور کے قائل نہ ہونا۔''

۵۵ اسلام کے انتباع کو شرک قرار دینا بھی مشرکین کی عام رسم تھی، جیسے:

﴿ مَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِيهُ اللهُ الكِتْبَ وَالْعُكُمَ وَالتُّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُوْلَ لِلتَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِّي

مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ [آل عمران: ٧٩]

''کی آدمی کو شایال نہیں کہ اللہ تو اسے کتاب ، حکم اور نبوت عطا فرمائے اور وہ لوگوں

ہے کیے کہ اللّٰہ کو چھوڑ کر میرے بندے بن جاؤ۔''

۵۱ ـ كتاب الهبيه مين تحريف كرنا مشركين كي عادت ثانية تهي \_

۵۷۔ اہل حق کو بے دین اور رذیل وغیرہ القاب سے یکارنا۔

۵۸ ـ رب کریم کی ذات پاک پر کذب وافتر اباندهنا ـ

۵۹ مشرکین جب دلائل کے سامنے مغلوب اور شکست کھا جاتے تو پھر ملوک اور سلاطین کے مال شكوه وشكايت لے جاتے تھے، جيسے:

﴿ أَتَذَرُ مُوْسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ١٢٧]

''کیا آپ موی اور ان کی قوم کو یونبی رہنے دیں گے کہ وہ ملک میں فساد کرتے

٠٠ \_ اہل اسلام كومفسد ہونے كاعيب لگانا بھىمشركين كى خاصيت بدتھى، جيسے پہلے اس كتاب ميں ذ کر ہوا ہے۔

٧١ - اہل اسلام پریہ بھی الزام لگانا کہ وہ شاہی دین میں نقص نکالتے ہیں، جیسے:

﴿ وَيَذَرَكَ وَالِهَتَكَ ﴾ [الأعراف: ٢٧]

''اورآپ کو اور آپ کے معبودوں کو ترک کیے رہیں۔''

فرعون نے اہل وطن سے کہا:

﴿ إِنِّنَ آخَافُ أَنْ يُبُدِّلَ دِيْنَكُمْ ﴾ [المؤمن: ٢٦]

'' مجھے ڈر ہے کہ وہ کہیںتمھارے دین کو نہ بدل دے۔''

٦٢\_مشركين كى ابل اسلام يرييتهمت بھى تھى كهوه شائى معبودول ميں نقص ذكالتے ہيں، جيسے يہلے ذکر ہوا ہے۔

٦٣ \_ اہل اسلام پرمشرکین کا بیہ بھی بہتان تھا کہ وہ دین میں رد و بدل کر دیں گے، جیسے:

﴿ إِنِّي ٓ اَخَافُ أَنْ يُبُدِّلَ دِيْنَكُمُ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ ﴾ [ المؤمن: ٢٦]

'' مجھے ڈر ہے کہ کہیں تمھارے دین کو نہ بدل دے یا ملک میں فساد نہ پیدا کر دے۔''

۱۳- اہل اسلام پر ایک الزام پیجمی تھا کہ وہ بادشاہ کی عیب جوئی کرتے ہیں۔قرآن کریم کا لفظ "وَیَذَرَ كَ" ای معنی کو واضح کرتا ہے۔

#### ۲۵\_ر*رک*ق:

مشرکین کے دین میں جو باتیں حق ہوتیں ان پر عمل کرنے کا دعویٰ کرتے ، جیسے:

﴿ نُؤْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا ﴾ [البقرة: ٩١]

'' کہتے ہم پر جو نازل کیا گیا اس پر ہم ایمان لاتے ہیں۔'' لیکن درحقیقت وہ انھیں چھوڑ چکے ہوتے۔

#### ۲۲\_افراط:

مشر کین عبادات میں اضافہ کر لینا باعث شرف خیال کرتے تھے۔

#### ۲۷\_تفريط:

مشر کین عبادات میں کی کرنے کے بھی مجرم تھے، جیسے میدان عرفات میں ترک وقوف۔

#### ۲۸ ـ ترک داجب:

پر ہیز گاری کی آڑ میں واجبات کا ترک کرنا بھی مشرکین میں عام تھا۔ ۲۹ \_ یا کیزہ رزق کو ترک کرنا مشرکین کی بہترین عبادت تھی۔

۹۹ \_ پا بیره رزق تو ترک ترنا سمریان کی جهترین عبادت ک-۷۰ \_ رب کریم کا عطا کرده خوبصورت لباس استعال نه کرنا بھی مشرکین کی عبادت تھی ۔

۱۷\_ لوگوں کو گمراہی کی طرف دعوت دینا مشرکین عرب کا خاص مشیخله تھا۔ ۱۷\_ ان کا خاص مشیخله تھا۔

۷۲\_مشرکین عرب الله تعالیٰ ہے محبت کا دعویٰ تو ضرور کرئے تھے لیکن در حقیقت شریعت کو ترک

كر چكے تھے، الله كريم نے ان سے اطاعت كا يوں مطالبه كيا: ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ يُحِبُّونَ اللهَ فَاتَبِعُوْ نِيْ يُخْبِبُكُمُ اللهُ ﴾ [ آل عمران: ٣١]

رسی با دیجے کہ اللہ تعالیٰ سے محبت رکھتے ہوتو میری اتباع کرو، اللہ تم سے محبت

كرنے لگے گا۔"

۷۳ وانسته کفر کی طرف لوگوں کو دعوت عام دینا۔

۴۷ \_ مکروفریب اور خطر ناک سازشیں کرنا مشرکین عرب کا دن رات کا کھیل تھا، جیسے قوم نوح کی عادت بدتھی \_

۵۷\_مشرکین عرب کی قیادت یا تو علمائے سوء کے ہاتھوں میں تھی یا جاہل صوفیا کے قبضہ میں،

قرآن مجيداس كى يول وضاحت كرتا ہے: ﴿ وَقَدْ كَانَ فَرِنْقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوْهُ وَهُمْ

يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٧٥]

''ان میں سے کچھلوگ کلام اللہ کو سنتے پھراس کے بجھ لینے کے بعداس کو جان ہو جھ کر بدل دیتے رہے ہیں۔''

۲ کے بے بنیاد اور جھوٹی آرز وؤں میں مبتلا ہونا بھی مشرکین میں عام تھا، جیسے :

﴿ وَقَالُوْا لَنْ تَهَسَّنَا النَّارُ إِلَّا آتَامًا مَّعْدُوْدَةً ﴾ [ البقرة : ٨٠]

"اور کہتے ہیں کہ (دوزخ کی ) آگ ہمیں چندروز کے سوا چھو ہی نہیں سکے گی۔"

دخول جنت کی خوش فہی میں یو*ں گرفتار تھے*:

﴿ لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَأَنَ هُوْدًا أَوْنَصْلُى ﴾ [البقرة: ١١١]

'' يہود يون اورعيسائيون كے سواكوئى بہشت مين نہيں جائے گا۔''

22۔ انبیائے کرام اور صلحائے امت کی قبروں کوعبادت گاہ بنالینا مشرکین کا بدترین فعل تھا۔

۸۷۔ آثار انبیاء (مِینِلم) کو عبادت گاہ بنانا بھی جاہلیت کا عام شیوہ تھا، جبیبا کہ سیدنا عمر رڈاٹٹؤ سے منقول ہے۔

9 \_ قبروں پر چراغاں کرنابھی مشرکین کی بدعملی تھی۔ قبروں پر میلا لگانا اور عرس کرانا بھی اہل جاہلیت کا دستور تھا۔

> ۸۰۔ قبروں کے پاس جانور ذرج کرنا بھی مشرکین کی اہم عبادت تھی۔ ...

٨١ بزرگول كي آثار سے ترك حاصل كرنا بھى اہل جاہليت كى خوتھى۔

۸۲ خاندانی شرافت پر فخر کرنا۔

۸۳ لسب اوررشته میں عیب لگانا۔

۸۴۔ ستاروں کی مختلف منزلوں سے بارش بر سنے کاعقید ہ رکھنا۔

۸۵\_ نوحه اوربین کرنا\_

۸۲ اینے نسب پر فخر کرنا مشرکین کی بہت بڑی فضیلت تھی۔ چنانچہ قرآن کریم میں کی مقامات پراس کی تردید کی گئی ہے۔

۸۷ صیح بات پر فخر کرنا بھی مشرکین اپنی بہت بڑی فضیلت خیال کرتے تھے کیکن اسلام نے فخر کو ممنوع قرار دیا۔ [مسلم، کتاب الجنة و نعیمها، باب الصفات ..... الخ : ۲۸۶۵]

۸۸۔ مشرکین کا سب سے اہم اور ضروری کام اپنے فر قے کے فرد سے خوب محبت اور اس کی ہر مالت میں مدد کرنا تھا خواہ وہ ظالم ہو یا مظلوم، رب کر یم نے اس کی سخت ندمت کی ہے۔ ۸۹۔ مشرکین کے ندہب میں کی شخص کو دوسر شخص کے جرم میں بکڑنا جائز تھا۔ اس کی تر دید میں فر مان باری ہے: ﴿ وَلَا تَذِرُ وَازِدَةٌ وِّذِرَ أُخْرَى ﴾ ''کوئی شخص کی دوسر سے کے جرم میں سزاوار نبیس۔' الأنعام: ۱۹۶۔

•٩- کسی کے نسب میں عیب نکالنا بھی جاہلیت کا ترکہ ہے، جیسے ایک دفعہ ابوذر غفاری وٹائٹیؤ نے کسی شخص کی والدہ کے بارے میں ریہ کہا تھا :(( یَا ابْنَ سَوُدَآءَ!))''اے کالی مال کے بیٹے!'' یین کر رسول الله مُثَالِّیمُ غصہ میں آگئے اور فرمایا: ﴿ اَعْتَرُ تَهُ بِأُمِّهِ إِنَّكَ اَمُرَقٌ فِیْكَ جَاهِلیَّةٌ ﴾ جاهلیَّةٌ ﴾ جاهلیَّةٌ ﴾

''تو نے اس کو اس کی مال کے بارے میں عار ولائی ہے، ابھی تمھارے اندر جاہلیت کی پوموجود ہے۔' [ بخاری، کتاب الإيمان، باب المعاصي من أمر الجاهلية....الخ:

٣٠ مسلم، كتاب الإيمان، باب إطعام المملوك مما يأكل .... الخ: ١٦٦١]

9۱۔ بیت الله شریف کی تولیت پر فخر کرنا مشرکین کی عادت تھی۔ الله تعالی اس طرح ان کی ندمت کرتا ہے:

﴿ مُسْتَكَذِيرِ يْنَ تَنْ بِهِ لْسِيرًا تَهْجُرُونَ ﴾ [المؤمنون: ٦٧]

''وہ تکبر کرتے ، کہانیوں میں مشغول ہوتے اور بے ہودہ بکواس کرتے تھے''

٩٢ - انبيائ كرام ( ﷺ) كى اولاد مونے پر فخر كرنا، اس زعم باطل پررب كريم ان كو يول متنب فرما تا ہے:

﴿ تِلْكَ أُمَّةً قُلُ خَلَتُ ۚ لَهَا مَا كُسَبَتُ ﴾ [ البقرة : ١٣٤]

'' یہ جماعت گزر چکی، اُن کو ان کے اعمال کا بدلا ملے گا۔''

۹۳ \_ صنعت وحرفت پر فخر کرنا، جیسے دواہم تجارتی سفر کرنے والوں نے کھیتی باڑی کرنے والوں پر انی برتری کا اظہار کیا۔

۹۶۔ دنیااوراس کی زیب وزینت کی عظمت مشرکین کے دلوں پر چھا گئ تھی۔اللہ تعالی ان کا قول :

یول نقل فرما تا ہے : « تبریب و رہر اس دورا و میلا یہ وار سرب اس میروس در ہے

﴿ لَوُلاَ نُزِّلَ هٰذَا الْقُرُانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرُيْتَيْنِ عَظِيْمٍ ﴾ [الزحرف: ٣١] ''به قرآن دوبستيوں ميں ہے كى بوے آدى ير كيوں نازل نه كيا گيا؟''

٩٥ ـ فقراء اور مساكين كو حقير سمحهنا مشركين كى عام عادت تقى ـ چنانچه الله تعالى اپني محبوب مُلَيْظٍ

سے بول مخاطب ہوا:

﴿ وَلَا تَطْرُ وِ الَّذِيْنَ يَدْعُوْنَ رَبَّهُمْ بِالْفَدُوقِ وَالْعَشِيِّ بُرِيْدُوْنَ وَجْهَةُ ﴾

[ الأنعام: ٥٢ ]

''جولوگ صبح وشام اپنے رب کو پکارتے اور اس کی ذات کے طالب ہیں ان کو (اپنے یاس سے )مت نکالو''

٩٦\_ مشركين عالم انبيائ كرام يبيهم كى اطاعت وفرمال بردارى كرنے والول كو اخلاص سے تبى دامن

اور دنیا دار ہونے کا طعنہ بھی دیا کرتے تھے۔ رب کریم نے فرمایا:

﴿ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِّنْ شَكْءٍ ﴾ [الأنعام: ٥٦]

''ان کے حساب کی جواب دہی تم پر کچھ نہیں۔''

۹۷\_فرشتوں کا انکار۔

٩٨\_انبيائے كرام نيلي كا انكار

99 \_ كتب ساويه كا انكار \_

۱۰۰۔ الله تعالی کے احکام سے روگر دانی۔

ا ا ـ قيامت كا انكار ـ

۱۰۲۔ اللہ تعالیٰ کی ملاقات سے انکار۔

۱۰۳۔ انبیائے کرام میں ہے قیامت کے بارے میں جو پیش گوئیاں فرمائیں ان میں سے بعض کا انکار۔ اللہ تعالیٰ مشرکین کی اس خصلت سے یوں آگاہ فرما تا ہے:

﴿ أُولَٰإِكَ الَّذِينَ كَفَرُوْا بِأَلِتِ رَبِّهِمْ ﴾ [الكهف: ١٠٥]

"يبي وه لوگ بين جضول نے الله كي آيات (الله تعالى كے مالك يوم الدين مونے) كي ففي كي-"

اور ﴿ لَا بَنِيمٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَّلَا شَفَاعَةٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٤] كى تكذيب بھى مشركين كے عقائد

باطلہ میں سے ہے۔

۴ - ۱\_ جبت اور طاغوت پر ایمان لا ناان کا اصول تھا۔

۵۰۱۔مشرکین کے دین کومسلمانوں کے دین پرفضیات دینا اہل جاہلیت کا عام دستور تھا۔

١٠١- حق كو باطل كے ساتھ گذ مذكرنا۔

ے احق کو جانتے ہوئے چھیانا۔

۱۰۸۔مشرکین کا گمراہ کن اصول می بھی تھا کہ وہ بغیرعلم کے بہت سی بیہودگیاں اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کر دیتے تھے۔

۱۰۹۔ حق کو حمطلانے کے بعدان کے اقوال وافعال میں واضح تضاد پیدا ہو گیا تھا، جبیہا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کر دیتے تھے:

﴿ بَلْ كَذَّ بُوْا بِالْحَقِّ لَتَا جَآءَهُمْ فَهُمْ فِي آمُو تَقْرِيْجِ ﴾ [ق: ٥]

''بلکہ جب ان کے پاس حق آ پہنچا تو انھوں نے اس کو جھوٹ سمجھا۔ سوید ایک المجھی ہوئی بات میں ہیں۔''

•اا۔اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل شدہ بعض احکام پر ایمان اور بعض سے انکار۔

ااا۔ انبیائے کرام میل کے درمیان تفریق کرنا۔

١١٢\_ بغير علم كانبيائ كرام مَينظم كى مخالفت كرنا\_

۱۱۳\_سلف امت کی اطاعت کا دعویٰ لیکن اعمال و کردار میں ان کی مخالفت کرنا۔

١١٠ جولوگ انبيائے كرام بين پائل پرايمان لے آتے اخسيس الله تعالى كراستہ سے روكنا۔

۱۱۵ کفراور کافروں سے محبت کرنا۔

۱۱۲ پرندوں کا اڑا کر فال لینا۔

. ۱۵ــارزمین پرخطوط وغیره تھینچ کر فال لینا۔

۱۱۸ فال بدلینا۔

۲۱۹ \_ کائن بنایا کائن کے پاس جانا۔

۲۰ ایسی بھی طاغوت کے پاس فیصلہ لے جانا۔

ااا\_لونڈی اورغلام کے نکاح کو براسمجھنا۔





# موت كابيان اور قرآني فيصلح

الله تعالیٰ نے قرآن میں فرمایا: ''موت ہرایک کو آئے گی۔'' (آل عمران: ۱۸۵) رسول الله مُلَّالِيُّا کے وقت مومن فوت ہوتے رہے اور آپ مُلَّالِیُّا نے خود ان کے فوت ہونے پر جو پچھ کیا ہمیں بھی وہی پچھ کرنا چاہیے، سنت سے ہمنا بہت خطرناک معاملہ ہے۔

# موت پرسوگ قرآن کی روشنی میں:

﴿ وَلَنَبُلُو تَكُمْ بِشَىٰءٍ مِّنَ الْخَوْفِ وَالْجُوْعِ وَتَقْصٍ مِّنَ الْأَمُوالِ وَالْأَنْفُسِ وَالْفَمَرَتِ وَبَقِرِ الصَّيرِ يْنَ ۚ الَّذِيْنَ إِذَا آصَابَتَهُمْ مُّصِيْبَةٌ \* قَالُوْا إِنَّا بِلَٰهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۚ أُولِيكَ عَلَيْهِمْ صَلَوْتٌ مِّنْ رَبِّهِمْ وَرَحْبَةٌ \* وَأُولِيكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾

[البقرة: ٥٥ ١ تا ١٥٧]

''اور ہم شمصیں کچھ خوف، بھوک اور مالوں اور جانوں اور بھلوں کے نقصان سے ضرور آرم شمصیں کچھ خوف، بھوک اور مالوں کو خوشخبری دے دو۔ وہ لوگ کہ جب آنھیں کوئی مصیبت پہنچی ہے تو کہتے ہیں کہ ہم تو اللہ کے ہیں اور ہم اسی کی طرف لوٹ کر جانے والے ہیں۔ یہی وہ لوگ ہیں جن بران کے رب کی طرف سے مہر بانیاں ہیں اور رحمت اور یہی ہدایت پانے والے ہیں۔''

ایک اور مقام پر قرآن مجید میں ہے:

'' بے شک جولوگ بتیموں کا مال ناحق کھاتے ہیں وہ اپنے پیٹ آگ سے بھرتے ہیں اور عنقریب آگ میں داخل ہوں گے۔'' (النساء: ۱۰)

## سوگ صحیح احادیث کی روشنی میں :

رسول الله تَالِيُّمْ كَا ارشاد مبارك ہے: ﴿ مَنُ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ اَمُرُنَا فَهُوَ رَدُّ ﴾

د جس كسى نے كوئى ايساعمل كيا جس پر جمارا حكم نہيں ہے، وہ مردود ہے ( يعنى روكر ديا جائے گا) '' [ بخارى، (تعليقًا) كتاب البيوع، باب النجش، و من قال : لا يجوز ذلك البيع مسلم، كتاب الأقضية، باب نقض الأخكام الباطلة و رد محدثات الأمور: ١٧١٨/١٨]

٢ ( فَمَنُ رَغِبَ عَنُ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي)

[ بخارى، كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح: ٥٠٦٣. مسلم، كتاب النكاح، باب استحباب النكاح المناح، النكاح، النكاح لمن تاقت نفسه إليه ..... الخ: ١٤٠١]

''جس نے میری سنت کی پیروی سے اعراض کیا وہ مجھ سے نہیں۔''

سور سیدہ ام عطیہ نٹاٹیا (صحابیہ) کا ایک بیٹا مرگیا، انھوں نے تیسرے دن زردخوشبومنگوا کراپنے بدن پرلگائی اور کہنچلگیں ہم کو خاوند کے سوا اور کسی پرتین دن سے زیادہ سوگ کرنامنع ہے۔'' [بهخاری، کتاب الجنائز، باب إحداد المرأة علی غیر زوجها: ۱۲۷۹]

ام جب شام کے ملک سے سیدنا ابوسفیان ڈٹائٹ کے فوت ہونے کی خبرآئی توام المومنین ام جبیبہ ڈٹائٹ نے تیسرے دن زردخوشبومنگوائی اور اپنی گالوں اور بانہوں پر ملی اور فرمانے لگیں (میں تو بیوہ ہوں) مجھے تو خوشبو کی کوئی حاجت نہ تھی، کیکن میں نے رسول اللہ ٹاٹٹائٹ سے سنا، آپ ٹاٹٹائل فرماتے تھے: ''جوعورت اللہ پراور بوم آخرت (قیامت) پر ایمان رکھتی ہے اس کو کسی مردے پر تین دن سے زیادہ سوگ نہ کرنا چاہیے، البتہ خاوند پرچار مہینے وی دن سوگ کرے'' [ بحاری، کتاب المجنائز، باب إحداد المرأة علی غیر زوجها: ۱۲۸۸]

۵۔ سیدہ زینب بنت ابی سلمہ ڈاٹھانے کہا کہ میں ام المونین سیدہ ام جبیبہ ڈاٹھا کے پاس گئی جو رسول اللہ ظائیا کی زوجہ محتر مہتھیں۔ انھوں نے کہا میں نے رسول اللہ ظائیا ہے سنا ہے کہ آپ ظائیا فرماتے تھے: ''جوعورت اللہ اور یوم آخرت پر ایمان رکھتی ہے اس کو کسی مردے پرتین دن سے زیادہ سوگ کرنا درست نہیں مگر خاوند پرچار مہینے دس دن سوگ کرے۔'' پھر میں ام المونین سیدہ زینب بنت جمش ڈاٹھا کے پاس گئی، جب ان کے بھائی مرگئے تھے تو

انھوں نے خوشبومنگوائی اور لگائی، پھر فرمانے لگیں مجھے خوشبو کی کون می ضرورت ہے، بات میہ ہے کہ میں نے رسول اللہ مُلَّاثِمُ سے سنا، آپ مُلَّاثِمُ فرماتے سے جوعورت اللہ اور پچھلے دن پر ایمان رکھتی ہے اس کو کسی میت پرتین دن سے زیادہ سوگ کرنا درست نہیں مگر خاوند پر چار مہینے دیں دن سوگ کرے۔'' اور مسلم میں سات احادیث اس مضمون کی ہیں۔

[ بخارى، كتاب الجنائز، باب إحداد المرأة على غير زوجها : ١٢٨٢،١٢٨١ـ مسلم، كتاب الطلاق، باب وجوب الإحداد في عدة الوفاة.....الخ : ١٤٨٦، ١٤٨٧..... إلى آخر بابه ]

۲۔ جب سیرنا جعفر رفائی کی موت کی خبر پینی تو رسول اللہ طائی نے فرمایا: ''آل جعفر (رفائی) کے لیے کھانا تیار کرو، اس لیے کہ وہ ایک حادثہ سے دوچار ہوئے ہیں، جس نے آنھیں مشغول کر رکھا ہے۔' آ تر مذی، کتاب الجنائز، باب ما جاء فی الطعام یصنع لأهل المیت : ۱۳۱۲ ۔ ابن ماجه، أبواب الجنائز، باب ما جاء فی الطعام یعث إلی أهل المیت : ۱۳۱۲ ۔ ابن ماجه، أبواب الجنائز، باب ما جاء فی الطعام یعث إلی أهل المیت : ۱۳۱۰ ۔

## سوگ فقه حنفی کی روشنی میں:

- سنت سے قبر کی زیارت اور اس کے پاس کھڑے ہوکر دعا کرنے کے سوا کچھ ثابت نہیں۔
  تعزیت تین دن کے بعد مکروہ ہے۔ عجم کے شہروں میں جوفرش کچھاتے ہیں وہ بہت بری بات
  ہے۔ اہل مصیبت کے لیے کھانا تیار کرنے میں مضائقہ نہیں اور اہل مصیبت کو تیسرے دن
  ضیافت کرنا جائز نہیں۔ قبر پر کوئی عمارت بنانا مکروہ ہے۔ قبر پر معجد بنانا مکروہ ہے۔ (قاوی عامگیری: ار۲۲۳ تا ۲۲۵)۔ سوگ یہ ہے کہ آ دمی اپنی زندگی کے روز مرہ کے کام چھوڑ کر گھر میں بیٹھ جائے۔
- ۲۔ تین دن تک سوگ کرنا جائز ہے، تین دن سے زیادہ حرام ہے۔ (مالا بد: ۸۰) انبیائے کرام بیہ اللہ اور اولیائے عزام بیل کی قبروں کو سجدہ کرنا اور ان کے گرد گھومنا اور چکر لگانا (طواف کرنا) اور ان سے مرادیں مانگنا اور ان کے نام کی نذر ماننا حرام ہے، بلکہ ان چیزوں میں سے بہت کی چیزیں الی بین کہ کفر تک پہنچا دیتی ہیں۔ رسول اللہ من اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ من اللہ کا کرنے والوں پرلعنت فرمائی ہے۔ (مالا بد: ۸۲،۸۰)

س علی ڈاٹٹؤ نے ابوالتیاح ڈِلٹے، کو بھیجا کہ قبر جومشرف لیعنی بلند ہو برابر کر دے اور جوکوئی صورت ہواس کومٹا دیں اور فرمایا کہ اس حکم کے ساتھ رسول اللہ طَالِّیْ نے مجھے بھیجا تھا۔ اور امام ابو حنیفہ ڈِلٹ نے کہا کہ قبر پرعمارت بنانا مکروہ ہے، تین دن سے زیادہ سوگ نہیں۔ مجم میں جولوگ فرش بچھاتے ہیں اور راستوں میں بیٹھتے ہیں تو یہ نہایت قبیج حرکت ہے۔ امام ابو حنیفہ اور

یں بولوں مرل بھانے ہیں اوروا من کی سے بیان کیا ہیں ہا۔ اصحاب وسب مشائخ کے نزدیک بالاتفاق کسی کو قدرت نہیں کہ اپنی آواز میت کو سنائے کیکن جب اللہ تعالیٰ جائے تو مردہ سنتا ہے۔میت والوں کا کھانا پکا کر جمع ہونے والوں کو کھلانا مکروہ تحریمی ہے۔۔۔۔۔۔ یہ بدعت اس زمانے میں نہایت فتیج ہے۔ (ہدایہ: ۹۲۵ ع۲۵۲)

'' تیجہ، دسوال، چالیسوال نہایت مذموم اور بدعت ہیں۔ فاتحہ مروجہ بدعت ہے۔ (بہتی زیور: ۲۸ میر) قبرول برقرآن برطھنا مکروہ اور بدعت ہے۔ (عالمگیری: ۱۹۸۹ اور ہدایہ: ۲۸ میر ۹۰، ۹۰) قبرول برقرآن برطھنا مکروہ اور بدعت ہے۔ (عالمگیری: ۱۹۸۹ میر ۳۱۳) بختہ قبر نہ بنائی جائے۔ (درمخار: ۱۹۸۱ میر ۱۹۸۳) بختہ قبر نہ بنائی جائے۔ (درمخار: ۱۹۸۱ میر ۱۹۸۳) اولیاء اللہ کی قبرول پر بلند مکان بنانا اور پر ان بانا درمزام ہے۔ (درمخار، ہدایہ، مالا بد)

### خلاصة تحرير<u>:</u>

جن کاموں سے رسول اللہ مُلَقِيم نے منع فرمایا ہم نے وہ کام ضرور کیے، حالانکہ ہمارے پاس کوئی دلیل بھی نہیں۔

ا۔ جو کام اللہ تعالیٰ اور اس کے پیارے رسول مُناتین سے ثابت نہیں وہ روکر دیا جائے گا۔

۲۔ لوگ تیبیوں کا مال موت پر کھا جاتے ہیں جس کی قرآن میں سخت وعید ہے۔مصیبت والوں کے گھر سے کھانا صحابہ کرام ڈکائٹی کے نزدیک حرام ہے۔(بدایہ: ۱۸۹۱) اور پھر تیبیوں کا مال ناجائز کھانا تو اور بھی بری بات ہے۔

س<sub>۔</sub> جن کے گھر موت ہو جائے ان کے گھرسے کھا نا حرام ہے۔

س تین دن سے زیادہ سوگ حرام ہے اور مجم میں جولوگ فرش بچھاتے ہیں یعنی دریاں وغیرہ بچھا کر زمین پر ہیٹھتے ہیں بینہایت بری حرکت ہے۔فاتحہ مروجہ، تیجہ، دسواں، چالیسوال شریعت سے ثابت نہیں سنت سے قبر کی زیارت اور صاحب قبر کے لیے دعا کے علاوہ کچھ ثابت نہیں۔ اس کے علاوہ جو پچھ بھی قبروں پر کیا جاتا ہے مثلاً پی قبر بنانا، عرس کرنا، قبر پر پھول
چڑھانا، قبرکو عسل دینا، نذر و نیاز اور چڑھاوے چڑھانا، دیگیں تقسیم کرنا، قبر والوں سے فریاد
کرنا، قبروں کو چومنا، چراغ جلانا، قبروں سے جہم دگڑ نا وغیرہ یہ سب کام خلاف شرع ہیں۔
۵۔ پس ثابت ہوا کہ فاتحہ مروجہ، تیجہ، دسوال، چالیسوال کرنے والوں اور قبرول پر خلاف شرع
کام کرنے والوں نے اس سلسلہ میں نہ قرآن کے، نہ حدیث کے اور نہ فقہ کے احکام مانے
کیونکہ وہ شر بے مہار ہو چکے ہیں اور یہ سب کام جوآج کل قبروں پر امت محمد بیکر رہی ہے
لیسب کام مشرکین مکہ، عیسائی اور یہودی قبرول کے ساتھ کرتے تھے، جیسا کہ ثابت ہے اور
اب بیدلوگ یہود و نصار کی اور مشرکین مکہ کی پیروی کر رہے ہیں اور مانتے بھی نہیں، جیسے وہ
نہیں مانتے تھے۔ رسول اللہ شکھ آئے فرمایا: ''میری امت ضرور یہود و نصار کی کے نقش قدم

احمد رضا خانی ترجمہ مع تغییر میں فاتحہ سوم، ساتواں، چالیسواں، عرس اور مردوں اور قبروں کے متعلق اور دوسری بدعات کا بار بار ذکر موجود ہے لیکن حدیث اور حفی فقہ کے مطابق تین دن سے زیادہ سوگ ثابت نہیں۔اور حدیث اور حفی فقہ کے مطابق قبروں کے متعلق زیارت قبور اور قبور والوں کے لیے دعا کے علاوہ اور کوئی بھی چیز قطعاً ثابت نہیں اور ان دو کاموں کے علاوہ جو بھی دوسرے کام لوگ کرتے ہیں یہ بلا جواز اور بے سند ہیں اور فاتحہ اور سوم وغیرہ کے وقت یہ لوگ تیموں کا مال ناحق کھانے کی سخت وعید ہے۔ ویکھیے تیموں کا مال ناحق کھانے کی سخت وعید ہے۔ ویکھیے احمد رضا خاں صاحب کا ترجمہ مع تفیر سورۃ النہاء (۱۰، نہ۲۰) جس میں کھا ہے کہ '' تیموں کا مال ناحق کھانا گویا آگ کھانا ہے ، کیونکہ وہ سبب ہے عذاب کا۔'' حدیث شریف میں ہے : ''روز قیامت تیموں کا مال کھانے والے اس طرح اٹھائے جائیں گے کہ ان کی قبروں سے اور ان کے قیامت تیموں کا مال کھانے والے اس طرح اٹھائے جائیں گے کہ ان کی قبروں سے اور ان کے اور ان کے کانوں سے دھوال نکتا ہوگا تو لوگ پہچانیں گے کہ ان کی قبروں سے اور ان کے والا ہے۔''

کیا فوت شدگان زندوں کی باتیں سنتے ہیں؟

قرآن مجيدين ہے كەمردىنبين سنتے:

﴿ إِنَّكَ لَا تُسْبِعُ الْمَوْتُي وَلَا تُسْبِعُ الصُّمَّ الدُّعَآءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِدِيْنَ ﴾ [ النمل: ٨٠]

''البتہ تو (اے نمی!) مردوں کو نہیں سنا سکتا اور نہ بہروں کو اپنی پکار سنا سکتا ہے، جب وہ پیٹھے پھیر کر لوٹیں۔''

﴿ فَإِلَّكَ لَا تُسْمِعُ الْهُوْتَىٰ وَلَا تُسْمِعُ الصَّمَّ الدُّعَآءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِدِيْنَ ﴾ [ الروم: ٥٢ ] ''بِ شِك تو (اب نبی!) مردول کونهیں سنا سکتا اور نه بهرول کواپی پکار سنا سکتا ہے، جب وہ پیٹے چیمر کر لوٹیں''

﴿ وَمَا يَسْتَوِى الْاَعْلَى وَالْبَصِيْرُةُ وَلَا الظَّلُبَتُ وَلَا الثَّوْرُةُ وَلَا الظِّلُ وَلَا الْحَرُورُةُ وَمَا يَسْتَوِى الْاَحْيَآءُ وَلَا الْاَمْوَاتُ ۖ إِنَّ اللّٰهَ يُسْمِعُ مَنْ يَتَمَآءُ ۚ وَمَا آنْتَ بِمُسْمِعِ مَّنْ فِي الْقُبُوْرِ ﴾ [فاطر: ١٩ تا ٢٢]

"اور اندها اور دیکھنے والا برابر نہیں ہے اور نہ اندھیرے اور روشی اور نہ سایہ اور نہ دھوپ اور (اس طرح) زندہ اور مردے برابر نہیں ہیں۔ بے شک اللہ سنا تا ہے جے چاہے اور آپ (سکالٹیم) انھیں سنانے والے نہیں جو قبروں میں ہیں۔"

یعنی جس طرح قبروں میں مردہ اشخاص کو کوئی بات نہیں سنائی جاسکتی ای طرح جن کے دلول کو کفر نے موت سے ہمکنار کر دیا ہے اے پیغیر! تو آخیں حق کی بات نہیں سنا سکتا۔

## فوت شدگان کو زندہ لوگوں کے کاموں کی خبر نہیں:

جن فوت شدگان کو لوگ اللہ کے سوا پکارتے ہیں یا عبادت کرتے ہیں وہ ان کی پکار اور عبادت سے بے خبر ہیں :

﴿ وَالَّذِيْنَ يَدْعُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ لَا يَخْلُقُوْنَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُوْنَ ۚ أَمُوَاتٌ غَيْرُ آخْيَاءٍ ۚ وَمَا يَشْعُرُوْنَ لَ آيَانَ يُبْعَثُونَ ﴾ [النحل: ٢١،٢٠]

''اور جن جن کو بیاللہ کے سوا پکارتے ہیں وہ کسی چیز کو پیدانہیں کر سکتے بلکہ وہ خود پیدا کیے ہوئے ہیں۔مردے ہیں زندہ نہیں، انھیں تو یہ بھی شعور نہیں کہ کب اٹھائے جا کیں گے؟''

جنھیں یہ اللہ تعالی کے سوا پکارتے ہیں وہ تو خود اللہ کی مخلوق ہیں۔پھر بھلا خالق اور مخلوق کس طرح برابر موسکتے ہیں۔ جب کہتم نے انھیں پکار کر اللہ کے برابر تھبرا رکھا ہے۔کیاتم ذرا بھی نہیں

سوچتے؟ مردہ سے مراد وہ جمادات (پھر) بھی ہیں جو بے جان اور بے شعور ہیں اور فوت شدہ صالحین بھی ہیں کوئکہ مرنے کے بعد اٹھایا جانا جس کا اُٹھیں شعور نہیں وہ تو جمادات کے بجائے صالحین ہی پرصادق آسکتا ہے۔ ان کو صرف مردہ ہی نہیں کہا بلکہ مزید وضاحت فرما دی کہ وہ زندہ نہیں ہیں۔ اس سے قبر پرستوں کا بھی واضح رد ہو جاتا ہے جو کہتے ہیں کہ قبروں میں مدفون مردہ نہیں بلکہ زندہ ہیں اور ہم زندوں ہی کو پکارتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد سے معلوم ہوا کہ موت وارد ہونے کے بعد دنیا سے ان کا کوئی تعلق ہی باتی موت وارد ہونے کے بعد دنیاوی زندگی کی کو نصیب نہیں ہوسکتی نہ دنیا سے ان کا کوئی تعلق ہی باتی رہتا ہے۔ پھران سے نفع کی اور ثواب و جزاکی توقع کیسے کی جاسکتی ہے۔

اورسورهٔ فاطر میں الله تعالیٰ نے فرمایا:

''وہ رات کو دن میں اور دن کو رات میں داش کرتا ہے اور افیاب و ماہتاب کو آئی کے کام میں لگا دیا ہے، ہر ایک میعاد معین پر چل رہا ہے۔ یہی ہے اللہ تم سب کا پالنے والا (داتا) اس کی سلطنت ہے۔ جنھیں تم اس کے سوا پکاررہے ہو وہ تو تھیور کی تھیلی کے چلکے کے بھی ما لک نہیں۔ اگر تم انھیں پکارو تو وہ تمھاری پکار سنتے ہی نہیں اور اگر (بالفرض) سن بھی لیس تو فریاد ری نہیں کریں گے بلکہ قیامت کے دن تمھارے شرک کا صاف انکار کر جائیں گے۔ آپ کو کوئی بھی حق تعالی جیسا خبر دار خبریں نہ دے گا۔''

اللہ تعالی فدکورہ تمام افعال کا فاعل ہے اور اس کے علاوہ جن کو بکار رہے ہو وہ اتی حقیر چیز کے بھی ما لک نہیں نہ اسے پیدا کرنے ہی پر قادر ہیں قطمیر اس جھلی کو کہتے ہیں جو تھجور اور اس کی سخصلی کے درمیان ہوتی ہے۔ یہ پتلا علیہ چھلکا تحصلی پر لفافے کی طرح چڑھا ہوا ہوتا ہے۔ آ گے فرمایا اگر تم انھیں مصائب میں بکارو تو وہ تمھاری بکار سنتے ہی نہیں ہیں۔ یونکہ وہ جمادات ہیں یا منوں مٹی کے بینوں اور اگر بالفرض وہ من بھی لیس تو بے فائدہ۔اس لیے کہ وہ تمھاری التجاؤک کے مطابق تمھارا کام نہیں کر سکتے اور وہ قیامت کے دن کہیں گے کہ جمیس تمھارے بکارنے کی خبر

نہیں تھی۔ہم اس پکار سے بالکل بے خبر تھے۔ ان آیات سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ جن کی اللہ کے سوا عبادت کی جاتی ہے یا آئیس کی اللہ کے سوا عبادت کی جاتی ہے یا آئیس پکارا جاتا ہے وہ سب پھر کی مور تیاں ہی نہیں ہول گی بلکہ ان میں عاقل (ملائکہ، جن، شیاطین اور صالحین) بھی ہول گے، تبھی تو یہ انکار کریں گے اور یہ بھی معلوم ہوا کہ ان کو حاجت روائی کے لیے پکارنا شرک ہے۔اللہ تعالیٰ تو ہر چیز کی خبر رکھنے والا ہے، لیکن جن کو یہ اللہ کے سوا پکارتے ہیں وہ بے اختیار ہیں، وہ پکارنہیں سنتے اور قیامت کے دن اس پکار کا انکار کر دیں گے۔سورہ احقاف میں ہے:

﴿ قُلْ اَرَءَيْتُمْ مَّا تَدْعُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ اَرُوْنِيْ مَاذَا خَلَقُوْا مِنَ الْأَرْضِ اَمْ لَهُمْ شِرْكٌ فِي السَّمَاوْتِ \* اِيتُوْنِيْ لِكِتْ مِّنْ قَبْلِ هٰذَا اَوْ اَلْرَةٍ مِّنْ عِلْمِ اِنْ كُنْتُمُ صَدِقِيْنَ ۞ وَمَنْ اَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُوْا مِنْ دُوْنِ اللهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيْبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِلْمَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَا بِهِمْ غَفِدُونَ ۞ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوْا لَهُمْ اَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَ تِهِمْ كُوْدِينَ ﴾

[ الأحقاف: ٤ تا ٦ ]

''کہہدو! بھلا بناؤ تو سہی جنھیں تم اللہ کے سوا پکارتے ہو جھے دکھاؤ کہ انھوں نے زمین میں کون تی چیز پیدا کی ہے یا آسانوں میں ان کا کوئی حصہ ہے۔ میرے پاس اس سے بہلے کی کوئی کتاب لاؤیا کوئی علم چلا آتا ہو وہ لاؤا گرتم ہے ہواور اس سے بڑھ کر گمراہ کون ہے جو اللہ کے سوا اسے پکارتا ہے جو قیامت کے دن تک اس کے پکارنے کا جواب نہ دے سکے اور انھیں ان کے پکارنے کی خبر بھی نہ ہواور جب لوگ جمع کے جا سیں گے تو وہ ان کے دشمن ہوجا سیں گے اور ان کی عبادت کے محر ہوجا سیں گے۔'' جا سیں گے تو وہ ان کے دشمن ہوجا سیں گے اور ان کی عبادت کے محر ہوجا سیں گے۔'' اللہ تعالیٰ نے تو زمین و آسان پیدا کیے، وہ ان کا مالک ہے جن کو بیلوگ اللہ کے سوا پکارتے ہیں وہ کسی چیز کے خالق نہیں اور اللہ تعالیٰ کی ملکیت میں ان کا کوئی حصہ نہیں تو پھر ان کو پکارنا محض بیس وہ کسی چیز کے خالق نہیں اور اللہ تعالیٰ کی ملکیت میں ان کا کوئی حصہ نہیں تو پھر ان کو پکارنا محض بہت بڑی گمراہی ہے اور پھر یہ بھی کہ پھر کی بیمورتیاں یا فوت شدہ اشخاص جن کو یہ پکارتے ہیں بہت بڑی گمراہی ہے اور پھر یہ بھی کہ پھر کی بیمورتیاں یا فوت شدہ اشخاص جن کو یہ پکارتے ہیں وہ قیامت تک ان کا جواب دینے سے قاصر ہیں اور قاصر بین بلکہ بے خبر بھی۔ یہی مضمون قرآن کریم میں اور کئی مقامات پر بھی بیان ہوا ہے۔ (جیسے بینس: ۲۹۔الاکھاف: ۲۵۔مریم عمل اور کئی مقامات پر بھی بیان ہوا ہے۔ (جیسے بینس: ۲۹۔الاکھاف: ۲۵۔مریم عمل اور کئی مقامات پر بھی بیان ہوا ہے۔ (جیسے بینس: ۲۹۔الاکھاف: ۲۵۔مریم عمل اور کئی مقامات کر بھی بیان ہوا ہے۔ (جیسے بینس: ۲۹۔الاکھاف: ۲۵۔الاکھاف: ۲۵۔مریم انتیاں ہوا

#### موت کے بعد دنیا میں آنے کا رد:

﴿ اَلَهُ يَرَوْا كُمْ اَهُ لَكُنَا قَبُلُهُمْ مِنَ الْقُرُونِ النَّهُمْ النَّهِ مُلَا يَرْجِعُونَ ﴾ [يس: ٣١] "كيا يهنين دكير كيك كهنم نے ان سے پہلے كتى قوموں كو ہلاك كر ديا، وہ ان كے پاس لوٹ كرنبين آئيں گے "

﴿ وَحَرَمٌ عَلَى قَرْيَةٍ أَهُلَنْهَا ٓ أَنَّهُمْ لَا يُرْجِعُونَ ﴾ [ الأنبياء: ٩٥]

ر و سعد کی ماری کی میں ان کے لیے ناممکن ہے کہ وہ پھرلوٹ کرآئیں۔'' ''اور جن بستیوں کو ہم فنا کر چکے ہیں،ان کے لیے ناممکن ہے کہ وہ پھرلوٹ کرآئیں۔'' یعنی جس بستی کو ہم نے ہلاک کر دیا اس کا دنیا میں ملیٹ کرآنا حرام ہے۔

قرآن میں ہے کہ اندھا اور دیکھنے والا برابرنہیں، اندھیرا اور روشنی برابرنہیں، سایہ اور دھوپ برابرنہیں، زندہ اور مردہ برابرنہیں، اللہ جس کو چاہے سنا تا ہے اور تو (اے پینمبر!) قبر والوں کونہیں سنا سکتا۔ (دیکھیے فاطر:۲۲،۱۹) اور ہدایہ (۳۱۴) میں ہے کہ مرد نے نہیں سنتے۔

امام ابو حنیفہ رشین اور ان کے اصحاب اور سب مشائ کے نزدیک بالاتفاق کسی کو قدرت نہیں کہ وہ اپنی آ واز میت کو سنا ہے۔ (ہدایہ: ۱۹۲۲) کہ وہ اپنی آ واز میت کو سنا سکے، لیکن جب اللہ تعالی جا ہے تو مردہ سنتا ہے۔ (ہدایہ: ۱۹۲۲) اس سے پہلے ہم اس کتاب کی بحث تو حید فی العلم اور شرک فی العلم میں سترہ مختلف روایات کے ذریعے نابت کر چکے ہیں کہ رسول اللہ شاہیم کی فوت ہونے کے بعد پتانہیں کہ ان کی امت کیا کر رہی ہے تو پھر اور بزرگوں کا تو ذکر ہی کیا؟

ساع موتی کا عقیدہ قرآن کے خلاف ہے۔ مردے کسی کی بات نہیں من سکتے، البتہ اس سے دوصور تیں متنیٰ ہوں گی کہ جہاں ساعت کی صراحت نص سے ثابت ہے، حدیث ہیں آتا ہے کہ لوگ جب مردے کو دفنا کر واپس جاتے ہیں تو وہ ان کے جوتوں کی آہٹ سنتا ہے یا جنگ بدر کے مقتولین جن کو رسول پاک تائیم کی آواز مجزانہ طور پر اللہ تعالیٰ نے سنوا دی۔ [بخاری، کتاب المعنازی، باب قتل أبی حجل: ۳۹۷٦] ان دواحادیث کے علاوہ ساع موتی کی جتنی بھی احادیث ہیں وہ انتہائی ضعیف بلکہ موضوع ہیں اور قرآن وصیح احادیث کے خلاف بھی ہیں۔



فصل چہارم

# چند دیگر امور

#### محررسول الله مَثَاثِيَامُ ك بارے عقيده:

رسول الله تَالِيْلُمْ كَ مَتعلق سب سے اہم بات جوامتی کی آخرت کے حساب سے نہایت ہی اہم ہے، وہ یہ ہے کہ رسول الله تَالِیْمُ کی بے ادبی کفر ہے اور سب سے بڑی بے ادبی کی رسول الله تَالِیْمُ کا کلمہ بڑھ کر آپ تَالِیْمُ کے فرمان اور آپ تَالِیْمُ کی سنت کی ہے ادبی کی جائے لیمی ان بڑھل نہ کیا جائے اور آپ تالیُمُ کا جو مقام ہے وہ کسی امتی کو دے دیا جائے لیمی آپ کے احکامات ماننے کی بجائے کسی دوسرے امتی کے احکام مانے جائیں۔ جو پچھ یہود و نصار کی نے کیا وہی پچھ آج امت مسلمہ بھی کر رہی ہے لیمی انبیائے کرام بیاللہ کا مقام امتیوں کو دے دیا اور اللہ کا مقام انبیاء کو دے دیا ۔ اس وجہ سے یہود و نصار کی کو کافر و مشرک کہا گیا ہمیں اس معاطے کو اچھی طرح سبچھ کر چلا چاہیے کیونکہ اس معاطے میں نہایت احتیاط کرنے کی ضرورت ہے لوگ آپ تالیم کی کا آپ کا تا جائی گیا گیا۔ ہمیں اطاعت سے گریزاں بیں :

ا۔ محمد رسول اللہ مُثَاثِیْنَ سب انبیاء سے افضل ہیں۔ (البقرۃ:۲۵۳،۲۵۲)

۲۔ آپ مَالِیْنَمْ پِرآسانی ہدایت کی پیروی اور اللہ تعالیٰ کی بندگی اور تو حید لازم تھی۔ (البقرۃ: ۲۸۵) ۳۔ آپ مَالِیْنِمْ کی اطاعت ہم پر فرض ہے۔ (آل عمران: ۳۱)

سم۔ آپ مُنْ اللہ کے بندے اور بشریبی۔ (البقرۃ:۲۳،۹۰،۲۸،۹۰،۱۲۹)

۵\_ ، آپ مَالِيَّا بشيرونذ ريبي \_ (المائدة: ١٩)

۲۔ آپ مُالِیْکُم اپنے یا کسی کے نفع و نقصان کے مالک نہیں ہیں۔ (القصص: ۵۲، الانعام: ۵۰، ۱۵۰ میں۔ (القصص: ۵۲، الانعام: ۵۰، ۵۸،۵۷،۵۲

٤- آب مَاللَّهُمُ غيب نه جانتے تھے۔ (الأنعام: ٥٠ ـ الأعراف: ١٨٨)

٨- آب الله كل كا كام صرف دين كي تبليغ بـ (آل عمران: ٢٠ ـ الأعراف: ٢ ـ هود: ١١)

9- آپ مَالِيْظٌ كوتوحيد برعمل كرنے اورشرك سے بچنے كاتھم ديا گيا۔ (هود: ١١٣- يوسف: ١٠٨)

•ا۔ آپ مَالِیْکِمْ کومعجزات کا اختیار نہ تھا۔ (بنی اسرائیل : ۹۰ تا ۹۳۔ طر : ۱۳۳۔ المؤمن : ۷۸۔ العنکیوت : ۵۰)

اا۔ آپ تَالَيْظُ كو قيامت كے وقت كاعلم نه تھا۔ (الأعراف: ١٨٥ لله : ١٥ النمل: ١٥)

١٢ قرآن مجيد مين آپ عَلَيْظُ كي موت كا ذكر ہے۔ (الأنبياء:٣٥،٣٣٠ الزمر: ٣٠٥)

۱۳ آپ مُلَّاثِيمٌ كوحكم مواكه الله كوكارساز يعنى مشكل كشاسمجھو\_ (الأحزاب: ۴۸،۳٪ انمل: 29\_ الزم: ۳۸)

١٣- آپ مَالِيْكُمْ كومقام محمود ملح كار (بني إسرائيل: ٤٩)

10\_ آپ ٹائیٹر کسی کے وکیل (کارساز) نہیں یعنی مشکل کشانہیں\_ (القصص: ۵۱)

١٦ آپ مَنْ فَيْمُ كا اسوه و (الأحزاب: ٢١ - القلم: ٩٠)

١٥ آب مَالَيْظِ ير درود يرهنا (الأحزاب: ٥٦)

١٨ شعركهنا آپ مَاليَّةُ كَ لائق نهيں \_ (يُس: ١٩)

19\_ آپ مَالِيْكُمْ كُونَى نِنْ رسول نهيں\_ (الأحقاف: ٩)

٠٠ آپ طُلِیْظُ کو تھم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کو اپنا وکیل لیعنی کارساز سمجھیں اور اللہ پر توکل لیعنی بھروسا کریں۔ (انمل: 24۔الزمر: ٣٨)

۲۱۔ ہدایت دینا آپ مُنالِیُمُ کے اختیار میں نہیں۔ (انقصص: ۵۱) یہ آیت ابو طالب کے حق میں نازل ہوئی۔(دیکھیے ترجمہ مع تغییر احمد رضا خان صاحب)

ا۔ جن باتوں سے انسان کے اٹمال برباد ہو جاتے ہیں، مثلاً جولوگ اللہ کے حکموں کا انکار کرتے ہیں اور پیغیبر کو ناحق قتل کرتے ہیں اور لوگوں میں سے انصاف کا حکم کرنے والوں کو قتل کرتے ہیں، ان کے عمل دنیا و آخرت میں برباد ہو گئے۔ ( آل عمران: ۲۲) اور جو ایمان سے منکر ہوا تو اس کے عمل برباد ہو گئے اور وہ آخرت میں نقصان اٹھانے والوں میں سے ہو گا۔ (مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیے: المائدة: ۵۳،۵۔التوبہ: ۱۹،۷۲۔ محمد: ۳۲،۲۸،۹)

- ۲۔ دین کی باتوں میں ہنسی مزاح سخت منع ہے۔ (التوبة: ۲۲،۲۵)
  - ٣- الله تعالى في جبنم كو بحرنا ب،جبنم سے بچو- (هود: ١١٩،١١٨)
- سم۔ اللہ تعالیٰ مالک یوم الدین ہے، لینی قیامت کے دن اللہ تعالیٰ سب فیصلے فرمائے گا اور کسی کو بولنے کی اجازت نہ ہوگی۔ (المومن: ۱۲۔ فاتحہ: ۳)
  - ۵\_ زمین اورآسان میں ہر چیز کا مالک الله تعالیٰ ہے۔ (النساء:۱۲۱، ۱۳۲،۱۳۱، ۱۲۲۰)
- ۲۔ صراط متنقیم صرف ایک ہے اور وہ نبیوں ،صدیقوں، شہداء اور صالحین کا طریقہ ہے۔ان پر نہ خوف ہوگا نہ غم ۔ (النساء: ۲۹) اللہ تعالی اور اس کے رسول مُلَّیْنِ کا بتایا ہوا صراط متنقیم صرف ایک ہے، اس کے علاوہ جتنے بھی راتے اختیار کیے جائیں گے وہ سیدھے نہیں ہیں، بلکہ جہنم کی طرف لے جائیں گے۔

  کی طرف لے جائیں گے۔

  .
- ے۔ موت کا منظر، جب فرشتے جان نکالتے ہیں اور فرشتوں کے فرائض۔ (الاعراف: ۳۷ تا ۳۱۔ انحل: ۳۲،۲۹،۲۸ءم السجدہ: ۳۲ ۳۲۳)
- ۸ الله پر جموٹ باند صنے سے سخت منع کیا گیا ہے۔ جموث باند صنا یہ ہے کہ انسان وہ بات کہے
   جواللہ نے نہ کہی ہے۔ (النساء: ۵۰ المائدة: ۱۰۳)
- 9۔ مومن کا کافر ومشرک سے کوئی تعلق نہیں۔ (آل عمران: ۲۸۔ النساء: ۱۳۸، ۱۳۹، ۱۳۹، النوبہ: ۳۳۰، ۲۳۰، ۱۳۴۰ النوبہ: ۲۳۰، ۲۳۰، ۱۳۴۰)
- ا۔ مشرکین کا پرانا شیوہ ہے کہ مومنوں سے کہنا کہتم پر ہمارے معبودوں کی مار پڑ گئی ہے۔ (ھود: ۵۵،۵۴) جیسے آج کل کہتے ہیں کہتم پر ہمارے گیارھویں والے کی مار پڑ گئی ہے۔
- اا۔ انبیائے کرام عِیال نے اپنی امتوں سے فرمایا ہم تم سے اجز نہیں مانگتے، ہمارا اجراللہ کے پاس ہے۔ (هود: ۱۹-۵،۲۹ لانعام: ۹۰ پین ۷۲)
- ١٢ مومنوں كاعيب كيا ہے؟ جرم كيا ہے؟ (آل عمران: ١٩٥١ البروج: ٩٠٨) يعنى توحيد پر ايمان

لا نا ہی ہمیشہ سے مومنوں کا جرم رہا ہے۔

### نعت خوانی اور شرک :

رسول الله عُنْظُمُ کے وقت توحید پر مبنی شعر کہے جاتے رہے ہیں، ان کا ذکر بخاری اور مسلم شریف میں ہے۔لیکن آج کل نعت خوانی میں شرکیداشعار پڑھے جاتے ہیں، جواپی عاقبت برباد کرنے کے مترادف ہیں۔غلط قتم کے اشعار کی قرآن میں مذمت آئی ہے :

﴿ وَاللَّهُ عَرَآءُ يَلَبُّعُهُمُ الْعَاوَنَ ﴿ آلَهُمْ تَرَآلَهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَقِيمُونَ ﴿ وَآنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا

يَفْعَلُونَ ﴾ [ الشعراء: ٢٢٤ تا ٢٢٦ ]

''اور شاعروں کی پیروی تو گراہ ہی کرتے ہیں، کیا تم نے نہیں دیکھا کہ وہ ہر میدان میں بھلکتے پھرتے ہیں اور وہ جو کہتے ہیں کرتے نہیں ''

شاعروں کی اکثریت چونکہ ایسی ہوتی ہے کہ وہ اصول و ضابطہ کے بجائے ذاتی پسند و ناپسند کے مطابق اظہار رائے کرتے ہیں۔ علاوہ ازیں اس میں غلو و مبالغہ آرائی سے کام لیتے ہیں اور شاعرانہ تخلیات میں بھی ادھر اور بھی ادھر بھٹکتے ہیں۔ اس لیے فرمایا کہ ان کے چیچے لگنے والے بھی گراہ ہیں۔ اس لیے فرمایا کیا ہے کہ'' پیٹ کا لہو و پیپ سے بھر گراہ ہیں۔ اس فی جانا جو اسے خراب کر دے، شعر سے بھر جانے سے بہتر ہے۔''[مسلم، کتاب الشعر، باب فی انشاد الا شعار و بیان أشعر الکلمة و ذم الشعر : ۲۲۵۷]

# راگ اور گانے کے متعلق حنی فقہ کی مشہور کتابوں کے حوالے:

ا۔ جوقر آن کو دف وغیرہ کے ساتھ پڑھے وہ کا فر ہے۔ (درمختار:۵۹۲)

۲۔ رقص کرنے والے اور حال جاننے والے اور حال کھیلنے والے کا فرییں۔ (درمختار: ۱۱۰)

٣ ۔ گانے بجانے سے لذت اٹھانا کفر ہے۔ (درمختار :٢٢٢۔ ہدایہ:٢٣٦)

۷- صوفیاء گانا سننے والے، حال کھیلنے والے،مفسد بے دین ہیں۔ (ہدایہ: ۱۹۲۸)

۵۔ گانااللہ کے نزدیک شرک ہے۔ (ہدایہ:۳۴۲)

مزید حوالہ جات کے لیے دیکھیں صفحہ ۳۳۳سے نمبر شار (۳۶ تا ۹۹) اور باب حنفی فقہ کے وہ مسائل جوقر آن و حدیث کے مطابق ہیں، جس کا نمبر شار ۱۳۲ تا ۱۳۲ ہے۔

#### م کھا ہل حدیث صاحبان کے بارے میں:

ا۔ اہل حدیث صاحبان غیراللہ کے بکارنے اور شرک کی دوسری اقسام کے مرتکب ہونے والوں کے جنازے پڑھتے نظر آتے ہیں اور ان کے لیے دعائے مغفرت کرتے نظر آتے ہیں، جو قرآن کے سراسرخلاف ہے۔ (التوبہ:۱۱۳)

۲ \_ کچھاہل حدیث صاحبان تعویذ گنڈوں کو جائز قرار دیتے ہیں۔

س۔ پانچ وقتی فرض نماز کے بعد اجتماعی وعا کرتے نظر آتے ہیں حالانکہ بیثابت نہیں۔

۴۔ اذان دینے کی اجرت لینا۔

۵۔ جمہوریت کی شرعی حیثیت جیسے مسائل پر تحقیق اور نظر ثانی کی ضرورت ہے۔

ہٰ کورہ پہلے مسئلے کے متعلق عرض ہے کہ سورۃ التوبہ کی آیت (۱۱۳) میں شرک کے مرتکب ہونے والوں کے لیے دعائے مغفرت سے منع فر مایا گیا ہے اور تعویذ گنڈوں کے متعلق بدعت کے باب میں تفصیلی بحث ہو چکی ہے، وہاں ملاحظہ فر مائیں، جمہوریت سے متعلق بھی آگے الگ بحث

آ رہی ہے اور اجرت پر مؤذن رکھنے سے رسول اللہ مُلَاثِیُمَ نے منع کیا ہے۔

اور رہا مسکلہ پانچ وقتی فرض نماز کے بعداجتماعی دعا کا تو بیر ثابت نہیں۔

یادر نے کہ محزم محمد صادق صاحب سیالکوٹی کی نماز کے موضوع پر ایک کتاب ہے جس کا نام "صلوة الرسول" ہے، اس کتاب میں موضوع اور انتہائی ضعیف روایات بھی درج ہیں پھر ایک کتاب "القول المقبول" مؤلفہ عبدالرؤف چھی، یہ کتاب "صلوة الرسول" پر تحقیق ہے اور اس کا تیسرا ایڈیشن ۱۸۰ صفحات پر مشمل ہے پھر ان دونوں کتابوں کو سامنے رکھ کر ادارہ دارالسلام لا ہور نے کتاب "نماز نبوی مُلَّا فِیْم " مجم محم صفحات پر مشمل ہے، یہاں ہم پانچ وقی فرض نماز کے بعد دعا کے بارے میں "نماز نبوی مُلَافِیْم" "میں سے حوالہ جات درج کرتے ہیں:

### فرضی نماز کے بعد اجتماعی دعا:

فرض نماز کے بعد اجماعی دعا کے ثبوت میں کوئی مقبول حدیث نہیں ہے۔ نہایت تعجب کی بات ہے کہ رسول اللہ ﷺ مدینہ منورہ میں دس سال رہے۔ پانچوں وقت نمازیں پڑھا کیں۔ صحابہ کرام ڈٹائٹیج کی کثیر تعداد نے آپ کی اقتدا میں نمازیں پڑھیں مگران میں سے کوئی ایک بھی اجماعی دعا کا ذکر نہ کرے تو بیاس کے بطلان کی واضح دلیل ہے۔ مولا نا عبدالرحمٰن مبار کپوری کہتے ہیں اگر کوئی انفرادی طور پر نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا ما نگ لیتا ہے تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ امام ابن تجر بڑات اور بہت سے محققین علاء نے فرض نماز کے بعد مروجہ ابتما کی دعا کا انکار کیا ہے اور اسے برعت کہا ہے۔ رسول اللہ تالیم اللہ علیم نے فرمایا: ''عنقریب میری امت میں ایسے لوگ پیدا ہوں گے جو پانی کے استعمال میں اور دعا کرنے میں حدسے تجاوز کریں گے۔'' [ أبو داؤد بیدا ہوں کے جو پانی کے استعمال میں اور دعا کرنے میں حدسے تجاوز کریں گے۔'' [ أبو داؤد بیدا اللہ الدعاء: ۱۲۸۰ مام حاکم اور امام ذہبی نے اسے سے کہا ہے ]

سربنا عبداللہ بن عمر اور عبداللہ بن زبیر ٹنائیم دعا کرتے تھے اور (آخر میں) اپنی دونوں مسیدنا عبداللہ بن عمر اور عبداللہ بن زبیر ٹنائیم دعا کرتے تھے اور (آخر میں) اپنی دونوں متصلیاں اپنے منہ پر پھیرتے تھے۔ [الأدب المفرد للبخاری، باب رفع الأيدی فی الدعاء: ١٦٦]اس کی سند بخاری کی شرط پر ہے، تاہم اس میں بھی جماعت کے بعد اجتاعی دعا کا ذکر منہیں۔اس سلسلہ میں پیش کی جانے والی تقریباً تمام روایات نہ صرف سخت ضعیف ہیں بلکہ ان میں اجتاعی دعا کا ذکر تک نہیں ہے اور بعض احادیث کا موقع و محل تو کچھ اور ہے مگر انھیں زبردتی

زیر بحث اجماعی دعا کے ساتھ نہتی کر دیا گیا ہے۔ تفصیل کے لیے''صلوٰۃ الرسول طُلَّیْمُ'' (مؤلفہ حکیم صادق سیالکوٹی) کا وہ نسخہ ملاحظہ فرما ئیں جوشُخ عبدالرؤف بن عبدالحنان کی تخر تک وتعلق سے آراستہ ہے۔ (ع،ر)

کیا فرض نمازوں کے بعد ہاتھ اٹھا کراجماعی دعا کرنا بدعت ہے؟:

اس سلسله میں درج ذیل امور قابل غور ہیں:

ا ہے اتھ اٹھا کر اجھائی دعا کرنا ایک مستقل عبادت ہے جو غیر مؤقت ہے یعنی کسی بھی وقت کی جا کتی ہے۔ البتہ جن مواقع پر اس کا اہتمام کرنا سنت سے نابت ہے ان کو ترجیح دی جائے گ۔ جوعبادت ہر وقت جائز ہوا گر آ پ اپنی سہولت کے لیے اسے کسی خاص وقت میں روزانہ کرنا چاہتے ہیں تو اصولی طور پر یہ بھی جائز ہے۔ ارشاد نبوی ہے: ''اللہ تعالیٰ کو وہ عمل زیادہ محبوب ہے جس پر بھیگی کی جائے، اگر چہ تھوڑا ہو۔' آمسلم، صلوۃ المسافرین، باب فضیلۃ العمل المدائم مسالے: ۲۸۷] کین کسی کے لیے یہ جائز نہیں ہے کہ تمام جائز اوقات کو چھوڑ کرصرف ایک وقت کو عملاً فرض کا درجہ دے کر دوسرے مسلمانوں کو اس کا پابند بنائے کیونکہ جب شریعت نے اس وقت کو مسلمانوں پر مقرر نہیں کیا تو یہ کیوں کرے۔ مثلاً اگر مختلف افراد روزانہ مختلف اوقات میں قرآن پاک کی مختلف سورتیں پڑھتے ہیں تو یہ جائز عمل ہوگا کیکن اگر محبل کوئی مولوی صاحب یہ وعوت دینی شروع کر دے کہ تمام اہل اسلام روزانہ نماز فجر کے بعد ہیں مرتبہ سورۃ القمر پڑھا کریں اس کی مواوی صاحب کے کہا تھا اس کا پابندی کریں تو ان کا یہاں متال میں آنے والے تمام مسلمان واقعتا مختی کے ساتھ اس کی پابندی کریں تو ان کا یہاں مجال خال بن بن جائے گا، اگر مشری دلیل میں اس کی صراحت آ جائے تو سنت ہوگا ورنہ برعت۔

س۔ جوعبادت ہر وقت جائز ہواگر آپ اسے کسی خاص موقع پر کرنا چاہتے ہیں تو احتیاطاً بیہ معلوم کر لیں کہ کہیں اس موقع کے لیے شریعت نے کوئی فرض تو مقرر نہیں کیا۔ کیونکہ اگر اس موقع کے لیے شریعت نے کوئی فرض ترک کر کے جائز کام میں لگے رہنا قطعاً جائز نہیں ہے۔ مثلاً نماز باجماعت کھڑی ہواور جس نے بہی نماز جماعت کے ساتھ پہلے نہیں پڑھی اس کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ جماعت میں شامل ہونے کی بجائے سنتیں یا

نوافل پڑھتا رہے، کوئی ورد، وظیفہ، دعا یا تلاوت کرتا رہے، کیونکہ ان جائز نیکیوں کومؤخر کرنے کی گنجائش موجود ہے کیکن موقع کے فرض کو بلاوجہ مؤخر کرنے کی قطعاً کوئی گنجائش نہیں ہے۔ سم۔ اگراس خاص موقع کے لیے شریعت نے کوئی سنت مقرر کر رکھی ہے تو بھی جائز کام کوچھوڑ کر سنت کوتر جیح دی جائے گی، اگر چہ سنت فرض نہیں، اسے کیا جائے تو بہت زیادہ ثواب ہے اور اگرکسی وجہ ہے بھی چھوٹ جائے تو کوئی گناہ نہیں مگرایک موقع کی سنت کو جب ہمیشہ ترک کیا جائے گا تو گناہ لازم آئے گا كيونكه سنت چھوڑنے كے لينہيں بلكه اپنانے كے ليے ہوتى ہے، اسے اپنانا ہی حب رسول علیم کا تقاضا ہے، جب کہ اسے چھوڑے رکھنا اس سے بے رغبتی کی دلیل ہے اور ارشاد یاک ہے: ''جس نے میری سنت سے بے رغبتی کی وہ مجھ سے نہیں۔' [بحاری، النکاح، باب الترغیب فی النکاح: ٥٦،٥]اس کی مثال فرض نماز کے بعد لٰاالہ الااللہ کا اجتماعی ورد ہے، اس میں کوئی شک نہیں کہ لاالہ الا اللہ افضل الذكر (سب سے افضل ذکر) ہے لیکن اسے کسی بھی وقت کرنا جائز ہے اور چونکہ فرض نماز کے بعد والا وقت بھی اوقات میں سے ایک وقت ہے لہذا اگر کوئی شخص کسی فرض نماز کے بعدایخ طور پر لاالہ الا الله كهه ديتا بي تو بالكل جائز بي ليكن جب بم يه ديك بين كه فرض نماز ك فوراً بعد نبي اكرم مَنْ اللَّهِ كَامِعُمُولَ اورسنت كي واور ب تو كيمر بر فرض نماز كے بعد ہميشہ لااله الا الله كا ورد کرنے کا مطلب بیرہے کہ اس موقع کی سنت کوختم کر دیاجائے۔ لاالہ الااللہ کا وردمؤخر ہو سکتا ہے لیکن نماز کے بعد والےمسنون اذ کار اور دعاؤں کو ہمیشہ مؤخر کرنا کسی طرح بھی جائز نہیں ہے، ویسے بھی کورس کی شکل میں بلند آواز سے لاالہ الااللہ کے اجماعی ورد کی پورے غېد نبوت ميں کوئي مثال نہيں ملتی۔

۵۔ اگر کسی موقع کی سنت کے ساتھ ایک اورسنت آلے تو دونوں سنتوں کو بجالانا درست ہوگا، مثلاً

کسی فرض نماز کی جماعت ہوئی، امام صاحب اور مقتدی حضرات مسنون اذکار اور دعاؤں

میں مصروف ہو گئے، اچا تک کسی نے کہا بیاروں کے لیے دعا کریں یا فلاں شخص بیار ہے اس

کے لیے دعا کر دیں وغیرہ تو کسی کے مطالبے پردعا بھی سنت ہے، لہذا دعا کرنا جائز ہوگا۔

ادر کھے! ہاتھ اٹھا کرا جمّاعی دعا کرنا نہ تو فرض نماز کا حصہ ہے اور نہ بعد والے مسنون اذکار کا

حصہ ہے، اس لیے اس کا دائمی اہتمام کرنا درست نہیں ہے کیونکہ:

2۔ فرض نماز ایک الگ عبادت ہے اور ہاتھ اٹھا کر اجتماعی دعا کرنا ایک الگ عبادت ہے اور جب کسی شرعی دلیل کے بغیر: (الف) دو الگ الگ عبادتوں کو ایک مخصوص ترتیب کے ساتھ ہمیشہ ایک ساتھ ادا کیا جائے کہ (ب) دونوں ایک دوسرے کا حصہ معلوم ہوں حتی کہ ایک کمیشہ ایک ساتھ ادا کیا جائے کہ (ب) دونوں ایک شرعی مسئلے کی طرح لوگوں کو اس کی کے بغیر دوسری کو نامکمل سمجھا جانے گئے نیز (ج) ایک شرعی مسئلے کی طرح لوگوں کو اس کی دعوت، ترغیب اور تعلیم دی جائے (د) اور جوشخص ان عبادات کو آپ شائیل کے طریقے کے مطابق ادا نہ کرے اسے مشکر اور گتاخ کے القابات سے نوازا جائے تو آپ راہ سنت سے مطابق ادا نہ کرے ایک نیا طریقہ دائج گئیں جائیں گئی جائیں رہتا، بدعت بن جاتا ہے۔

بات اصول کی ہے جو کام نبی اکرم ٹاٹیٹی کی زندگی میں ضروری بھی ہواور اسے کرنے کے لیے کوئی رکاوٹ بھی موجود نہ ہو پھر بھی پورے عہد نبوت میں اسے کوئی نہ کرے مگر ہم نہ صرف خود اسے ہمیشہ کریں بلکہ دوسروں کو بھی اس کی دعوت دیں تو وہ بلا شبہ بدعت ہے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا عہد نبوت میں فرض نماز دل کے بعد ہاتھ اٹھا کر اجتماع دعا کا اہتمام کرنے میں کوئی رکاوٹ تھی، یقینا نہیں تھی پھر بھی اگر کسی فرض نماز کے بعد اس کا بھی اہتمام نہیں کیا گیا تو اس سے معلوم ہوا کہ اس کا اہتمام نہ کرنا سنت ہے کیونکہ ناممکن ہے کہ ایک چیز دین بھی ہواور عہد نبوت میں کر سکنے کے باوجود اسے کوئی نہ کرے، یا اسے کیا گیا ہو گر مقبول احادیث کے وسیح ذخیرے میں وہ کی کو کہیں نظر نہ آئے۔

انسان فطر تا سہولت پیند ہے، اسے مسنون دعائیں یاد کرنا گراں گزرتا ہے اور چونکہ اس کی مصروفیات بھی بہت زیادہ ہیں، لہذا وہ فرض نمازوں کے بعد یکسوئی کے ساتھ پانچ چھ منٹ نہیں نکال سکتا، لہذا اس سنت سے پہلو بچانے کے لیے اس کا متبادل ایجاد کر لیا گیا یعن مولوی صاحب نے سلام پھیرتے ہی ہاتھ اٹھائے، چندمسنون و غیرمسنون الفاظ پر مشمل چھوٹے چھوٹے جھوٹے جھوٹے جھوٹے جھوٹے جھوٹے جھوٹے جھوٹے جھوٹے دیا جس کے بعد وہ سب (مسنون اذکار پڑھے بغیر) اٹھ کھڑے ہوں۔

ورحقیقت یہ دعانہیں رسم ہے جوانہائی نیک نیتی سے ہر فرض نماز کے بعدادا کی جاتی ہے اور اس طرح غیر شعوری طور پر ایک سنت کو مٹانے کا گناہ کیا جا رہا ہے۔ افسوں کہ لوگوں کو برعتوں پر عمل کرنے کے لیے تو برا وقت مل جاتا ہے مگر سنت کو اپنانے کے لیے وقت نہیں ملتا، جو شخص برعت کی تر دید کرے اسے سرے سے دعا ہی کا منکر بنا دیا جاتا ہے جب کہ سنت کا تارک اہل النۃ والجماعة!!

-۱- فرض نمازوں کے بعد مسنون اذکار اور دعاؤں کو چھوڑ کر ان کے متبادل کے طور پر لا الہ الا اللہ کے اجتماعی ورد اور ہاتھ اٹھا کر اجتماعی دعا ما نگنے کو اس لیے رواج دیا گیا ہے کہ یہ ہمارے مسلک کی علامت اور پہچان بن جائیں۔ کیا کسی مسلک کے تحفظ کے لیے شرعی مسائل و احکام کے ساتھ اس طرح کھیلنا جائز ہے؟ اسلام کا حکم کیا ہے؟ فرقہ واریت کو مثایا جائے یا اے فروغ دیا جائے؟

خلاصہ یہ ہے کہ فرض نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر اجھا عی دعا کرنا فی نفسہ جائز ہے لیکن اس جائز کا علاوہ ایک سنت سے ہورہا ہے، لہذا اسے معمول نہیں بنانا چا ہیے کیونکہ سنت رسول مقبول منافیا ہی اس بات کا زیادہ حق رکھتی ہے کہ وہ ہر کلمہ گومسلمان کا معمول بنا یا جائے اور یہ مسلمان کا مسلک اور بہچان بنے، لہذا ہمیں عموماً آتھی اذکار اور دعاؤں پر اکتفا کرنا چاہیے جن پر ہمارے پیارے نبی سنگائی اور ان کی جھائے ہم سب کوتوفیق دے۔ آمین! (ع۔ر) کے صحابہ کرام فن گئی ہمیشہ اکتفا کرتے رہے ہیں۔ اللہ تعالی ہم سب کوتوفیق دے۔ آمین! (ع۔ر) یادرہے کہ امام کے سلام پھیرنے سے جماعت ختم ہو جاتی ہے مگر نماز یوں کا اجتماع ختم نہیں ہوتا بلکہ ہر نمازی اپنی اپنی جگہ پر بیٹھ کرعموماً ایک ہی قسم کے مسنون الفاظ پڑھا رہا ہوتا ہے۔ یہی ہونا بلکہ ہر نمازی اپنی جگہ پر بیٹھ کرعموماً ایک ہی قسم کے مسنون الفاظ پڑھا رہا ہوتا ہے۔ یہی نماز با جماعت کے بعد اجتماعی دعا کا مسنون تصور ہے اور اس پر سلف صالحین کاعمل رہا ہے لیکن سے بات کہ امام اور مقتدی حضرات لازماً ہاتھ اٹھا ئیں اور مخصوص مروجہ انداز میں مختصر ہی رسم دعا ادا کر بات کہ نماز بوں کو فارغ کر دیں تو یہ کسی طرح درست نہیں ہے۔ (مجم عبد الجبار)

www.muhammadilibrary.com



قرآن کریم کے بارے میںشیعہ اثناعشر یہ کاعقیدہ جوان کی پہلی بنیادی کتاب''الکافی'' (مصنفہ کلینی ) سے لے کر آج کے دور کے شیعوں کے حاضرامام خمینی کی تصانیف تک ہرمقام پر بیلکھا ہواملتا ہےاور نیزان کی تفاسیر وغیرہ میں بھی علی الاعلان بیان کیا گیا ے، وہ یہ ہے کہ رسول الله تالیّن کی رحلت کے فوراً بعد آپ مُلاَیُّا کے ساتھیوں نے اپنے نایاک ارادوں کی تکمیل کے لیے سیدناعلی ڈلٹنڈ کے حقوق غصب کرنے کے لیےاپنی مرضی کے مطابق قرآن میں بے ثارتح یفیں اور تبدیلیاں کیں اور پیقرآن وه اصلی قرآن نہیں جو رسول اللہ ﷺ پر نازل ہوا تھا، (معاذ الله!) وه قرآن صرف سيدنا على ولانتؤن في جمع كيا تها اور اس وفت امام الزمال (امام العصرامام غائب مہدی) کے پاس ہے جو•۲۶ جمری سے غائب لیکن زندہ ہیں، جب وہ ظاہر ہوں گے تواصلی قرآن نکال کر باہرلائیں گے۔

فصل اول

#### عقا ئدشيعه

نظریرَ امامت، صحابہ کرام ( ٹھائیمٌ ) ہے بغض وعداوت اورتح بیف قر آن ، یہ تین عقیدے ایسے ہیں جضوں نے شیعہ صاحبان کو اہل سنت و الجماعت سے بالکل کاٹ کر علیحدہ کر دیا ہے اور اب ان کی اسلام سے اور مسلمانوں سے کوئی قدر مشترک نظر نہیں آتی۔ اس کے علاوہ یہ غیر اللہ کو بکارتے ہیں جس کا ذکرتو حید فی العبادت اور شرک فی العبادت میں بڑی تفصیل کے ساتھ کیا جا چکا ہے اور بدلوگ سیدنا علی ڈاٹٹؤ کومشکل کشا اور حاجت روا مانتے ہیں اور حنفی بریلوی اس معاملہ میں ان کے ہم عقیدہ ہیں، حالانکہ ابو طالب جو رسول الله مَاليَّظِ کے حقیقی جیا تھے اور سیدنا علی ڈاٹھؤ کے باپ تھے وہ کافر فوت ہوئے اور دوزخی ہیں، یہ قرآن میں ہے۔ (القصص: ۵۲۔التوبہ: ۹ ر۱۱۳) سب جہورمفسرین کے مطابق یہ دونوں آیات ابوطالب کے بارے میں نازل ہوئیں۔ (دیکھیے ترجمہ احد رضا خان صاحب وتفییر مراد آبادی) بہمسکلہ بخاری ومسلم میں ہے اور حنفی فقہ کی کتابوں میں بھی ہے۔مثلاً دیکھیے صفحہ۳۳۵،۴۳۳ سے نمبرشار ۳۲،۳۱ شابت ہوا که رسول الله مَاثَلَیْم اورسیدنا علی ڈاٹٹؤ مشکل کشا و حاجت روانہیں۔ کر بلا کا واقعہ ہمارے سامنے ہے جس میں سیدنا حسین ڈاٹٹؤ کا سارا گھرانا اور آپ ڈٹائٹؤ کے جملہ ساتھی کربلا کے میدان میں شہید ہوئے۔ یہ واقعہ بھی ثابت کرتا ہے کہ رسول الله مَالِيَّةِ اور سيدنا على وَالنَّهُ مشكل كشايا حاجت روانہيں بلكه ان لوگوں نے بيانام اپني طرف سے رکھ لیے ہیں حالانکہ حاجت روائی،مشکل کشائی صرف اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے۔ شیعه عقائد کا اصلی روپ:

سب سے اہم انکشاف یہ ہے کہ شیعیت بذات خود ایک الگ ندہب ہے جو کلمہ ، بنیادی

عقائد ،ارکان ،عبادات، فقهی مسلک وغیرہ کے ہرائیک معاملہ میں جزئیات تک قرآن وسنت کے خلاف، متوازی اورائیک الگ تعلیم دیتا ہے اور اسلام اور شیعیت آپس میں کہیں بھی نہیں ملتے۔لہذا مینہایت عظیم اور خطرناک غلطی ہے اور ہوگی ، بلکہ صحیح بات سیہ ہے کہ بید دوسرے مسلمانوں کو دھوکا دینا ہوگا کہ یوں کہا جائے کہ شیعہ مذہب کے شبعین اسلام ہی کا ایک فرقہ ہیں۔ اسلام کی ساری تعلیم کی بنیاد رسول اللہ تالی کی رسالت اور خم نبوت اور آپ تالی پر نازل شدہ کتاب قرآن مجیداور رسول اللہ تالی کی سنت اور احادیث ہیں، شیعہ ان شیوں معاملات میں قطعی علیحدہ مسلک اور عقیدہ رکھتے ہیں، تفصیل حسب ذیل ہے۔

## ا قرآن کے بارے تحریف کاعقیدہ:

قرآن کریم کے بارے بیں شیعہ اُن عشریہ کا عقیدہ جو ان کی پہلی بنیادی کتاب ''اکافی''
(مصنفہ کلینی) سے لے کرآج کے دور کے شیعول کے حاضرامام خمینی کی تصانف تک ہر مقام پر بیا کھا ہوا ماتا ہے اور نیز ان کی تفاسیر وغیرہ میں بھی علی الاعلان بیان کیا گیا ہے، وہ بیہ ہے کہ رسول اللہ مُنافیٰ ہوا ماتا ہے اور نیز ان کی تفاسیر وغیرہ میں بھی علی الاعلان بیان کیا گیا ہے، وہ بیہ ہے کہ رسول اللہ مُنافیٰ ہوا گئی رحلت کے فوراً بعد آپ مُنافیہ کے ساتھیوں نے اپنے ناپاک ادادوں کی جمیل کے لیے سیمناعلی مُنافیٰ کی رحلت کے فوراً بعد آپ مُنافیہ کے ساتھیوں نے اپنے ناپاک ادادوں کی جمیل کے لیے سیمناعلی مُنافیٰ کی اور تبدیلیاں کیں کے حقوق نے مطابق قرآن میں بے شارتح یفیں اور تبدیلیاں کیں اور بید قرآن وہ اصلی قرآن نہیں جو رسول اللہ مُنافیٰ پر نازل ہوا تھا، (معاذ اللہ!) وہ قرآن موالی کے پاس ہے سیدناعلی مُنافیٰ نے جو ۲۲۰ ججری سے غائب کین زندہ ہیں، جب وہ ظاہر ہوں گے تو اصلی قرآن نکال کر باہر لاکیں گئی ہوناوں کے بارے میں ،ائمہ کے ناموں گئی ہون سے جو چھ نازل ہوا تھا وہ سب چھ نکالا گیا ہے اور بے شارآیا تے تحریف اور تبدیل کر کے اس سمیت جو پھی نازل ہوا تھا وہ سب چھ نکالا گیا ہے اور بے شارآیات تحریف اور تبدیل کر کے اس قرآن میں کھی ٹئی ہیں اور داخل کی گئی ہیں۔

#### ۲\_ حدیث اورسنت کو رد کرنا:

رسول الله مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَا الله رسول الله مَاللهُ مَا اللهُ مَا

آپ مالیا کے صحابہ کرام ڈاکٹی سے صادر ہوئے ان کی عملی صورت کوسنت کہا جاتا ہے۔ان دونوں حدیث اور سنت کے ابتدائی پہنچانے والے راوی بھی قرآن کریم پہنچانے والوں کی طرح رسول الله تالیّیم کے صحابہ کرام ٹٹائٹی ہی ہو سکتے تھے اور وہی ہیں۔ حدیث وسنت کی روشنی میں نہ صرف قر آن کریم کی صحیح منشا،معنی اورمفہوم متعین ہوتا ہے بلکہ ندہب اسلام کے ہزاروں ایسے جزئیاتی مسائل ہیں جن کی تفصیل پنیمبر کریم مالیکی کی حدیث وسنت ہی ہے ملتی ہے۔ اس بارے میں بھی شیعوں کی راہ اسلام ہے بالکل الگ اور جدا ہے۔شیعہ تقیہ کر کے سنت وحدیث کا نام تو لیتے ہیں، کیکن در حقیقت حدیث وسنت سے ان کی اصل مراد رسول الله مَالَّيْنِا کے ارشادات اور اعمال نہیں ہیں، جن کے یملے راوی رسول اللہ مُنالِیمُ کے صحابہ کرام ڈیالیمُ ہو سکتے ہیں اور وہی ہیں۔ بلکہ شیعوں کے نز دیک چونکہ تمام صحابہ کرام جوالی مساوے تین یا جار کے باقی سب نا قابل اعتبار، عاصب، منافق، لالچی،خود غرض، مرتد اور کا فرتھے (نعوذ باللہ!) جنھوں نے قرآن ہی کو تبدیل کر دیا تو پھراحادیث پر کیا اعتبار۔ پھر شیعوں کے پاس احادیث کی اپنی مرتب کی ہوئی دوسری الگ کتابیں ہیں جن کی آخری سندرسول الله مَا الله مَا الله مَا الله عنه الله عنه الله ما ا روایتی ہیں جو ائمہ کے ناموں سے منسوب ان کی کتابوں میں مرقوم ہیں۔ یہاں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اسلام میں رسول اللہ ظافیر کا احادیث کی مشہور کتابوں سے، جن کو کتب ستہ کہا جاتا ہے، شیعوں کی روایتوں کی معتبر کتا ہوں کو جن کو وہ''اصول اربع'' کہتے ہیں تقابل میں لایا جائے تا کہ اصل حقیقت مکمل طور سے واضح ہو سکے۔

## اسلام میں احادیث کی مشہور کتابیں:

۔ مؤطاامام مالک، از امام مالک بن انس ولادت ۹۵ ججری، وفات ۹ کا انجری۔ ۲ صبح بخاری، از امام ابوعبدالله محمد بن آسلعیل بخاری ولادت ۱۹۳ ججری، وفات ۲۵۱ ججری۔ ۳ صبح مسلم، از امام حافظ مسلم بن حجاج القشیری ولادت ۲۰۴ ججری، وفات ۲۶۱ ججری۔ ۲ جامع تر ندی، از امام ابوعیسی محمد بن موئی ولادت ۴۰۱ ججری، وفات ۹ کا ججری۔ ۵ سنن انی داؤد، از امام ابوداؤدسلیمان بن الاهدی ولادت ۲۰۱ ججری، وفات ۵ کا ججری۔ ۲ سنن نسائی، از امام ابوعبدالرحن احمد بن شعیب ولادت ۲۰۱ ججری، وفات ۳۰ سام ۴۰ ججری۔

- ے۔ سنن ابن ماجہ، از ابوعبداللہ محمد بن یزید۔ ولادت ۲۰۹ ہجری، وفات ۲۷۳ ہجری۔
- شیعه مذهب میں ائمه کی طرف منسوب روایات کی مشهور کتابیں (اصول اربع):
- ا۔ الجامع الکافی، از ابوجعفر محمد بن یعقوب کلینی رازی۔ وفات ۳۲۸ ہجری۔ حال ہی میں ۱۳۹۱ ہجری میں ایران سے ۸ جلدوں میں چھپی ہے۔
- ۲۔ من لا یحضرہ الفقیہ، از محمد بن علی ابن بابو یہ تی۔ وفات ۳۸۱ ہجری۔ حال ہی میں ۱۳۹۰ ہجری میں ایران سے بھی چھپی ہے، چار جلدوں میں ہے۔
- س۔ استبصار، از ابوجعفر محمد بن حسن طوی۔ وفات ۴۶۰ ہجری۔ حال ہی میں ۱۳۹۰ ہجری میں ایران سے حیار جلدوں میں چھپی ہے۔
- س۔ تہذیب الاحکام، از ابوجعفر محمد بن حسن طوی۔ وفات ۲۹۰ ججری۔ حال ہی میں ۱۳۹۰ ہجری میں ایران سے بھی دس جلدوں میں چھپی ہے۔

شیعوں کے بارے میں قرآن میں تحریف اور تبدیلی کے عقیدے کی بات تو عوام میں بھی مشہور ہے کیکن انھوں نے نبی اکرم مُلَّاتِیْمُ کی احادیث کو بھی رد کیا ہے۔اس حقیقت سے تو ہمارے اکثر علائے کرام بھی ناواقف ہیں اور میرے او پر بھی بیا نکشاف تب ہوا جب میں نے ان کی اصل بنیادی کتابیں دیکھی ہیں، جن کا میں نے بیختصر تعارف کرایا ہے۔

# سرختم نبوت کے انکار کی قطعی صورت:

پہلے بیان کردہ تھا کُل کوسامنے رکھ کرشیعیت پرغور کیا جائے تو اس میں ختم نبوت کا معاملہ اس طرح ہے:

- ا۔ قرآن مجید شیعوں کے نزدیک تحریف اور تبدیل شدہ ہے۔
- ۲۔ رسول اللہ طَالِیْم کی احادیث کو وہ رد کرتے ہیں اور ان کے پاس بالکل الگ، ائمہ کے ناموں سے ہزار ہا متوازی روایات ہیں جو قرآن کریم کی واضح تعلیم اور رسول اللہ طَالِیْم کی متواتر احادیث کی ضداور مقابل ہیں اور شیعہ فذہب کی پوری عمارت ان روایات کی عملی شکل ہے۔ سے دان کے عقیدہ کے مطابق رسول اللہ طَالِیْم کے تمام صحابہ، جن کی تعداد کم وہیش سوالا کھ ہے، ان سے سالہ کا میں سوالا کھ ہے، ان

میں سے سیدناعلی ڈٹاٹیؤ، سیدناحسین ڈٹاٹیؤاور دیگر جار افراد کے سواباقی تمام رسول الله مُٹاٹیئیم کی

وفات کے بعد فوراً مرتد اور کافر بن گئے۔ (نعوذ بالله من شرذلك) شيعول نے رسول الله عَلَيْمَ كَا تَيْسَ ساله دور نبوت والى زندگی کے تمام سرمايه کو بيکار بنا ديا ہے، جس کے معنی يول سجھنے چامييں کہ انھوں نے رسول الله تَالِيْمَ کَ آخری نبی بن کر آنے ہی کو بے فائدہ اور بے فیض کہا ہے۔ (العیاذ باللہ!) پھر جہال رسول الله تَالِيْمَ کے آخری نبی بن کر معبوث ہونے کا تصور ہی بے فائدہ بن جائے تو اس فد جب میں ختم نبوت کا حقیقی تصور بھی کہال آئے گا، عقیدہ تو بردی دورکی بات ہے۔

حقیقت بیہ ہے کہ شیعہ فدہب میں امامت کے نام سے نبوت سے بھی افضل اور اعلیٰ منصب ایجاد کیا گیا ہے، جس کی موجود گی میں رسول الله طَالِّيْنِ کی ختم نبوت کاعقیدہ اس طرح ہو جاتا ہے کہ اس کا خالی تصور بھی تلاش کرنے سے نہیں ملتا۔

### م شیعوں کے ان عقائد میں سے ہرایک کا صریحاً کفر ہونا :

ہر خص کو معلوم ہے کہ پوری دنیا کے علائے کرام کا یہ متفقہ فتوئی ہے کہ قادیانی مسلمان نہیں ہیں، کیونکہ یہ اسلام کے ایک اہم بنیادی عقیدہ خم نبوت کے منکر ہیں اور یہ رسول اللہ تالیا ہے بعد مرزا غلام احمد قادیانی کو نبی مانتے ہیں اوراس کے اوپر وحی آنے کے قائل ہیں تو پھر یہ ظاہر ہے کہ جہاں قرآن کی تحریف کا عقیدہ ہو، امامت کے نام پر نبوت ہو، رسول اکرم تالیا ہی کو رد کیا گیا ہو، تو پھر ان لوگوں کو اسلام کا یا مسلمانوں کا ایک فرقہ کہنا یاان لوگوں کا خود کو مسلمانوں کا ایک فرقہ کہنا یاان لوگوں کا خود کو مسلمانوں کا ایک فرقہ کہنا یاان لوگوں کا خود کو مسلمانوں کا ایک فرقہ کہلانا، کس طرح سے درست ہوسکتا ہے؟ یہ ایک ایبا سادہ اور آسان سوال ہے کہ کسی عام مسلمان کو بھی اس کا جواب دینے میں درینہیں گئے گی، بشر طیکہ اس کو نہورہ تھائی کا صحیح علم ہو یا اس کو صحیح حقائق سے آگاہ کیا گیا ہو۔ چنا نچے شیعوں کے بارے میں بھی یہ حقیقت ثابت ہے کہ ابتدائی دور سے لے کر ہماری اسلامی دنیا کے جید علاء نے ان کے خارج از اسلام ہونے کے بارے میں بی ان ہو چیس، ان کے علاوہ علا ف فتوے دیے ہیں، یہ تین باتیں جو 'شیعہ عقائد کا اصلی روپ'' میں بیان ہو چیس، ان کے علاوہ علا ف الل سنت کا اس بات پر بھی شفق علیہ کفر کا فتو کی موجود ہے کہ رسول اللہ تائی کی تعریف کی افر اور مرتد کہنے والا کا فر ہے، کیونکہ قرآن محمد میں بے شارمواقع پر صحابہ کرام شائی کی تعریف کی گئی نے ور ان کے لیے رسول اللہ تائی کی تعریف کی گئی کی تعریف کی گئی ہے اور ان کے لیے رسول اللہ تائی کی تعریف کی گئی کی تعریف کی گئی ہے۔

سے بھی بہت بشارتیں موجود ہیں۔ پھران پاکیزہ ستیوں کے لیے بد کلامی کرنے سے قرآن کی بہت بشارتیات اور رسول اللہ مُناتِیم کی احادیث کا انکار لازم ہوجائے گا اور یہ بات صریحاً کفرہے۔

### ۵۔ ہمارے علائے کرام کی حیرت انگیز لاعلمی:

یہ سب کچھ معلوم کرنے اور شیعہ مذہب کے اصلی روپ سے واقف ہونے کے بعد فطری طور پر مجھے پیج بتو رہی کہ اس عظیم فتنہ کے بارے میں ہارے علماء نے کیا کیا ہے اور کیا کر رہے ہیں؟ کیا لکھا اور کیا لکھ رہے ہیں؟ لیکن میری حیرت کی کوئی انتہا نہ رہی جب میں نے دیکھا کہ سوائے ان چندانگلیوں پر گنے جانے والے علماء کے، جوشیعہ مذہب کے اصلی روپ اور حقائق سے اچھی طرح واقف ہیں اور ان کے بارے میں وہ یقیناً مواعظ اور تقاریر کے ذریعہ اپنی تمام قوتیں صرف کر رہے ہیں، باتی تمام علاء اس بارے میں قطعی لاعلم اورخاموش تماشائی بنے بیٹھے ہیں۔ بیشتر علاء کوشیعہ مذہب کی اصلی حقیقت، ان کے عقا کد، علمی ماخذ، فقه، شیعہ مذہب کی تاریخ وغیرہ کے بارے میں مشکل سے اتن معلومات ہیں جتنی ایک عام درمیانہ درجہ کے مسلمان کو ہوتی ہیں۔ مدارس اسلامیہ میں بھی منطق اور فلف کی تعلیم کا تو اعلیٰ سے اعلیٰ انظام کیا ہوا ہے، قادیانیت کے فتنه کاسدباب کرنے کے لیے (وہ بھی کسی حد تک ) اور ختم نبوت کے عقیدہ کی تعلیم کا تو انتظام ہے لیکن شیعیت کے اتنے بڑے فتنہ کو سجھنا مسلم دنیا کے لیے خمینی صاحب کے بتاہ کن توسیعی عزائم سے واقفیت رکھنا،خود یا کتان میں اندرونی اور بیرونی دباؤ سے شیعیت کاکس طرح جال بچھایا جارہا ہے، اس میں ریڈیواورٹیلی ویژن انظامیہ کیسا کردار ادا کررہے ہیں (اس کے لیے ضروری نہیں ہے کہ خود کو ٹی وی دیکھنے کا یابند بنایا جائے )، اخبار ورسائل میں کیا چھپتا ہے، شیعوں کی کون کون سی کتابیں، رسائل، بلیٹن یااشتہارات شائع یا نشر ہوکرمسلمانوں کے گھروں میں مفت، بغیر ایڈرلیں کے پہنچ رہے ہیں۔ دوسری طرف سنی علماء کی لاہر ریوں میں شیعوں کی بنیادی شخیم کتابیں تو دور کی بات ہےخودسنیوں کے جیرعلاء کی برانی ومشہور کتابیں، مثلاً تحفہ اثنا عشریہ فاری اور اس کا اردو ترجمه از شاه عبدالعزیز محدث وہلوی رشالتین آیات بینات از نواب سید محمد مهدی علی، نصیحة الشیعه از حضرت مولانا احتشام الدين مرادآبادي، تخفة الوباب از حضرت مولانا عبدالوباب كلال (سندهى میں ) شیعہ حضرات ہے ایک سوسوالات (اردواورسندھی) وغیرہ بھی موجود نہیں، جہاں ہیں تو وہاں

بھی صرف کتب خانوں کی زینت بنا کر رکھی گئی ہیں۔ کے ضرورت پڑی ہے جو ان کو کھول کر مطالعہ کرے کہ ان میں شیعیت کے بارے میں کیا لکھا ہوا ہے۔ ( انا للہ و انا الیہ راجعون ) متیجہ ظاہر ہے کہ جارے اکثر علمائے کرام بلکہ یوں کہا جائے کہ چندعلاء کے سوا، جو ہمہ وقت اس عظیم فتنه کی بیخ کنی میں مصروف ہیں، شیعیت کے بارے میں باقی سب علماء ایک عام درمیانے درج کے مسلمان جتناعلم رکھتے ہیں اور ان چند علماء سے کیا ہو سکے گا جب کہ ان کو باقی تمام علماء کی اخلاقی مدد بھی میسرنہیں۔ حال تو یہ ہے کہ کچھ علاء دنیوی طمع میں آ کرشیعوں کی مجالس میں جا کراور ریر ہو، ٹیلی ویژن پرشیعوں کے پروگراموں میں شریک ہوکرشیعیت کے فروغ میں نمایاں کردار ادا كر ك اسلام ك ليصرر رسال بن رب مين يهال مين بيا بات بهى واضح كرنا ضروري سجهتا ہوں کہ جہاں تک میر یحقیقی مطالعے کا تعلق ہے تو شروع سے لے کر آج تک اسلام کے نام پر اسلام اورمسلمانوں کے خلاف سازش کے تحت صرف دو مذاہب ایک شیعیت اور دوسرا قادیانیت وجود میں آئے ہیں جن کی ہر بات اسلام (قرآن وسنت اور ختم نبوت) کی ہر بات سے تحریری طور پر فکرانے والی ہے اور یہ دونوں نداہب اسلام کے خلاف مکمل طور پر کتابی صورت میں قلم بند کیے ہوئے ہیں اور ان دونوں مذاہب میں بھی شیعیت کو اولیت حاصل ہے، جس کے مندرجہ ذیل دو

بین اسلام میں شیعیت کا فتند دوسرے تمام فتنوں سے پرانا اور پہلا ہے۔ پہلی صدی ہجری کی پیداوار ہے، اس مذہب کے ماننے والوں کی حکومتیں بھی رہی ہیں، البذا اس مذہب کے ماننے والوں کو اسلام کے خلاف ہر بات ایجاد کرنے اور تصنیف کرنے میں حدسے زیادہ آسانیاں اور مراعات میسر رہی ہیں اور ہیں۔

اسلام کے نام پر دنیا میں شیعہ مذہب پہلا مذہب ہے جس کے تصنیف کرنے والوں نے دنیا کے سامنے قرآن کو محرف کہنے اور البت کرنے کے لیے خود قرآن مجید میں تحریفیں کی ہیں اور ان کی اول درجے والی کہلی معتبر ترین کتاب ''الکافی کلینی '' (جس کے مصنف نے ۲۲۸ ہجری میں وفات پائی ) اس میں امامت کا عقیدہ قرآن پاک کی تحریف سے ثابت کیا گیا ہے۔ (العیاذ باللہ!)

ان شیعوں نے تحریف قرآن کے خود تراشیدہ عقیدہ کو ثابت کرنے کے لیے خود قرآن کریم

میں تحریف کی اور ایسی بے شار آیات انھوں نے خود بنا ڈالیس اور ان کے لیے دعوے کیے کہ قر آن میں جو فلاں فلاں آیت ہے وہ جب نازل ہوئی تو اس میں فلاں فلاں الفاظ سے سیدناعلی ڈاٹٹو اور پانچے تن پاک کے نام سے اور امامت کا ذکر تھا لیکن رسول اللہ طُاٹٹو کی وفات کے بعد جن لوگوں نے رسول اللہ طُاٹٹو کی وفات کے بعد جن لوگوں نے رسول اللہ طُاٹٹو کی نیابت، امامت، خلافت اور حکومت پرغاصبانہ قبضہ کیا (نعوذ باللہ!) انھوں نے قرآن مجید میں سے ایسے الفاظ اور آیتیں خارج کروا دیں، اس لیے موجودہ قرآن میں سیدنا علی ڈوٹ کی امامت اور خلافت اور آپ کی نسل میں امامت اور خلافت کا ذکر نہیں ماتا۔ شیعہ سیدنا علی ڈوٹ کی خرورت کا اصلی لی منظر یہی ہے۔ منہوں ترجمہ مع حاشیہ میں تحریف و تغیر کی تقابلی صورت میں چند مثالیں سے۔ شیعہ اثنا عشریہ کے مقبول ترجمہ مع حاشیہ میں تحریف و تغیر کی تقابلی صورت میں چند مثالیں ملاحظہ فرما کیں:

اس وقت میرے سامنے "مقبول تفیر و ترجمه مع حاشیه" کے دو ننخ موجود ہیں۔ ایک نسخہ تیسرا ایڈیشن ۹۲۴ صفحات پرشمنل ہے۔ دوسرا نسخہ پانچوال ایڈیشن، مطبوعہ لاہور ہے اور اس کے ۱۳۰۱ صفحات ہیں۔ یہ ترجمہ شیعہ اثنا عشریہ کے مطابق قرآن پاک کا بامحاورہ ترجمہ ہے۔ اس کے حاشیہ میں زیادہ تر ائمہ کی روایات کی صورت میں تفصیل ہے اردو میں تشریحی نوٹ کھے گئے ہیں۔ سرورق پر کتاب کے مترجم ومفسر کا نام مولانا مولوی حکیم سید مقبول احمد شاہ صاحب دھلوی کھا ہوا ہے۔ شیعہ مجتبد ومفسر نے اس تفسیر کے حواثی کھنے میں جن اثنا عشریہ شیعوں کی معتبر ومتند ترین بنیادی کتابوں سے حوالہ جات لیے ہیں، وہ یہ ہیں: الکافی، الصافی، شرح نج البلاغہ، امالی، مجمع البیان، علل الشرائع، الجوامع ،تفیر عیاثی، تفیر فی ہوئی)،فصل الخطاب، روضة الواعظین، منج الصادقین تفیر وغیرہ وغیرہ وغیرہ وغیرہ وغیرہ وغیرہ و

یہ تو آپ جانتے ہیں کہ قرآن کریم کی تشریح وتفییر رسول اللہ مُظَافِرُم نے خود فرمائی ہے اوراحادیث کی کتابیں اس کی شاہد ہیں لیکن مندرجہ بالا اٹھارہ کتب میں آپ کو حدیث کی معتبر ترین ان چھے کتب صحیح بخاری، شیح مسلم ، جامع ترفدی سنن ابی داؤد ،سنن نسائی اورسنن ابن ماجہ میں سے کسی کتاب کا نام ملتا ہے؟ تو پھر یہ حالت اس حقیقت کو ثابت کرنے کے لیے کافی ہے کہ شیعوں

کے دین کی بنیادی نبی طالیم کی احادیث نہیں ہیں بلکہ وہ جعلی روایات ہیں جن کوشیعہ مذہب کے مصنفین نے خود تر اُس کر ائکہ کے نام منسوب کیا، جن میں خود قر آن مجید کی تحریف کا ذکر ہے اور اماموں کو نبی اگرم طالیم جسیا کہا گیا ہے اماموں کو نبی اگرم طالیم جسیا کہا گیا ہے وغیرہ وغیرہ۔ میں نے اس مقبول تفییر و ترجمہ کوشیعوں کے ہاں قر آن کی تحریف کا عقیدہ ثابت کرنے میں مندرجہ ذیل خاص وجوہ کی بنا پر اولین درجہ دیا ہے:

ا۔ یہ قرآن مجید کامقبول ترجمہ وتفییر برصغیر پاک وہند میں، اردو زبان میں ایک شیعہ اثنا عشریہ مجتبد اور ۱۹۵۵ء تک پانچ مرتبطیع ہوا مجتبد اور ۱۹۵۵ء تک پانچ مرتبطیع ہوا ہے، اس کے بعد کتنی مرتبہ چھپا اس کی کوئی خرنہیں ہے۔ اس سے یہ بات ثابت ہے کہ یہ تفییر شیعہ اثنا عشریہ کی برصغیر کے تمام شیعہ علماء کے نزدیک، چاہے وہ اردو دان ہول یاسندھی، سب کے نزدیک شیعہ مذہب کی صحیح ترجمانی کرنے والی تفییر ہے۔

۲۔ اس تفییر کے سرورق پرتحریر شدہ عبارت اس بات کی نشاندہی کرتی ہے کہ بیتفیر شیعول کے عقیدہ کے مطابق اہل بیت کے مذہب کے مطابق لکھی گئی ہے۔

۔ اس تفسیر کی ۱۲ شیعہ مجتہد العصر علاء نے کم وہیش ان الفاظ میں تصدیق کی ہے کہ اس تفسیر کا ماخذ وہ روایتیں ہیں جو حضرات اہل بیت سے منقول ہیں۔

۳۔ اس تفییر کے تمام حواثی شیعہ اثنا عشریہ کی فرہبی، بنیادی اور متندترین اٹھارہ سے زیادہ کتابول میں سے ائمہ کی طرف منسوب کردہ روایات سے مرتب کیے گئے ہیں اور بیتمام موادمترجم نے خود اردو زبان میں ترجمہ کر کے تحریر کیا ہے، جس میں غیر شیعہ کی طرف سے تغیر یا غلط معنی کرنے کے شک کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا اور بیرین اہم بات ہے۔

۵۔ اس ایک بی تفیر بڑھنے ہے ایک قاری کوشیعہ ندہب کی اٹھارہ معتر ترین کتب ہے وہ مواد مل جاتا ہے جو شیعہ ندہب کے مصنفین نے تحریف قرآن کے بارے میں ائمہ کی طرف منسوب کردہ روایات ہے لکھ دیا ہے اور اس ایک بی کتاب کے مطالعہ سے یوں معلوم ہوتا ہے گویا کہ شیعہ ندہب کی اٹھارہ کتابیں مطالعہ کرلیں، جن کے اوپر شیعہ ندہب کی عمارت تعمیر شدہ ہے اور یہ بھی حقیقت ہے کہ یہ تفییر شیعوں کے جملہ عقائد اور تقریباً تمام اہم مسائل کی ائمہ کی روایات کے حوالہ سے ترجمانی کررہی ہے اور یہ بات بھی اس کی اہمیت پر دلالت کی ائمہ کی روایات کے حوالہ سے ترجمانی کررہی ہے اور یہ بات بھی اس کی اہمیت پر دلالت

کرتی ہے۔

۲۔ اس تفییر کے پڑھنے سے پیر حقیقت منکشف ہو جاتی ہے کہ شیعہ مذہب کے مصنفین نے رسول الله مَالِيْظُ كي احاديث كے بورے ذخيرہ كوردكركے ،ان كے مقالمے ميں ائمہ كے ناموں سے روایات بنا کرقرآن میں جہاں بھی ان کوضرورت پیش آئی وہاں لفظی تحریف کر کے اور باقی پورے قرآن میں معنوی تحریف کر کے شیعہ ندہب کی عمارت تقمیر کی ہے، البذا اسلام الگ چیز ہے اورشیعیت الگ چیز ہے، ان کا آپس میں دور کا بھی واسطہ نہیں ہے۔ اب حقیقت یہ ہے کہ یہ اٹھارہ کتابیں اور ان جیسی دیگر کتابیں، جن میں قرآن میں تحریف کے مضامین اور روایات شد و مد کے ساتھ موجود ہیں، بہتمام پڑھ کرشیعوں کے علاء ومجتهدین بن رہے ہیں اور ان کا تحریف قرآن کا عقیدہ ہوتاہے تو وہ پھر کیسے تحریف قرآن کے عقیدہ کا انکار کرتے ہیں۔معلوم ہوا کہ ان کا ریڈیو یا ٹیلی ویژن پرمسلمانوں کے سامنے یا جاہل ناواقف شیعوں کے سامنے شیعیت میں قرآن کی تحریف کے عقیدے کا انکار سراسر کتمان یا تقیہ یعنی دوسروں کو دھوکا دے کر شیعیت کی طرف راغب کرنے اور شیعہ بنانے کی ایک حیال ہے، جس کا ان کے اصلی مذہب سے دور کا بھی واسطہ نہیں ہے۔ ابشیعوں کے ہال قرآن مجید میں تحریف کو آیات کے مقابلہ کی صورت میں بغیر ترجمہ کے حوالہ جات سے پیش کرتا ہوں، تا کہ صرف لفظی تح یف آسانی ہے دیکھی جا سکے اور سمجھنے میں زیادہ آ سانی ہو۔

### اہل تشیع کی قرآن میں تحریف:

مندرجہ ذیل مقامات پرشیعوں نے قرآن کی آیات میں تحریف کی ہے۔ان سب آیات میں پہلے قرآن شریف کی ہے۔ان سب آیات میں پہلے قرآن شریف کی آیات دی گئی ہیں اور اس کے بعد شیعوں کے ہاں تحریف شدہ آیات ترتیب وار دی گئی ہیں:

#### ا . ﴿ إِنَّ اللَّهُ اصْطَغَى أَدَمَ وَنُوْحًا وَّالَ إِنْدُهِيمُ وَأَلَ عِمْزَنَ عَلَى الْعُلَّدِينَ ﴾

```
٢ ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِنْكَاقَ النَّبِيِّنَ ﴾ [آل عمران: ٨١]
                         الله عنه الله ميثاق أمم النّبيّن ) [ تفسير مقبول : ١١٨]
                                     س ﴿ وَلُتَكُنُ مِّنْكُمُ أُمَّةً ﴾ [ آل عمران: ١٠٤]
                                    3 ( وَلَتَكُنُ مِّنُكُمُ أَئِمَةٌ » [ تفسير مقبول: ١٢٤]
                              ٣ . ﴿ كُنْتُوْخَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]
                        الله الله عَيْرُ الله أَتُمَةٍ أُخُرِجَتُ لِلنَّاسِ » [ تفسير مقبول : ١٢٥]
                                               ۵ ﴿ وَأَنْتُمْ أَذَلَّهُ ﴾ [ال عمران: ١٢٣]
                                           ٢- ﴿ فَهَا اللَّهُ مُتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَأَنُّوهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَرِيْضَةً ﴾ [النساء: ٢٤]
        ﴿ فَمَا استَمْتَعُتُمُ بِهِ مِنْهُنَّ إلى آجَلِ مُسَمَّى فَاتُوهُنَّ أُجُورَ هُنَّ فَرِيضَةً ﴾
    [تفسير مقبول: ١٦١]
                                2_ ﴿ فَرُدُّوْهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ ﴾ [ النساء: ٥٩]
     8 ﴿ فَرُدُّوهُ لِلَى اللَّهِ وَ اِلَى الرَّسُولِ وَاِلَى الْأَمْرِ مِنْكُمُ ﴾ [تفسير مقبول: ١٧٣]
                                           ٨. ﴿ حَآءُونَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهُ ﴾ [النساء: ٦٤]
                   🔏 ﴿ جَاءُ وُكَ يَا عَلِيٌّ فَاسُتَغُفَرُوا اللَّهَ ﴾ [تفسير مقبول: ١٧٤]
                                            9 ﴿ مَا يُوْعَظُونَ بِهِ لَكَانَ ﴾ [النساء: ٦٦]
                        ١٠ ﴿ لَكِنِ اللَّهُ يَتُفَهَّدُ بِمَا آنُولَ إِلَيْكَ آنُولَةً بِعِلْمِهِ ﴾ [النساء: ١٦٦]
                        « لَكِن اللَّهُ يَشُهَدُ بِمَآ اَنْزَلَ اِلْيُكَ فِي عَلِيٍّ أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ »
  [ تفسير مقبول : ٢٠٦ ]
                         اا _ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَظَلَمُوْا لَمُرِيَّكُنِ اللَّهُ ﴾ [النساء: ١٦٨]
                  ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَظَلَمُوا الَ مُحَمَّدٍ حَقَّهُمُ لَمُ يَكُنَ اللَّهُ ﴾
[ تفسير مقبول : ٢٠٧،٢٠٦ ]
```

١٢ ﴿ قَلْ جَأَءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِنْ رَّبِّكُمْ فَأْمِنُوا خَيْرًا لَّكُمْ ۖ وَإِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ يِلَّهِ مَا فِي

السَّمُوْتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [النساء: ١٧٠]

« قَدُ جَآءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِنُ رَّبِّكُمُ فِيُ وِلَايَةِ عَلِيٍّ فَامِنُوا خَيْرًا لَّكُمُ وَإِنْ تَكُفُرُوا بِولَايَةِ عَلِيِّ فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَالْاَرْضِ »

[تفسير مقبول: ٢٠٧،٢٠٦]

١٣ ﴿ وَوَاعَدُلِ مِّنْكُمُ ﴾ [المائدة: ٩٥]

**3** « ذُوعَدُل مِّنكُمُ » [تفسير مقبول: ٢٤٤]

١٢ ﴿ فَإِنَّهُمُ لاَ يُكُذِّ بُونَكَ ﴾ [ الأنعام: ٣٣]

٣ ﴿ فَإِنَّهُمُ لَا يُكُذِبُونَكَ ﴾ [تفسير مقبول: ٢٦٠]

10. ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ فَرَّ قُولُا دِيْنَهُمْ وَكَانُوا شِيَّعًا ﴾ [الأنعام: ١٥٩]

﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَارَقُوا دِينَهُمُ وَكَانُوا شِيعًا ﴾ [تفسير مقبول: ٢٩٦]

کنشنیت کریں کر و بریاں ہار گزشتہ صفحات میں شیعہ اثناعشریہ کے مقبول ترجمہ تفییر مع حاشیہ میں سے میں نے صرف چند تحریف شدہ آبات کے بیان پر اکتفا کیا ہے۔ آیات کے الفاظ میں تحریف کے علاوہ اس ترجمہ و

ری سور بیات سور بیات بیان پر سام بیات ہے ہوئے ہیں۔ پھر بھی یہاں میں مقبول حاشیہ میں سے تفریر کے کھمل حواثی معنوی تحریفات کو نمونہ کے طور پر پیش کرتا ہوں، جن سے آپ کوشیعہ مذہب کے اصل خدوخال کی معلومات حاصل ہو جائیں گی اور آپ آسانی سے جان لیں گے کہ اس مذہب کے خدوخال کی معلومات حاصل ہو جائیں گی اور آپ آسانی سے جان لیں گے کہ اس مذہب کے

مصنفتين اورموجد كون تھے؟

١٦\_ ﴿ يُومًا لَّا تَجْزِي نَفْسٌ ﴾ [البقرة: ٤٨]

الله مقبول حاشیہ میں آیت کی تشریح کا خلاصہ۔ ایک شیعہ نے اعمال صالحہ کچھ بھی نہ کیے ہوں گے تو اس کے عوض ایک لاکھ سی مسلمانوں کو جہنم میں بھیج کر اس کو جہنم سے بچایا جائے گا۔ (تفییر مقبول ۱۳۰)

١٤٤ ﴿ وَمَنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْكِ ﴾ [آل عمران: ١٤٤]

ﷺ مقبول حاشیہ میں امام محمد باقر سے مروی ہے کہ بعد جناب رسول الله مُلَّيِّمَ کے سوائے تین شخصوں کے اور سب مرتد ہو گئے۔(امام جعفرصادق نے) ارشاد فرمایا کہ دوعورتوں نے رسول الله مُلَّيِّمِ کوموت سے پہلے زہر دے دیاتھا۔ (قول مترجم) مطلب حضرت کا وہی دو

عورتیں ہیں، رب ان پر اور ان کے بابول پر لعنت کرے۔ (تغییر مقبول:۱۳۴) یہاں سے بیہ بات معلوم ہوئی کہ شیعہ مذہب کے تمام متقد مین و متاخرین علماء و مجتہدین اس بات پر متفق ہیں کہ رسول اللّٰہ مُنالِیُمُ کے وصال کے بعد تین یا چارصحابہ کرام ڈیالُیُمُ کے سوا باتی سب

بات پر ان ہیں بدر وں اللہ فاجوات وطان کے بعدین یا چود عابد والم اللہ طاہرات میں (نعوذ باللہ) مرتد اور افراد مطهرات میں انعوذ باللہ ) مرتد اور کافر ہو گئے تھے اور بیالوگ رسول الله طالق کے اہل بیت از واج مطهرات میں سے خصوصاً سیدہ عائشہ دی شااور سیدہ حفصہ دی شاکہ آیا گئے۔

مولوی مقبول احمر شاہ کے خود نوشتہ الفاظ پڑھے۔

رسول الله مُلَّيْنِ کو دو عورتوں نے زہر دیا، ان سے شیعوں کی مراد ام المونین سیدہ عائشہ صدیقہ رہی الله منافی سیدہ حصد ہی الله الله الله منافی سیدہ حصد ہی الله الله الله الله منافی الله منافی الله الله منافی الله منافی الله منافی الله منافی کی الله الله منافی الله منافی کی جائے کیا کہا جائے جو مذہب مطہرات پر تہمت اور بہتان باند صف کے بارے میں اس فدہب کے لیے کیا کہا جائے جو مذہب مکمل جموٹ و فریب پر بنی ہوتو اس کے کس کس جموث کی نفی کی جائے، حالانکہ سیرت اور احادیث کی تمام کتابوں میں بید واقعہ مرقوم ہے کہ خیبر کی فتح کے بعد رسول الله منافی نے چند دن خیبر میں قیام فرمایا تھا، انھی دنوں ایک یہودیہ عورت نہنب بنت حارث زوجہ سلام بن شکم نے بکر کی کا گوشت بھون کر رسول الله منافی کو ہدیہ کے طور پر پیش کیا تھا، آپ منافی نے اس گوشت سے ایک لقمہ اٹھایا پھر فوراً ہاتھ روک لیا۔ آپ کے ساتھ سیدنا بشر بن براء بن معرور ڈاٹٹو کھانے میں شریک تھے، انھوں نے پچھے زیادہ کھا لیا۔ رسول الله منافی نے اس کو تھی دوک دیا لیکن چونکہ وہ زیادہ کھا چکے تھے، انھوں نے بچھے زیادہ کھا لیا۔ رسول الله منافی نے اس کو تھی ہوں اگری عمر تک رہا، جیسا کہ شبح بخاری کی روایت میں آتا ہے کہ آپ منافیل آخری وقت میں بھی قراتے رہے کہ بیاس زہر کا اثر ہے جو میں نے کھایا تھا۔ [بحاری، کتاب المعازی، باب مرض فراتے رہے کہ بیاس زہر کا اثر ہے جو میں نے کھایا تھا۔ [بحاری، کتاب المعازی، باب مرض فراتے رہے کہ بیاس زہر کا اثر ہے جو میں نے کھایا تھا۔ [بحاری، کتاب المعازی، باب مرض فراتے رہے کہ بیاس ذہر کا اثر ہے جو میں نے کھایا تھا۔ [بحاری، کتاب المعازی، باب مرض فراتے رہے کہ بیاس ذہر کا اثر ہے جو میں نے کھایا تھا۔ [بحاری، کتاب المعازی، باب مرض

اور یہی اعتراف بعض شیعہ بھی کرتے ہیں جیسا کہ اس وقت شیعہ مذہب کی امامت اور ائمہ کے بارے میں اعتراف بعض شیعہ بھی کرتے ہیں جیسا کہ اس وقت شیعہ مذہب کی امامت اور ائمہ کے بارے میں ایک چارٹ شیعہ ویلفیئر آرگنا کزیشن نواب شاہ کاطبع کردہ ہے اور شیعہ مجتهد علام علی احمر خجی بلوچ، خطیب جامع مسجد مرتضوی نواب شاہ کا تصدیق شدہ ہے۔ اس چارٹ میں مختلف عنوانات سے ۲۶ کالم ہیں، جن میں رسول اللہ سکا پیزا مسیدہ فاطمہ الزہراء جائے ا

اور بارہ ائمہ کے تفصیلی حالات ہیں۔ ان کالموں میں سے ۲۲ نمبر کالم کا عنوان ہے'' قاتل کا نام''
اس کالم میں رسول الله تَالِیُوْ کے قاتل کا نام ایک یہودی عورت دیا گیا ہے، جس سے بخاری شریف
کی روایت کی تائید وتقدیق بھی ہوتی ہے۔ ریبھی اللہ رب العزت کی حکمت ہے کہ بھی جسی اسلام
اور مسلمانوں کے رہنماؤں کے حقیقی دشمنوں سے بھی حق اور پچ بات کہلوا اور ککھوا کرحت کو ثابت کرتا
ہے۔ یے شک اللہ بہت بڑا ہے، بہت بڑا۔

١٨ ﴿ لِيَهِيْزُ اللهُ الْخَيِيْتَ مِنَ التَّلَيِّبِ ﴾ [الأنفال: ٣٧]

ھ رب تعالی مومن (شیعہ) کے طینت (مٹی) میں کافر (سنی، ناصبی) کی طینت کا کچھ حصہ ملا دیتا ہے اور کافر (سنی، ناصبی) کی طینت میں مومن (شیعہ) کی طینت کا کچھ حصہ ملا دیتا ہے۔ (تفسیر مقبول: ۳۶۰)

19\_ ﴿ وَا وْحَيْنَا ٓ إِلَى مُوْسَلِي وَاَحِيْهِ ﴾ [ يونس: ٨٧]

86 سوائے علی واٹنڈ اور اولا دعلی واٹنڈ کے اور کسی کے لیے حلال نہیں ہے کہ میری مسجد میں عورتوں
سے مقار بت کرے اور جنبی حالت میں شب باش ہو۔ (العیاذ باللہ!) (تفیر مقبول س: ۳۳۸)

بیر روایت رسول اللہ مُٹاٹیئم کی طرف منسوب کی گئی ہے، اس روایت سے خود رسول اللہ مُٹاٹیئم
کے لیے کیا سمجھا جائے گا، ذراغور کریں۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ روایت بھی اللہ کے گھر کوشیعوں کے امام باڑہ کے برابر کرنے کامہم کا ایک حصہ ہے، اللہ تعالی اپنے گھر کی خود حفاظت فرمائے اور اس کی عظمت اور فضیلت برقر ارر کھے۔

٢٠ ﴿ وَقَالَ الشَّيْطُنُّ ﴾ [ ابراهيم: ٢٢ ]

ھ قرآن مجید میں جہاں ﴿وَقَالَ الشَّيْطِلُ ﴾ آیا ہے وہیں ٹانی (عمر) مراد ہے۔ (العیاذباللہ!)
(تفسیر مقبول: ۱۲٥)

٢١ ﴿ لَقَدُ عَلِيْتَ ﴾ [ بني إسرائيل: ١٠٢]

ھ جن لوگوں نے قرآن ناطق (بولتے قرآن علی دٹائٹۂ) جھوڑ دیا ہے ان کا قرآن صامت (بے زبان قرآن) کے الفاظ کو اس طرح زیر وزبر کرنا (تباہ کرنا) کچھ بعید نہیں۔ (تغییر مقبول ص:۵۸۳)۔ ۲۲۔ ﴿ وَلَحْهُ نَجِيْدُ لَهُ عَزْمًا ﴾ وظفن ۱۹۵ ﷺ سارے اولوالعزم انبیاء نے سیدنا علی ڈٹاٹیؤ، ان کے اوصیاء اور غائب مہدی کو ماننے کا عہد کیا سوائے آدم کے، جس نے نہ اقرار کیا اور نہ انکار کیا (تقیہ کیا اور اللہ کو بھی دھوکا دیا۔ (مصنف کی جانب سے) (معاذ اللہ!) (تغییر مقبول: ۲۳۷)

٢٣ ﴿ لَمِن لَّمْ يَنْتَاكِ الْمُنْفِقُونَ ﴾ [الأحزاب: ٦٠]

اس آیت کی رو سے ایسے لوگوں پر لعنت واجب ہے جیسے کہ اس آیت میں مذکور ہیں۔ (تفییر مقبول: ۸۵۰)

ان عبارات کوغور سے دیکھیں کہ کس طرح قرآن مجید میں منافقوں کی مذمت کے بارے میں نازل شدہ آیات کو پنجیر کریم طالع کا کے سحابہ کرام ڈٹائٹٹ پر چسپاں کر دیا گیا ہے۔ اس میں امام غائب مہدی کا بھی خاص کا رنامہ ذکر کیا گیا ہے۔

٢٨ ـ ﴿ وَالْعَنْهُ مُ لَعَنَّا كَبِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٦٨]

ع ﴿ وَلَعَنَّهُمْ لَعُنَّا كَثِيرًا ﴾ (تفير مقبول: ٨٥١)

لعنت کرنے سے باز رہنے اوردوسروں کولعنت کرنے سے روکنے والوں کو قیامت کے دن ﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوْهُهُمْدُ فِي النَّالِ ﴾ لین ان کومنہ کے بل دوزخ میں ڈالا جائے گا۔ یہاں سے آپ کوشیعہ مذہب میں (معاذاللہ!) تمرا کرنے اورلعن طعن کرنے کا جُوت ملا اور اس کی اہمیت کا بھی اندازہ ہوگیا یا نہیں ؟ یہاں شیعوں نے قرآن کی معنوی تحریف کر کے رسول اللہ تالیق کے صحابہ کرام ڈائٹی نیز آپ کے اہل بیت ازواج مطہرات پر لعنت اور تیرا کرنے کا جواز بھی قرآن سے پیدا کیا ہے۔ آپ کیا آپ کوئی صرف ایک مثال دکھا سکتے ہیں کہ کسی یہودی یا نصرانی نے قرآن مجید سے ایساظم اور زیادتی کی ہو؟

٢٥\_ ﴿ لَا يَسْتَطِيْعُوْنَ نَصْرَهُمْ لَا هُمْ لَهُمْ جُذَنٌ تُخْضُرُونَ ﴾ [ يسَ : ٢٥ ]

﴾ مشرکوں کو جو حالت بت پرتی کے سبب پیش آئے گی وہی ثلاثہ پرستوں کو اپنے ٹھا کروں کے ذریعہ سے سہنی بیڑے گی۔ (تفسیر مقبول: ۸۸۸)

٢٦ ﴿ فَيُوْمَهِذٍ لَّا يُسْئَلُ عَنْ ذَنْيَهِ إِنْسٌ وَلَا جَأَنٌّ ﴾ [الرحمان: ٣٩]

ﷺ میسرہ کہتے ہیں کہ میں نے امام رضا کو بیفرماتے سنا کہتم میں سے دو بھی جہنم میں دکھائی نہ

دیں گے نہیں واللہ! بلکہ ایک بھی نہیں۔ (تفسیر مقبول: ۱۰۱۳) ۲۷۔ ﴿ وَالسَّیقُوْنَ السَّیقُوْنَ ﴾ [الواقعة: ۱۰] 8 علی اور ان کے شیعہ ' سابقین'' ہیں۔

﴿ أَصْعُبُ الْيَمِيْنِ ﴾ [الواقعة: ٢٧]

£ اصحاب اليمين شيعه بين -

٢٩\_ ﴿ طَلَاحٍ مَّنْضُودٍ ﴾ [الواقعة: ٢٩]

# ﴿ طَلُع مَّنْضُودٍ ﴾ (لفظى تحريف) (تفيير مقبول: ١٠٦٧)

اب یہ بات ذہن میں رہے کہ مذکورہ شیعہ اثنا عشریہ کے اس مقبول ترجمہ کے تفسیری حواثی شیعوں کے اٹھارہ (۱۸) ہے بھی زیادہ معتبرترین بنیادی کتابوں سے مرتب کیے ہوئے ہیں، جس کا مطلب یہ ہوا کہ شیعوں کے ان اٹھارہ کتابوں ہے بھی زیادہ کتابوں کےمصنفین اور متصدقین تمام کے تمام قرآن مجید کی تحریف اور اس میں رد و بدل کے کفر پیعقیدے کے قائل ہیں اور اس کفر پید کارنامہ میں سو فیصد ملوث ہیں۔ اب اگر وقت کے لحاظ سے دیکھیں توشیعہ مذہب کی سب سے زیادہ معتبر ترین کتاب اصول کافی کے مصنف ابوجعفر بن یعقوب بن اسحاق کلینی نے سلام ۳۲۹ جری میں وفات یائی ہے۔ اس کتاب میں سب سے زیادہ قرآن کی تحریف اور تغیر کی روایات ہیں، جن کی بنا پر امامت کے عقیدہ کو تصنیفی طور برتخلیقی جامہ پہنایا گیا ہے اور ان دونوں عقا کد یعنی قر آن کی تحریف اور امامت کے عقیدہ کی تصنیفی طرح ایک ہی وقت میں تخلیق ہوئی ہے۔ (۳۲۸ ھ ۱۴۱۰ھ) یہ ایک ہزار باسی (۱۰۸۲) برس بنتے ہیں۔ اس عرصہ میں شیعوں کے ہزاروں کی تعداد میں محدث و مجتہد ہے ہیں کہ ان میں سے بعض کی تصنیفات ہیں اور بعض کی کوئی تصنیف نہیں ہے لیکن پیرب کے سب قرآن مجید کی تحریف کے عقیدہ پر متفق رہے ہیں کیونکہ قرآن کی تحریف کے عقیدہ سے انکار کا نتیجہ امامت کے عقیدے کے انکار کوجنم دیتا ہے اور امامت کے انکار کے معنی شیعہ مذہب کا انکار ہے۔ اب آپ خود اندازہ لگائیں کہ شیعہ مذہب میں تحریف قرآن کے عقیدہ کی کتنی اہمیت ہے۔اب بھی اگر کوئی شیعہ مجتهد قر آن کی تحریف کا انکار کرے تو وہ کتمان اور تقیہ کی علامت ہے جس کا سچائی سے دور کا بھی واسطہ نہیں ہے اور یہ سراسر دجل وفریب ہے۔

ہم شیعہ صاحبان کے متعلق پہلے ہی اس کتاب میں کافی کچھ کھ چکے ہیں لیکن کچھ مزید باتوں کا ذکر کرنا بھی مناسب ہے:

واقعہ کر ہلا کو ۱۳۷۵ قمری اور ۱۳۲۴ سٹسی سال مکمل ہوگئے اور شریعت میں ۳ دن سے زیادہ سوگ نہیں تو اب تک ہرسال سوگ منانا کتنی بڑی نادانی اور ناسمجی ہے۔

 ۲۔ اب محرم الحرام ۱۴۲۲ جمری ہے، ہمارے شہر شخو پورہ میں شیعہ صاحبان ماتم کر رہے ہیں اور اشتہار بھی ہرگلی محلے میں لگائے ہیں۔ایک بہت بڑا اشتہار ہاری نظر ہے گزرا جس کے سب ہے اویر دائیں طرف لکھا ہے: ''یا علی مدد' اور سب سے اویر بائیں طرف لکھا ہے'' یا رسول الله مدد " حرت مولى، افسوس مواكه خالق كائنات كوتو ان لوكول في بالكل فارغ كرويا ہے۔ الله تعالیٰ کا اس اشتہار میں ذکر تک نہیں اور دوسری بات یہ ہے کہ سیدنا علی ڈلٹٹؤ کو ان لوگوں نے رسول الله سَالَيْم برفوقيت دے دى۔ قيامت كے دن ان لوگوں كاكيا انجام ہوگا؟ اگرآپشیعوں کے ہارے میں مزیر تحقیق اورآ گاہی جاہتے ہیں تو مندرجہ ذیل کتب کا ضرور

مطالعه فرمائيں،سب کچھ واضح ہو جائے گا:

شیعیت کا اصلی روپ مصنف غلام محمد میمن، مکان نمبرای ۱۳۰۰، غریب آباد کالونی، نزد زبیده گرلز کالج حیدرآ بادسنده۔

۲۔ اصلاح شیعہ (عربی) مصنف ڈاکٹرمویٰ الموسوی۔اردوتر جمہابومسعود آل امام۔



فصل دوم

#### مرزائيت

میرے سامنے کتاب'' شوت حاضر ہیں' موجود ہے۔ یہ کتاب قادیانیوں کے متعلق بہت تحقیق کے بعد کھی گئی ہے، اس کتاب کے صفحہ (۲) پر ہے:

#### چيلنج:

'' ثبوت حاضر ہیں' یہ کتاب اپنے اندر قادیانی فدہب کے بانی آنجمانی مرزا غلام احمد قادیانی، اس کے بیٹوں، اس کے نام نہاد خلیفوں اور دیگر قادیانیوں کی متند تصانیف اور اخبارات و رسائل کی قابل اعتراض اور کفریہ عبارتوں کی عکسی نقول لیے ہوئے ہے۔ قادیانی جرائم کے بیٹوت اسنے واضح ہیں کہ دنیا کی کسی بھی عدالت میں ان کی عکسی دستاویزات کی صداقت کو چیلئے کرنا کسی بھی قادیانی کے لیے ممکن نہیں ہے۔ ہم اس کتاب میں درج تمام حوالوں اور عکسی نقول کی صداقت کی ذمہ داری کو قبول کرتے ہیں اور قادیانی جماعت کے سر براہ مرزا طاہر احمد سمیت دنیا کے تمام قادیانیوں (بشمول لا ہوری گروپ) کو چیلئے کرتے ہیں کہ اگر اس کتاب میں موجود کوئی بھی عکس غیر حقیقی ہویا ایک بھی حوالہ من گھڑت پایاجائے تو ہم اس کے لیے ہرشم کی سزا پانے کے لیے تیار میں، بصورت دیگر آخسیں ضد اور ہٹ دھر می چھوڑ کرآخرت کی فکر کرتے ہوئے اسلام کی آغوش میں بین، بصورت دیگر آخسیں ضد اور ہٹ دھر می چھوڑ کرآخرت کی فکر کرتے ہوئے اسلام کی آغوش میں چیز مندر جات درج ذیل ہیں:

#### وخی بندہے:

ا۔ '' قرآن کریم بعد خاتم النبین کے کسی رسول کا آنا جائز نہیں رکھنا خواہ وہ نیا رسول ہو یا پرانا ہو،

کیونکہ رسول کوعلم دین بتوسطہ جرائیل ماتا ہے اور باب نزول جرائیل بہ پیرایہ وی رسالت مسدود ہے۔'(ازالہ اوہام: ۱۱۱۱م۔ روحانی خزائن: ۱۱۲سر ۱۱۱۱۱ از مرزا غلام احمد قادیانی)

۲۔ '' یہ بات مستزم محال ہے کہ خاتم النہیان کے بعد پھر جرائیل علیا کی وی رسالت کے ساتھ زمین پر آمدو رفت شروع ہو جائے اور ایک نئی کتاب اللہ، گومضمون میں قرآن شریف سے توارد رکھتی ہو، پیدا ہو جائے اور جو امر مستزم محال ہو وہ محال ہوتا ہے۔ فتد ہر۔'(ازالہ اوہام: ۱۳۱۸۔ روحانی خزائن: ۱۳ مرائم ازمرزا غلام احمد قادیانی)

#### ختم نبوت پرایمان اور اصرار:

٣ ﴿ مَا كَانَ مُحَدَّدٌ ٱبَٱ آحَدٍ مِّنْ تِجَالِكُمُ وَلَكِنْ رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ ﴾

[ الأحزاب : ٤١ ]

یعن محمد طلیع تم میں سے کسی مرد کا باپ نہیں ہے گر وہ اللہ کا رسول طلیع اور ختم کرنے والا ہے نبیوں کا۔ یہ بھی صاف دلالت کررہی ہے کہ بعد ہمارے نبی طلیع کے کوئی رسول دنیا میں نہیں آئے گا۔'' (ازالہ اوہام: ۳۳۱۔ روحانی خزائن: ۳۲/۳۳ از مرزاغلام احمد قادیانی )

### اجماعی عقیدہ کا منگر لعنتی ہے:

''میرا اعتقادیہ ہے کہ میرا کوئی دین بجز اسلام کے نہیں اور میں کوئی کتاب بجز قرآن کے نہیں رکھتا اور میرا کوئی پیغیر بجز محمصطفی ٹاٹیٹی کے نہیں جس پر خدا نے بے شار رحمتیں اور برکتیں نازل کی ہیں اور اس کے دشمنوں پر لعنت بھیجی ہے۔ گواہ رہو کہ میرا تمسک قرآن شریف ہے اور رسول اللہ ٹاٹیٹی کی حدیث جو چشمہ قق ومعرفت ہے، میں پیروی کرتا ہوں اور تمام باتوں کو قبول کرتا ہوں اور تمام باتوں کو قبول کرتا ہوں جو کہ اس خیر القرون باجماع صحابہ مجے قرار پائی ہیں، ندان پر کوئی اضافہ کرتا ہوں اور نہوں ان میں کوئی کی اور اس اعتقاد پر میں زندہ رہوں گا اور اس پر میرا خاتمہ اور انجام ہوگا اور جو تحص ذرہ بھر بھی شریعت محمدیہ میں کی بیشی کرے یا کسی اجماعی عقیدہ کا انکار کرے اس پر خدا اور فرشتوں اور تمام انسانوں کی لعنت ہو۔' (انجام آتھ ، ص ۱۳۳ سے ۱۳۳ روحانی خزائن : ۱۱۳۳ سے ۱۳۳ از مرزا فراتا کی احد قادیانی )

#### نبوت جاری ہے

# ا۔میرے پاس آئیل آیا:

#### ۲\_الله تعالیٰ کی وحی :

'' میں اللہ تعالیٰ کی قتم کھا کر کہتا ہوں کہ بیداللہ تعالیٰ کا کلام ہے جومیرے پر نازل ہوا۔۔۔۔
اور بید دعویٰ امت محمد بید میں ہے آج تک کسی اور نے ہر گزنہیں کیا کہ اللہ تعالیٰ نے میرا بید نام رکھا
ہے اور اللہ تعالیٰ کی وحی سے صرف میں اس نام کا مستحق ہوں۔'' (حقیقۃ الوحی: ص ۲۸۵، روح نی
خزائن، نمبر۲۲:ص ۵۰۳ ازمرزاغلام احمد قادیانی)

#### س خدانے میرانام نبی رکھا:

''اور میں اس اللہ کی قتم کھا کر کہتا ہوں جس کے ہاتھ میں میری جان ہے کہ اس نے مجھے بھیجا ہے اور اس نے میرا نام نبی رکھا ہے اور اس نے مجھے میت موعود کے نام سے پکارا ہے اور اس نے میری تصدیق کے لیے بڑے بڑے نشان ظاہر کیے ہیں جو تین لاکھ تک پہنچتے ہیں۔'' (هیقة الوحی: ص کے ۲۸۔ روحانی نزائن: ۲۲ ر۵۰۳ ازمرزاغلام احمد قادیانی)

# هم ختم نبوت ایک باطل عقیده اوراسلام شیطانی مذہب

''یہ میں قدر لغواور باطل عقیدہ ہے کہ ایسا خیال کیا جائے کہ بعدرسول اللہ مَنْ اللّٰیُمَّ کے وحی اللّٰہی کا دروازہ ہمیشہ کے لیے بند ہو گیا ہے اور آئندہ کو قیامت تک اس کی کوئی بھی امید نہیں، صرف قصول کی پوجا کر و لیس کیا ایسا ند ہب کچھ فد ہب ہوسکتا ہے جس میں براہ راست اللہ تعالیٰ کا کچھ بھی بتا نہیں لگتا۔ جو کچھ ہیں، قصے ہیں اور کوئی اگر چہ اس کی راہ میں اپنی جان بھی فدا کرے، اس کی رضا جوئی میں فنا ہو جائے اور ہرا کہ چنز پر اس کو اختیار کر لے، تب بھی وہ اس پر اپنی شناخت کا

درواز ہنہیں کھولتا اور مکالمات اور مخاطبات سے اس کومشرف نہیں کرتا۔

میں اللہ تعالیٰ کی قتم کھا کر کہتا ہوں کہ اس زمانہ میں مجھ سے زیادہ بیزار ایسے مذہب سے اور
کوئی نہ ہوگا۔ (دریں چہشک۔ ناقل) میں ایسے مذہب کا نام شیطانی مذہب رکھتا ہوں نہ کہ رحمانی
اور میں یقین رکھتا ہوں کہ ایسا مذہب جہنم کی طرف لے جاتا ہے اور اندھا رکھتا ہے اور اندھا ہی
مارتا اور اندھا ہی قبر میں لے جاتا ہے۔'' (ضمیمہ براہین احمدید: ۱۸۳۸۵۔ روحانی خزائن: ۳۵۴۲۱ز مرزاغلام قادیانی)

### الله تعالى كى توبين

### ا ـ الله كي زبان پرمرض:

'' کیا کوئی عقلنداس بات کو قبول کرسکتا ہے کہ اس زمانہ میں الله سنتا تو ہے گر بول نہیں، پھر بعداس کے بیسوال ہوگا کہ کیول نہیں بولتا، کیا زبان پر کوئی مرض لاحق ہوگئی ہے۔'' (ضمیمہ براہین احمدیہ: ۱۳۲۸، مندرجہ روحانی خزائن: ۲۱ ۱۳۲۷ از مرزا قادیانی )

#### ۲\_الله اور چور:

''وہ اللہ جس کے قبضہ میں ذرہ ذرہ ہے، اس سے انسان کہاں بھاگ سکتا ہے۔ وہ فرماتا ہے کہ میں چوروں کی طرح پوشیدہ آؤں گا۔'' (تجلیات الہید: ۳۔ روحانی خزائن: ۳۹۲/۲۰ از مرزا تاریانی)

#### س- قاديان مين خدا:

''ایک بار مجھے بیہ الہام ہوا تھا کہ خدا قادیان میں نازل ہوگا، اینے وعدہ کے موافق'' (تذکرہ مجموعہ الہامات: ۴۵۲ طبع دوم ازمرزاغلام احمد قادیانی)

#### ٣ ـ سيا خدا:

''سچا خدا وہی خدا ہے جس نے قادیان میں اپنا رسول بھیجا۔'' (دافع البلاء:ص ۱۱،مندرجه روحانی خزائن: ۱۸/۲۳۲ از مرزاغلام احمد قادیانی ) اس کا مطلب سے ہوا کہ سیچ خدا کی نشانی صرف سے سے کہ اس نے مرزا قادیانی کو قادیان میں رسول بنا کر بھیجا ہے اور اگر مرزا قادیانی رسول نہیں ہے تو پھر خدا کی سچائی مشکوک ہے۔ (نعوذ باللہ!)

#### ۵\_میں خود خدا ہوں:

" و رأیتنی فی المنام عین الله و تیقنت أننی هو"" میں (مرزا غلام احمد قادیانی)
نے خواب میں دیکھا کہ میں خود خدا ہوں، میں نے یقین کرلیا کہ میں وہی ہوں۔" (آئینہ کمالات
اسلام: ۵۶۲ مندرجہ روحانی خزائن: ۵، ۵۲۲ از مرزا قادیانی)" میں نے اپنے ایک کشف میں دیکھا
کہ میں خود خدا ہوں اوریقین کیا کہ وہی ہوں۔" (کتاب البریہ: ۸۵، مندرجہ روحانی خزائن: ۱۰۳/۳۳ از مرزا قادیانی)

# رسول الله مَثَالِيَّا مِنْ كَي تَوْ بَيْن

### ا \_ قادياني محمد رسول الله:

'' پھرای کتاب میں اس مکالمہ کے قریب ہی بیوتی اللہ ہے: ﴿ فَحَمَّنَ رَّسُولُ اللهِ \* وَالَّذِيْنَ مَعَهُ أَشِيَّاآءُ عَلَى الْلُقَارِ رُحَمَّاءُ يَنْهُمُ ﴾

[الفتح: ٢٩]

اس وحی الٰہی میں میرا نام محمد رکھا گیا اور رسول بھی۔'' (ایک غلطی کاازالہ: ۴، مندرجہ روحانی خزائن: ۱۸رے۲۰ از مرزا غلام احمد قادیانی)

'' خدا تعالیٰ نے آج سے چھیں برس پہلے میرا نام براہین احمد یہ میں محمد اور احمد رکھا ہے اور رسول اللّٰد ٹاٹیٹی کا بروز مجھے قرار دیا ہے۔'' (هیقة الوقی: تتمه ص۷۷، مندرجه روحانی خزائن: ۵۰۲،۲۲ درزا قادیانی) از مرزا قادیانی)

# ٢\_ مرزا قادياني خاتم النبيين:

"دیس بار ہا بتلا چکا ہوں کہ میں بموجب آیت: ﴿ وَالْحَدِیْنَ مِنْهُمْ لَیَّا اَیْتَ قُوْلِ بِهِمْ الله میں بروزی طور پر وہی نبی خاتم الانبیاء ہوں اورخدانے آج سے بیس برس پہلے برابین احمد یہ میں "میرا نام محمد (مَنْ اللهِ الله طور سے رسول الله (مَنْ اللهِ الله ظل المبِ اصل سے علیحدہ نہیں ہوتا۔ " (ایک غلطی کا ازالہ: ۱۰، مندرجہ روحانی خزائن: ۱۲۱۲۱۸ از مرزا قادیانی ،

'مبارک وہ جس نے مجھے پہچانا۔ میں خدا کی سب راہوں میں سے آخری راہ ہوں اور میں اس کے سب نوروں میں سے آخری نور ہوں۔ برقسمت ہے وہ جو مجھے چھوڑتا ہے کیونکہ میرے بغیر سب تاریکی ہے۔'(کشتی نوح: ۵۶) مندرجہ روحانی خزائن: ۱۹/۱۶ از مرزا غلام احمد قادیانی)

### ٣- مرزا قادياني تمام نبيون كالمجموعه:

''میں آدم (علیلہ) ہوں، میں نوح (علیلہ) ہوں ، میں ابراہیم (علیلہ) ہوں، میں اسحاق (علیلہ) ہوں، میں یعقوب(علیلہ) ہوں، میں اساعیل (علیلہ) ہوں، میں مویٰ (علیلہ) ہوں، میں داؤد (علیلہ) ہوں، میں علیسیٰ (علیلہ) ابن مریم ہولی، میں محمد (علیلہ کم) ہوں۔''

(تتمه هيقة الوحى :۵۲۱ مندرجه روحاني خزائن :۲۲ ر۵۲۱ از مرزاغلام احمد قادياني)

#### سم- قاديان ميس محدرسول الله:

رون کریم مالیا میں کوئی دوئی دوئی دو ہے ہے میں موعود (مرزا قادیانی) اور نبی کریم مالیا میں کوئی دوئی باتی نہیں کہ ان دونوں کے وجود بھی ایک وجود کا بی حکم رکھتے ہیں، جیسا کہ خود کئے موعود نے فرمایا ہے کہ " صار کو جُودِ کی وُجُودُ کہ " (دیکھو خطبہ الہامیہ: ۱۷۱) اور حدیث میں بھی آیا ہے کہ حضرت نبی کریم مالیا کہ ہے موعود (مرزا قادیانی) میری قبر میں دفن کیا جائے گا جس سے کبی مراد ہے کہ وہ میں بی ہول یعنی می موعود (مرزا قادیانی) نبی کریم مالیا ہے الگ کوئی چیز نہیں ہول یعنی می موعود (مرزا قادیانی) نبی کریم مالیا ہے الگ کوئی چیز نہیں ہول یعنی می مواد ہے کہ وہ میں بی ہول یعنی می دوبارہ دنیا میں آئے گا، تا کہ اشاعت اسلام کا کام پورا کر ہے الکہ وہی ہے جو بروزی رنگ میں دوبارہ دنیا میں آئے گا، تا کہ اشاعت اسلام کا کام پورا کر ہے اور ﴿ هُوَ الّذِنِی اَدْسُلُ رَسُولُهُ بِالْهُ کٰی وَدِیْنِ الْحَقِی لِیْظَھِرَہُ عَلَی الدِّدِیْنِ کُلِّمِ کُی کِنُران کے مطابق اور ﴿ هُوَ الّذِنِی کُلِّمِ کُونُ مُنْک رہ جاتا ہے کہ قادیان میں اللہ تعالیٰ نے بھر محمد (عَلَیْمُ ) کو اتارا، تا کہ اپنی

وعدہ کو پورا کرے جواس نے ﴿ وَ اَلْحَيِيْنَ مِنْهُمْ لَكَ اَلِكُمْ قُوْلَ يِهِمْ \* ﴾ میں فرمایا تھا۔'' ( كلمة الفصل: ﴿ وَالْحَيْنَ مِنْهُمْ لَكَ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهُ اللَّهِمَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

#### ۵۔ محمد رسول اللہ کے تمام کمالات مرزا غلام احمد قادیانی میں:

''برایک نبی کواپی استعداد اور کام کے مطابق کمالات عطا ہوتے تھے، کسی کو بہت کسی کو کم، گرمیح موعود (علیلا) کو تو تب نبوت ملی جب اس نے نبوت محدید کے میچ موعود (علیلا) کے قدم کو چھے نہیں ہٹایا بلکہ آگے بڑھایا اور اس قدر آگے بڑھایا کہ نبی کریم (علیلا) کے پہلو یہ پہلو لا کھڑا کیا۔'' (کلمة الفصل: ۱۱۳، ازمرزا بشیراحمدایم اے ابن مرزاغلام احمد قادیانی )

#### ۲\_ قادیانی کلمه:

"جم کو نے کلمہ کی ضرورت پیش نہیں آتی کیونکہ سے موعود (مرزا قادیانی) نبی کریم تالیل سے کوئی الگ چیز نہیں ہے جیسا کہ وہ خود فرماتا ہے: "صَارَ وُجُودِی وُجُودُهُ" نیز "مَنُ فَرَّقَ بَیْنِی وَ بَیْنَ اللَّہ چیز نہیں ہے جیسا کہ وہ خود فرماتا ہے: "صَارَ وُجُودِی وُجُودُهُ" نیز "مَنُ فَرَّقَ بَیْنِی وَ بَیْنَ اللَّمُصُطَفَی فَمَا عَرَفَنِی وَ مَا رَاٰی "اور بیاس لیے ہے کہ اللہ تعالیٰ کا وعدہ تھا کہ وہ ایک دفعہ اور خاتم النہین کو دنیا میں مبعوث کرے گا جیسا کہ آیت ﴿ وَالْحَدِینَ مِنْهُمْ ﴾ سے فاہر ہے، پس سے موعود (علیلہ) خود محدرسول الله (عَلَیلًم) ہے جو اشاعت اسلام کے لیے دوبارہ دنیا میں تشریف لائے۔ اس لیے ہم کوئی نے کلمہ کی ضرورت نہیں۔ ہاں اگر محمد رسول الله عَلَیمُ کی جگہ کوئی اور آتا تو ضرورت چیش آتی۔" (کلمة الفصل: ۱۵۸، ازمرزا بشیر احمد ایم اے، ابن مرزا غلام احمد قادیانی)

#### ۷- افضلیت مرزا:

"اس (نبی کریم طُلِیم ) کے لیے چاند کے خسوف کا نشان طاہر ہوا اور میرے لیے چاند اور سورج دونوں کا، اب کیا تو انکار کرے گا۔"

(اعجاز احمدی: ۷۱مندرجه روحانی خزائن: ۱۸۳/۱۹ از مرزا قادیانی)

### ٨\_ مرزا قادياني پر درود:

"صَلَّى اللَّهُ عَلَيُكَ وَعَلَى مُحَمَّدٍ"

(تذكره مجموعه البهامات ص٩٩ ٤ ، طبع دوم ازمرزا غلام احمد قادياني)

" يُصَلُّوُنَ عَلَيْكَ صُلَحَاءُ الْعَرَبِ وَ اَبْدَالُ الشَّامِ وَ نُصَلِّى عَلَيُكَ الْاَرْضُ وَ السَّمَاءُ وَ يَحْمَدُكَ اللَّهُ مِنْ عَرُشِهِ "

'' تجھ پر عرب کے صلحاء اور شام کے ابدال درود بھیجیں گے، زمین وآسان تجھ پر درود جھیجے ہیں اور اللہ تعالیٰ عرش سے تیری تعریف کرتا ہے۔''

(تذكره مجموعه الهامات: ١٦٨، طبع دوم ازمرزا غلام احمد قادياني )

انبيائے كرام سيال كى توبين

#### ا ـ سيدنا نوح (عَلَيْلًا) پرفضيلت:

''خدا تعالی میرے لیے اس کثرت سے نشان دکھلا رہا ہے کہ اگر نوح (علیہ ) کے زمانہ میں وہ نشان دکھلائے جاتے تو وہ لوگ غرق نہ ہوتے۔'' ( تتمہ هیقة الوی : ۱۳۷۔ مندرجہ روحانی خزائن : ۲۲ م ۵۷۵ از مرزاغلام احمد قادیانی )

#### ٢ ـ سيدنا يوسف (مَايِئِهُ) پرفضيلت:

''پس اس امت کا پوسف یعنی به عاجز (مرزا قادیانی ) اسرائلی پوسف (علیها) سے بڑھ کر ہے کیونکہ به عاجز قید کی دعا کر کے بھی قید سے بچایا گیا مگر پوسف بن یعقوب قید میں ڈالا گیا۔'' (براہین احمدید: ۹۹/۵ مندرجہ روحانی خزائن: ۲۱م/۹۹ از مرزا غلام احمد قادیانی )

### ٣ ـ سيدنا ابراجيم (مَلِيَّلاً) پرفضيلت:

''اور یہ جو فرمایا: ﴿ وَالتَّخِذُوْا مِنْ مَّقَامِ إِبْرَ هِيْمَ مُصَلَّى ﴾ [البقرة: ١٢٥] به قرآن شریف کی آیت ہے اوراس مقام میں اس کے بیمعنی میں کہ بیابراتیم (مرزا غلام احمد قادیانی) جو بھیجا گیاتم اپنی عبادتوں اورعقیدوں کو اس کی طرز پر بجا لاؤ اور ہر ایک امر میں اس کے نمونہ پر اپنے تئیں بناؤ'' (اربعین: ٣٨/٣ ازمرزاغلام احمد قادیانی)

# عيسىٰ (عَالِيًا) كى تو بين

#### ا-سيدنا عيسى (عَالِيًا) كاليال دية تھ:

۔ ''آپ (عیسیٰ طلِطًا) کوگالیاں دینے اور بدزبانی کی اکثر عادت تھی۔ادنیٰ ادنیٰ بات میں غصہ آجاتا تھا۔اپنے نفس کوجذبات سے روک نہیں سکتے تھے گرمیرے نزدیک آپ کی بیشر کات جائے افسوس نہیں کیونکہ آپ تو گالیاں دیتے تھے اور یہودی ہاتھ سے کسر نکال لیا کرتے تھے، بیبھی یاور ہے کہ آپ (عیسیٰ علیطًا) کوکسی قدر جھوٹ بولنے کی بھی عادت تھی۔''

(حاشيه انجام آئقم : ۵، مندرجه روحاني خزائن : ۱۱۸ ۴۸۹ از مرزا غلام احمد قادياني )

### ٢-سيدناعيسي (عَلَيْهِ) نے انجيل چرا كركھى:

'' نہایت شرم کی بات میہ ہے کہ آپ نے پہاڑی تعلیم کو جو انجیل کا مغز کہلاتی ہے، یہودیوں کی کتاب طالمود سے چرا کر لکھا ہے اور پھر ایسا ظاہر کیا ہے کہ گویا بید میری تعلیم ہے۔'' (حاشیہ انجام آتھم: ۲،مندرجہ روحانی خزائن: ۱۱ر ۲۹۰ از مرز اغلام احمد قادیانی )

### ٣-سيدناغيسلي (عليلا) كا كوئي معجزه نهيس:

''عیسائیوں نے بہت سے آپ کے معجزات لکھے ہیں مگر حق بات یہ ہے کہ آپ سے کوئی معجزہ نہیں ہوا اور اس دن سے کہ آپ نے معجزہ ما تکنے والوں کو گندی گالیاں دیں اور ان کو حرام کار اور حرام کی اولا دھمرایا، ای روز سے شریفوں نے آپ سے کنارہ کیا۔''(حاشیہ انجام آھم: ۲، مندرجہ روحانی خزائن: ۱۱ر ۲۹۰ از مرزاغلام احمد قادیاتی)

### ۴ ـ سیدناعیسیٰ مَالِئِلا کے معجزوں کی حقیقت:

'' سو کچھ تجب کی جگہ نہیں کہ خدا تعالی نے سے کوعقلی طور سے ایسے طریق پر اطلاع دے دی ہو جو ایک مٹی کا تھلونا کسی کل کے دبانے پاکسی پھونک مارنے کے طور پر ایسا پرواز کرتا ہو جیسے پرندہ پرواز کرتا ہے، یا اگر پرواز نہیں تو پیروں سے چاتا ہو کیونکہ سے ابن مریم اپنے باپ یوسف کے ساتھ بائیس برس کی مدت تک نجاری کا کام بھی کرتے رہے ہیں اور ظاہر ہے کہ بڑھئی کا کام در حقیقت ایک ایبا کام ہے جس میں کلوں کے ایجاد کرنے اور طرح طرح کی صنعتوں کے بنانے میں عقل تیز ہو جاتی ہے اور جیسے انسان میں قوئی موجود ہوں انھیں کے موافق اعجاز کے طور پر بھی مدد ملتی ہے۔''(ازالہ اوہام:۱۵۴-۱۵۵، مندرجہ روحانی خزائن:۲۵۳/۲۵۳ از مرزا غلام احمد قادیانی)

#### ٥ ـ سيدنا عيسلى عاليَّلاً شراب پيتے تھے:

'' پورپ کے لوگوں کو جس قدر شراب نے نقصان پنچایا ہے اس کا سبب تو یہ تھا کہ عیسیٰ علیظا شراب پیا کرتے تھے، شاید کسی بیاری کی وجہ سے یا پرانی عادت کی وجہ سے۔'' ( کشتی نوح حاشیہ: سامی، مندرجہ روحانی خزائن: ۱۹/۱۵از مرزا غلام احمد قادیانی )

مرزا غلام احمد قادیانی چونکہ خود شراب پیتا تھا اس لیے اس نے اپنے لیے جواز پیدا کرنے کے لیے عیسیٰ علیہ پر الزام لگا دیا۔

#### ٢ ـ سيده مريم (عليه ) كا نكاح:

''اور مریم کی وہ شان ہے جس نے ایک مدت تک اپنے شین نکاح سے روکا پھر بزرگان قوم کے نہایت اصرار سے بوجہ حمل کے نکاح کر لیا۔ گولوگ اعتراض کرتے ہیں کہ برخلاف تعلیم توریت عین حمل میں کیونکر نکاح کیا گیا اور بتول ہونے کے عہد کو کیوں ناحق توڑا گیا اور تعداد از واج کی کیوں بنیاد ڈالی گئی یعنی باوجود پوسف نجار کی پہلی بیوی کے ہونے کے پھر مریم کیوں راضی ہوئی کہ پوسف نجار کے نکاح میں آ وے گر میں کہتا ہوں کہ بیسب مجبوریاں تھیں جو پیش راضی ہوئی کہ اس صورت میں وہ لوگ قابل رحم تھے نہ کہ قابل اعتراض '' (کشتی نوح: ۲۰، مندرجہ روحانی خزائن: ۱۹ مراز اغلام احمد قادیانی)

# ے۔سیدہ مریم صدیقہ میٹا کا اپنے منسوب سے نکاح ہے پہلے تعلق

'' پانچال قریندان کے وہ رسوم ہیں جو یہودیوں سے بہت ملتے ہیں۔مثلاً ان کے بعض قبائل نا تا اور نکاح میں کچھ چندال فرق نہیں سجھتے اورعورتیں اپنے منسوب سے بلا تکلف ملتی ہیں اور ہا تیں کرتی ہیں۔ مریم صدیقہ (میٹا) کا اپنے منسوب یوسف کے ساتھ قبل نکاح کے پھر نا اس اسرائیلی رسم پر پختہ شہادت ہے مگرخوا تین سرحدی کے بعض قبائل میں بیرمما ثلت عورتوں کی اپنے منسوبوں سے صدیے زیادہ ہوتی ہے، جی کہ بعض اوقات نکاح سے پہلے حمل بھی ہو جاتا ہے، جس کو برانہیں مانتے بلکہ ہنسی تھٹھے میں بات کو ٹال دیتے ہیں کیونکہ یہود کی طرح بدلوگ ناتا کو ایک قتم کا نکاح ہی جانتے ہیں جس میں پہلے مہر بھی مقرر ہو جاتا ہے۔'(ایام اصلح :۴۲، مندرجہ روحانی خزائن :۱۲۰۰۳، ۱۲۰۰۳) از مرزاغلام احمد قادیانی)

# صحابه كرام مئالتُومُ كى توبين

### ا ـ سيدنا ابوبكر صديق والنفط كي توبين:

'' میں وہی مہدی ہوں جس کی نسبت ابن سیرین سے سوال کیا گیا کہ کیا وہ ابوبکر (ٹھاٹیڈ) کے درجہ پر ہے تو انھوں نے جواب دیا کہ ابوبکر (ٹھاٹیڈ) کیا، وہ تو بعض انبیاء سے بہتر ہے۔'' (مجموعہ اشتہارات: ۲۷۸/۳ از مرزا غلام احمد قادیانی)

### ٢ ـ سيدنا ابوبكر صديق اورسيدنا عمر فاروق والثيَّا كي توبين:

''ابوبکر وعمر کیا تھے وہ تو غلام احمد ( قادیانی ) کی جوتیوں کے تسمہ کھولنے کے بھی لاکق نہ تھے۔'' (ماہنامہ المہدی بابت جنوری، فروری ۱۹۱۵۔۳۔ ص ۵۷، احمد بیا خجمن اشاعت اسلام )

#### ٣\_مولوي (حکيم) نورالدين، ابوبکر (راثاثيُّهُ) ہے:

"فاکسارع ض کرتا ہے کہ مجھ سے ہماری ہمشیرہ مبارکہ بیگم صاحبہ نے بیان کیا ہے کہ جب حضرت صاحب آخری سفر میں لاہور تشریف لے جانے لگے تو آپ نے ان سے کہا کہ مجھے ایک کام در پیش ہے، دعا کرو اور اگر کوئی خواب آئے تو مجھے بتانا۔ مبارکہ بیگم نے خواب و یکھا کہ وہ چوبارہ پر گئی ہیں اور وہاں حضرت مولوی نورالدین صاحب کتاب لیے بیٹھے ہیں اور کہتے ہیں کہ دیکھواس کتاب میں میرے متعلق حضرت صاحب کے الہامات ہیں اور میں ابوبکر ہوں اور دوسرے دن صبح مبارکہ بیگم سے حضرت صاحب نے پوچھا کہ کیا کوئی خواب دیکھا ہے۔ مبارکہ بیگم نے بیہ خواب سائی تو حضرت صاحب نے فرمایا: "بیخواب اپنی امال کو نہ سنانا۔" مبارکہ بیگم کہتی ہیں کہ "اس خواب سنائی تو حضرت صاحب کے المادی سے کیا مراد ہے۔" (سیرت المہدی: ۳۱ سرکہ المرز ابشیر احمد ایم اے)

#### ۳ ـ زنده علی ، مرده علی :

''پرانی خلافت کا بھگڑا چھوڑو، اب نئ خلافت لو، ایک زندہ علی تم میں موجود ہے۔ اس کو چھوڑتے ہو اور مردہ علی کی تلاش کرتے ہو۔'' (ملفوظات احمریہ: ار ۲۰۰۰، از مرزا غلام احمد قادیانی)

#### ۵\_سیدنا حسین والنفهٔ کی تو بین :

''اور انھوں نے کہا کہ اس شخص (مرزا قادیانی) نے امام حسن اور حسین سے اپنے تئیں اچھا سمجھا، میں کہنا ہوں کہ ہاں اور میرا خداعنقریب ظاہر کر دے گا۔'' (اعجاز احمدی: ۵۲، مندرجہ روحانی خزائن : ۱۹ رسم ۱۲ ،از مرزاغلام احمد قادیانی)

# ۲ ـ کربلا کی سیر:

کربلائے است سیر ہر ام صد حسین است در گریبانم ''میری سیر ہروفت کر بلامیں ہے سو(۱۰۰)حسین ہروفت میری جیب میں ہیں۔'' (نزول اسے: ۹۱۹،مندرجہ روحانی خزائن : ۸ار ۷۷۷،ازمرزا قادیانی)

ے۔ سوحسین قربانی، مرزا قادیانی کی ایک گھڑی کے برابر:

''شہادت کا یبی مفہوم ہے جس کو مدنظر رکھ کرمنے موعود (مرزا قادیانی) نے فرمایا '' کربلائے است سیر ہر آنم صد حسین است در گریبانم

''میرے گریبان میں سوحسین (ٹاٹٹ) ہیں، لوگ اس کے معنی یہ سیجھتے ہیں۔ مسیح موعود (مرزا قادیانی) نے فرمایا ہے۔'' میں سوحسین کے برابر ہوں، لیکن میں کہتا ہوں اس سے بڑھ کراس کا یہ مفہوم ہے کہ سوحسین (ٹراٹٹؤ) کی قربانی کے برابر میری ہر گھڑی کی قربانی ہے۔ وہ شخص جواہل دنیا کے فکروں میں گھلا جاتا ہے، جو ایسے وفت میں کھڑا ہوتا ہے جب کہ ہر طرف تاریکی اور ظلمت پھیلی ہوئی ہے اور اسلام کا نام مٹ رہا ہے، وہ دن رات دنیا کا غم کھاتا ہو، اسلام کو قائم کرنے کے لیے کھڑا ہوتا ہے، کون کہ سکتا ہے کہ اس کی قربانی سوحسین (ٹراٹٹؤ) کے برابر نہ تھی۔ پس میتو ادنیٰ

سوال ہے کہ سے موجود (مرزا قادیانی ) امام حسین ( والفیا ) کے برابر تھے یا ادنی، امام حسین ( والفیا) ولی تھے مگر ان کو وہ غم ادر صدمه کس طرح پہنچ سکتا تھا جو اسلام کو مثنا دیکھ کر حضرت مسیح موعود کو ہوا۔ حسين (دالفيل) اس وقت ہوئے جب كه لا كھول اولياء موجود تھے، اسلام اپني شان وشوكت ميں تھا، الی حالت میں ان کو وہ غم کہاں ہوسکتا تھا جو اس شخص کو ہوا جوایسے ہی حالات میں مبعوث ہوا جن حالات میں خود محمد ( مُنْ الله الله عند بوئي تقى - كياكوئى كهد سكتا ہے كدامام حسين ( والله الله كى شهادت ا لهانی پر ی، وه امام حسین ( رهافیز) کونهیس الهانی پر ی، اس طرح مسیح موعود کی شهادت بھی بہت بردهی ہوئی تھی۔بعض لوگ کہتے ہیں کہ مرزا صاحب اپنے گھر پر بیٹھے رہے پھرکس طرح امام حسین سے بور گئے۔ میں کہتا ہوں کہ محمد ( مُالِیمٌ ) اس طرح فوت ہوئے جس طرح امام حسین ( رُفائینًا) فوت ہوئے تھے؛ نہیں! مگر کوئی ہے جو کہے محد ( تا ای کا قربانی حضرت امام حسین کی قربانی سے کم تھی۔ محد ( تا ایک ایک ایک سینڈ کی قربانی امام حسین ( والله ای ساری عمر کی قربانی سے برھ کرتھی۔ پس جس طرح محمد (منافیظ) کی قربانی بری تھی اس طرح وہ شخص جو انھی حالات میں کھڑا ہو گا جن میں محد (تلالیم) کھڑے ہوئے اس کی قربانی بھی بہت بڑھ کر ہوگی۔ اس کیے می موعود (مرزا قادیانی) نے کہا ہے ....۔

ربود کے سے در کر بیانم صد حسین است در گریبانم کہ مجھ پر تو ہر لمحہ سو کر بلا مصیبتیں گزرتی ہیں اور میں تو ہر گھڑی کر بلا کی سیر کر رہا ہوں۔'' (خطبہ مرزابشیرالدین محمود،روزنامہ الفضل قادیان:ش۰۴/۲۲،۱۳۶۶ جنوری ۲۹۲۲ء)

٨ ـ گاليال ديناسفلول أور كمينول كا كام ہے:

" ناحق گالیاں دینا سفلوں اور کمینوں کا کام ہے۔" (ست بچن ص ۲۱۔ مندرجہ روحانی خزائن: ۱۰ است بچن ص ۲۱۔ مندرجہ روحانی خزائن: ۱۰ است از مرزا غلام احمد قادیانی )

#### ٩۔ بدزبان بدرے:

''برتر ہرایک بدسے وہ ہے جو بد زبان ہے، جس دل میں بینجاست، بیت الخلاء یہی ہے۔'' ( قادیان کے آربیاور ہم: ۴۲، مندرجہ روحانی خزائن : ۴۵۸٫۲۰ ، از مرزاغلام احمد قادیانی )

# مسلمانوں کو گالیاں اور کفر کا فتو کی

#### ابه ولدالحرام:

''اور ہماری فتح کا قائل نہیں ہوگا توصاف سمجھا جاوے گا کہ اس کو ولدالحرام بننے کا شوق ہے اور حلال زادہ نہیں''(انوار اسلام: ۳۰، مندرجہ روحانی خزائن: ۹؍۳۱، از مرز اغلام احمہ قادیانی)

#### ۲ ـ عیسانی، یهودی،مشرک:

''جو میرے مخالف تھے ان کا نام عیسائی اور یہودی اور شرک رکھا گیا۔'' (نزول اُسیّ (حاشیہ) ص۴۔ مندرجد روحانی خزائن: ۸۱ر۳۸۲، از مرزاغلام احمد قادیانی)

#### سـ بدکارعورتوں کی اولاد:

''میری ان کتابوں کو ہرمسلمان محبت کی نظر سے دیکھتا ہے اور اس کے معارف سے فاکدہ اٹھا تا ہے اور میری دعوت کی تصدیق کرتا ہے اور اسے قبول کرتا ہے مگر رنڈیوں (بدکارعورتوں) کی اولا دینے میری تصدیق نہیں گی۔'' (آئینہ کمالات اسلام: ۵۴۸،۵۴۷، مندرجہ روحانی نزائن: ۵۸۵،۵۴۸، از مرزا غلام احمد قادیانی)

اصل عبارت عربی میں ہے، اس کا ترجمہ ہم نے تکھا ہے، مرزا کے الفاظ یہ ہیں: "الذریة البغایا" عربی کا لفظ "البغایا" جمع کا صیغہ ہے۔ واحد اس کا "بغیة " ہے جس کا معنی بدکار، فاحشہ زائیہ ہے۔ خود مرزا نے خطبہ الہامیہ (ص۹۹، مندرجہ روحانی خزائن: ۱۱) میں لفظ "بغایا" کا ترجمہ بازاری عورتیں کیا ہے اور ایسے ہی انجام آتھم کے ص۲۸۲ (مندرجہ روحانی خزائن: ۱۱) نورالحق: ار۱۲۳ (مندرجہ روحانی خزائن: ۱۱) نورالحق: ار۱۲۳ (مندرجہ روحانی خزائن: ۱۷ کا روغیرہ کیا ہے۔

#### س- مردخز ری<sup>عور تی</sup> کتیاں:

۔ ''دشمن ہمارے بیابانوں کے خزیر ہو گئے اوران کی عورتیں کتیوں سے بڑھ گئی ہیں۔' (مجم الہدیٰ : ۵۳، مندرجہ روحانی خزائن :۴مار۵۳، از مرزا غلام احمد قادیانی )

#### ۵\_ مرزا كونه ماننے والا يكا كافر:

''ہرایک ایسا شخص جوموی (علیہ) کو تو مانتا ہے گرعیسی (علیہ) کو نہیں مانتا یا عیسی (علیہ) کو مانتا ہے گرمیسی (علیہ) کو مانتا ہے گرمیسی موعود کو نہیں مانتا وہ نہ صرف کا فر بات ہے گرمی موعود کو نہیں مانتا وہ نہ صرف کا فر بلکہ یکا کا فر اور دائرہ اسلام سے خارج ہے۔'' (کلمۃ الفصل: ۱۱۰۰ز مرزا بشیر احمد ایم اے، ابن مرزا قادیانی)

#### ۲\_جہنمی:

''اور مجھے بثارت دی ہے کہ جس نے تجھے شناخت کرنے کے بعد تیری وشمنی اور تیری مخالفت اختیار کی وہ جہنمی ہے۔'' ( تذکرہ مجموعہ الہامات :۱۲۸/۲۱زمرزا غلام احمد قادیانی) ''خدا تعالیٰ نے میرے پر ظاہر کیا ہے کہ ہرایک شخص جس کو میری دعوت کپنجی ہے اور اس نے مجھے قبول نہیں کیا وہ مسلمان نہیں ہے۔'' ( تذکرہ مجموعہ الہامات : ۲۰۰ طبع دوم از مرزا غلام احمد قادیانی )

### مسلمانوں سے معاشرتی بائیکاٹ

#### اله مسلمانون سے تعلقات حرام:

''ہم تو دیکھتے ہیں کہ سے موعود علیہ نے غیر احمد یوں کے ساتھ صرف وہی سلوک جائز رکھا ہے جو نی کریم مُلَّائِیم نے عیدائیوں کے ساتھ کیا۔ غیر احمد یوں سے ہماری نمازیں الگ کی گئیں ،ان کو لوکیاں دینا حرام قرار دیا گیا، ان کے جنازے پڑھنے سے روکا گیا، اب باقی کیا رہ گیا ہے جو ہم ان کے ساتھ مل کر کر سکتے ہیں۔ دوقتم کے تعلقات ہوتے ہیں: ایک دینی، دوسرے دنیوی۔ دینی تعلق کا سب سے بڑا ذریعہ عبادت کا اکٹھا ہونا ہے اور دنیوی تعلقات کا بھاری ذریعہ رشتہ و ناتا ہے۔ سویہ دونوں ہمارے لیے حرام قرار دیے گئے۔ اگر کہو کہ ہم کو ان کی لڑکیاں لینے کی اجازت ہے اور اگر یہ کہو کہ غیراحمدیوں کو سلام ہے تو میں کہتا ہوں نصاری کی لڑکیاں لینے کی بھی اجازت ہے اور اگر یہ کہو کہ غیراحمدیوں کو سلام

کیوں کہا جاتا ہے تو اس کا جواب میہ ہے کہ حدیث سے ثابت ہے کہ بعض اوقات نبی کریم مُلَّاثِمُ اِ نے یہود تک کوسلام کا جواب دیا ہے۔'' (کلمة الفصل :۱۲۹، ۱۲۹، ۱ز مرزا بشیر احمد ایم اے، ابن مرزا قاد بانی )

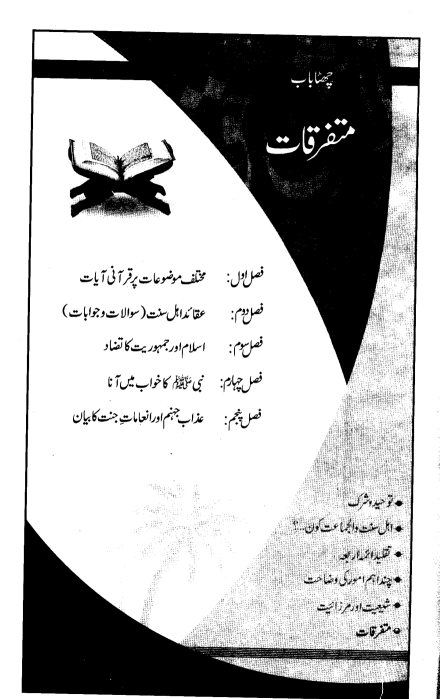
### ٢ مسلمانوں كے بيجيے نماز قطعى حرام:

''خدا نے مجھے اطلاع دی ہے، تمھارے پرحرام ہے اور قطعی حرام ہے کہ کسی مکفر اور مکذب کے بیچے نماز پڑھو، بلکہ چاہیے کہ تمھارا وہی امام ہو جو تم میں سے ہو'' ( تذکرہ مجموعہ الہامات: ۱۸۰۸ از مرزاغلام احمد قادیانی )

اگرآپ قادیانیوں کے بارے میں مکمل تحقیق اور آگاہی چاہتے ہیں تو کتاب'' ثبوت حاضر ہیں'' کا مطالعہ سیجیے، بیرکتاب محمد متین خالدنے لکھی ہے۔



#### www.muhammadilibrary.com



جہوری نظام حکومت میں اصولی طور پریت لیم کیا جاتا ہے کہ
آخری اقتداریا آخری فیصلہ عوام کے پاس ہی ہے۔ یعنی
اقتداراعلیٰ عوام کو حاصل ہے کین اسلامی نقطہ نظرے اقتدار
اعلیٰ نه عوام کو حاصل ہے نہ سر براہ مملکت کو اور نہ کی خاندان یا
ادار کے کو بلکہ اقتداراعلی اللہ تعالیٰ کو حاصل ہے۔ قرآن میں
بیان فرمایا گیا ہے:

فسی بحل کے اللّٰ نِی بیدِ ہم ملکو کے گل شکی عوق الیہ یو

فسی بحل کے اللّٰ نِی بیدِ ہم ملکو کے گل شکی عوق الیہ یو

ن پاک ہے وہ (ذات) جس کے ہاتھ میں ہر چیز کا پورا

اختیار ہے اورائی کی طرف تم کو لوٹ کر جانا ہے۔''

# فصل اول

# مختلف موضوعات برِقرآنی آیات

۷۱ ـ ابلیس جن تھا۔ (الکہف: ۵۰)

۱۸\_ مسلمان نام رکھا۔ (الحج: ۲۸)

9ا۔ انسان کی زندگی کے مراحل۔ (الحج: ۵۔المؤمنون: ۱۲ تا۱۲)

۲۰ برائیوں کونیکیوں میں تبدیل کرنا۔ (الفرقان: ۲۰۱۰)

۲۱\_ شيطان كا دهوكا\_ (فاطر: ۵)

۲۷\_ مومن \_ (يُس: ۱۱)

۲۳۔ شیطان نے اکثریت کو گمراہ کیا۔ (یس: ۲۲)

۲۳ نیک اعمال کے بدلے دنیا کمانا۔ (الشوریٰ: ۲۰ بنی اسرائیل: ۱۹،۱۸)

۲۵\_ ایمان وعمل والے کم ہیں۔ (ص:۲۴)

۲۷\_ دنیا و آخرت \_ ( آل عمران : ۱۵،۱۴ ـ الحدید : ۱۹ تا ۲۱

۲۷ - ایمان کا فائده - (آلعمران: ۱۳۹،۱۳۸)

۲۸۔ اچھے یا برے کام کی سفارش کا بدلا۔ (النساء: ۸۵)

۲۹\_ شيطاني كام\_ (النساء: ۱۱۷ تا۱۱۹)

٠٠- رسول كم معنى بين بهيجا موا اور نبي كمعنى بين الله كا پيغام سنانے والا۔ (مريم: ٥١- الحجر:

۹۷،۱۵\_الخريم:۳)

اس وین حنیف اور آسان ہے۔ (الحج: ۷۸)

۳۲ ـ ظالم کی پیجان،مومن کی پیجان \_ (النور: ۴۷ تا ۵۲)

۳۳- کامیابی کا فارمولا۔ (حم سجدہ: ۳۵،۳۴)

٣٣ ـ كافركون؟ (المحادله:٣،٥ ـ الحج: ٢٢)

۳۵\_ مردول کے لیے ایصال ثواب\_ (القم: ۳۲ تا ۲۲)

٣٦- الله كو قرض وينا - (الحديد: ١١- المزيل: ٢٠)

٣٤ - آخرت مين كامياب مونے والول كى بيجان - (الحشر: ٩)

۳۸\_مشرک کی پیچان۔ (القف: ۹)\_مومن کی پیچان۔ (القف: ۱۰ تا ۱۴) کافر کے اوصاف۔

(القلم: ١٠ تا١١) فلاح يانے والے (الفتس: ٩) بعتى كى بيجيان سي سے كدوه سنت يعنى رسول الله مَا يَيْمُ كَ بِتائ مِوعَ طريق كوكافي نهيل سجمة إ\_ (النساء: ١٥١ ـ الأكزاب: ٢٦،٣٦ تا ١١) ٣٩\_ دوزند گيان، دوموتين\_ (البقرة: ٢٨\_المؤمن: ١١) ۴۰ مسجدول ہے منع کرنا۔ (البقرة :۱۱۳ التوبہ: ۱۸۰۷) m\_ يتيم كے مال كے متعلق\_ (النساء: ۱۰،۲۰مار الانعام: ۱۵۲ بني اسرائيل mm) ۳۴\_ منافق کی نشانیاں۔ (النساء: ۲۱) ۴۳ ماری ان کے آگے، ان کی اللہ کے آگے کی تر دید (جیسا کہ آج لوگ قبرول پر جا کر قبر والوں سے کہتے ہیں کہ ہماری تمھارے آ گے اور تمھاری اللہ کے آ گے ) ایسے لوگ قر آن کی رو ے کافرین (یوس: ۱۸۔ الزمر: ۳) ۲۲ تقليد ناجائز كي جر كث كئ\_ (الأنفال:۲۲ الأحزاب:۳۷) ۲۵ الله تعالی ناظر ہے۔ (القرة: ۹۱، ۲۳۷، ۲۷۳،۲۷۱) ٣٦ \_الله اوراس كے رسول عليم كى نافرمانى ير جميشه دوزخ ميں \_ (الجن ٢٣٠) ۷۷ \_ موت \_ ( آل عمران : ۱۲۸ / ۱۸۵ ، ۱۸۵ ) \_ سب کوموت \_ (العنکبوت : ۵۷ \_ الرحمٰن : ۲۷ ، ۲۷ ) ۸۶ موت کے بعد دنیا میں آنے کا رو۔ (یس: m-الانبیاء: ۹۵) ٩٧ \_موت مؤخرنہیں \_ (المنافقون: ١١) ۵۰\_آخرت میں موت نہیں \_ (ابراہیم: ۱۷ ـ طٰه :۴۷) ۵۱\_ موت اور نیند برابرین \_ (الزمر:۳۳) ۵۲\_اپنااپناعمل بی کام آئے گا۔ (القرة: ۱۳۹،۱۳۴) ۵۳ قبر میں برزخی زندگی۔ (المومن: ۲۰۱۱) ۵/ ۵ وین کو چھیانا جرم ہے۔ (البقرۃ: ۱۵۹) ۵۵\_ نه خوف نه تم (ایسے لوگ کون ہیں؟) (البقرة: ۲۷۷،۲۷۲،۱۱۲،۹۲،۳۹،۳۸) ۵۷\_انکارآیات خطرناک ہے۔ (القرق: ۹۹،۸۵،۳۹،۱۲۱)

۵۷\_آیات میں جھکڑا خطرناک ہے۔ (الثوریٰ: ۱۷۔ ۱۷)

۵۸\_آیات کا میرها مطلب نکالنا خطرناک ہے۔ (حم مجدہ: ۲۰،۵۹ ینس: ۲۰،۵۹)

ود\_ تاب میں اختلاف کرنا خطرناک ہے۔ (البقرة: ٢٠٩١،٨٥،٥٥)

١٠ تنميد ناجائز ہے۔ (الزخرف٣٣٠٣٠ البقرة: ١٣٥،١٣٤ ١١٠)

۱۷۔ الله اور اس کے رسول مُنَالِثِیَّم کے علاوہ کسی کا حکم ماننا طاغوت کی پیروی ہے۔ (البقرۃ: ۲۵۷۔ انتحل: ۳۲)

٦٢\_ حرأم چيزيں\_ (انحل: ١٥٥\_المائدة: ٣\_البقرة: ٣٤١\_الأنعام: ١٣٥)

۹۳\_ قیامت کے دن مشرکوں کا حال \_ (البقرۃ: ۱۶۵ تا ۱۷۷ ـ الائتعام: ۲۲ تا ۲۴ ـ یونس: ۳۶ تا ۳۸ ـ

۱۳ \_ الله كے سامنے استغفار اور توبه كرنى چاہيے، يه بہت فائدہ مند ہے۔ (نوح: ۱۰ تا ۱۲ ـ الأنفال:

۹۵\_الله تحکتا نهیں \_(البقرة : ۲۵٫۲۲) الله کھا تا نهیں \_ (الائعام : ۱۴) الله کو نیندنهیں، اونگھ نهیں \_ (البقرة: ۲۵۵) الله کوموت نهیں \_ (الرحن : ۲۷،۲۷) الله جھولتا نهیں \_ (مریم : ۲۴)

۲۷\_آسان اور زمین میں سب ای سے مانگتے ہیں۔ (الرحمٰن :۳۰،۲۹) وہ ہر روز ایک سنے کام میں لگاہے۔ (الرحمٰن :۳۰،۲۹)

١٤ ـ الله ظاهر اور باطن كوجانتا بـ (البقرة: ٤٤٠٣٣)

۲۸ \_ مرد بے سنتے نہیں \_ (انحل: ۲۰،۱۰ \_ فاطر: ۲۲،۱۴،۱۳،۱۳ \_ الزخرف: ۴،۳ \_ انعمل: ۸۰ \_ الروم: ۵۲ \_ کیس:

٢٦، ٢٤، ١٣\_ الموسمون: ١٢ تا١١، ١٠٠) (مدايد: ١٧٦١ تا ٩٢٥، مدايد: ١٧١٣)

۲۹\_ دنیا میں انسان کو ظاہری اختیار ہے،موت کے بعد ریبھی ختم ہو جاتا ہے۔ (الانحراف: ۱۲۳، ۱۲۵، ۱۲۵) ۱۲۹)

۵۷۔غیراللہ کی عباوت منع ہے۔ (البقرۃ :۸۳۔ آل عمران :۸۰،۷۹،۲۴)

اك شيطاني كام \_ (البقرة : ۱۲۸، ۱۲۹، ۲۰۹، ۲۰۹ ـ المائدة : ۹۱،۹۰)

۲۷۔ الله تعالیٰ نے رسول الله تالین کا ذکر بلند فرمایا۔ (الانشراح: ۲) جس کی تفییر یہ ہے کہ انہیاء اور فرشتوں میں آپ تالین کا نام بلند کیا اور دنیا وآخرت میں آپ تالین کے نام کا چرچا کیا، چنانچہ کوئی مسلمان الله تعالیٰ کا نام نہیں لیتا مگر اس کے ساتھ آپ تالین کا نام ضرور لیتا ہے۔ کلمہ شہادت، اذان، اقامت، خطبہ اور تشہد وغیرہ میں اللہ تعالیٰ کے نام کے بعد آپ مُلَّاثِیُمُ کا نام لیا جا وہیں آپ مُلَّاثِمُمُ نام لیا جا تا ہے اور اللہ تعالیٰ نے جہاں بندوں کو اپنی اطاعت کا حکم فرمایا ہے وہیں آپ مُلَّاثِمُمُ کی اطاعت کا بھی حکم دیا ہے۔

٣٧ ـ الله تعالى نے انسان كوعلم ديا جووہ نہيں جانتا تھا۔ (العلق: ٥)

مرے آپ مالی کے فرمایا اللہ تعالی کی رحمت کے بغیر جنت میں کوئی نہیں جا سکتا، اپنے اعمال کی وجہ سے بھی کوئی جنت میں نہیں جا سکتا۔ صحابہ وی اللہ اللہ عرض کی: ''کیا آپ ( مُلَّ اللہ اللہ علی العمل : فرمایا: ''ہاں! میں بھی۔' [بخاری، کتاب الرقاق، باب القصد والمداومة علی العمل : 1577۔ مسلم، کتاب صفات المنافقین، باب لن یدخل أحد الجنة بعمله، بل برحمة الله تعالی: ۲۸۱٦

٧٥\_ رسول الله مُثَاثِيلًا كا نشانياں وكھانے اور ہدايت دينے سے عجز (عاجز ہونا)۔ (الأنعام:

٥٠،٥٨،٥٤، ١٠٤ القصص: ٥٦)

مندرجه بالامتفرقات میں سے کچھ کی تفصیل درجہ ذیل ہے:

### ا ـ كوئى نبى بھى نفع ونقصان كا ما لك نہيں:

''اے پیغیر! کہددے میں اپنی ذات کے نفع اور نقصان کا بھی ما لک نہیں مگر جو اللہ عالیہ اور اللہ عالیہ اور اللہ علی اللہ علیہ اور مجھے کھے تکلیف نہ پہنچی، میں تو کچھ نہیں مگر (ایک بندہ) ایمان داروں کو ڈرانے والا اور خوشخری دینے والا ہوں۔''(الاعراف: ۱۸۸)

یعنی مشیت البی سے جو کچھ ہونا ہے ہورہا ہے، بچھ میں ذاتی طور پر اتنا بھی اختیار و قدرت نہیں کہ میں اپنی جان ہے کسی نقصان کوروک سکول یا کچھ نفع حاصل کرسکوں۔ (کذائی السلفیہ)

یعنی نہ میں غیب دان ہی ہوں، اگر ایبا ہوتا تو کتنے ہی فائدے ہیں جن کو پیشگی علم کی وجہ سے میں سمیٹ لیتا اور کتنے ہی نقصانات ہیں جن سے قبل از وقت آگاہ ہونے کی بنا پر میں نی جاتا۔ یہاں لفظ ''لو" سے ثابت ہوتا ہے کہ رسول اللہ ٹالیٹی باوجود افضل المرسلین ہونے کے علم غیب نہیں رکھتے تھے، خود واقعہ افک جمارے سامنے ہے۔ اس میں رسول اللہ ٹالیٹی کتنے دنوں تک مضطرب

اور پریشان رہے۔ آخر قرآن میں اللہ تعالیٰ نے سیدہ عائشہ بھٹا کی براء ت نازل فرمائی تو آپ سالٹیا حقیقت حال سے آگاہ ہوئے۔ اس ایک واقعہ ہی سے آپ سالٹیا کو مخارکل اور غیب دان کہنے والے خود ہی فیصلہ کر سکتے ہیں۔

ان آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ انبیاء اور اولیاء کو جو اللہ تعالیٰ نے سب لوگوں سے بڑا بنایا ہے، سو ان میں برائی بہی ہوتی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی راہ بتاتے ہیں اور اس بات میں پچھان کی برائی نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو عالم میں تضرف کی قدرت دے دی ہو کہ موت و حیات ان کے اختیار میں ہویا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو غیب دائی وے دی ہو کہ جس کے احوال جب جاہیں معلوم کر لیں۔ رسلفیہ) اس آیت سے شرک کی جڑ کٹ گئی، جب رسول اللہ طاقیا کو، جو تمام عالم کے سردار ہیں، اپنی جان کے نفع ونقصان کا اختیار ہونہ غیب کی بات معلوم ہوتو کی اور نبی یا ولی یا بزرگ یا فقیر یا جن یا فرشتے کو کیا قدرت ہے کہ کی کو فاکدہ یا نقصان پینچائے یا کوئی غیب کی بات بتائے۔ البت اللہ تعالیٰ جوغیب کی بات رسول اللہ تعالیٰ جوغیب کی بات بتائے۔ البت خن یا فرشتے کو کیا قدرت ہے کہ کس کو فاکدہ یا نقصان پینچائے یا کوئی غیب کی بات بتائے۔ البت خن یا فرشتے کو کیا قدرت ہے کہ کس کو قائدہ یا نقصان کی کومعلوم ہو جاتی اور آپ لوگوں کو اس کی خبر دے دیے۔ (از وحیدی)

### س۔ قیامت کے دن گواہی:

''ویسے ہی ہم نے تم کو (اے مسلمانو!) ایک معتدل امت بنایا، تاکہ تم دومرے لوگوں پر قیامت کے دن) گواہ بنواور پنیم ر سنگانیم کا تم پر گواہ ہوں اور (اے پنیم بر کو قیامت کے دن) گواہ بنواور پنیم ر سنگانیم کا تم پر گواہ ہوں اور (اے پنیم بر کو قبلہ پر تو پہلے تھا (یعنی کعبہ) ہم نے ای کو (دوبارہ) مقرر کر دیا۔ اس کی غرض بیقی کہ ہم کو یہ بات کھل جائے کہ کون پنیم بر کی بیروی کرتا ہے اور کون النے پاؤں پھر جاتا ہے اور قبلہ بدلنا بھاری (یعنی شاق) ہوا گران پر جن کو اللہ تعالی نے راہ بتلائی اور اللہ تعالی تھاری نماز کو بے فائدہ کر دے، یہ نہیں ہوسکت اللہ تو لوگوں پر بڑی شفقت کرنے والا، مہر بان ہے۔' (ابترہ: ۱۳۳۱) لیعنی شمصیں امت وسط قرار دینے سے غرض یہ ہے کہ تم کو دنیا اور آخرت میں لوگوں پر شاہد ہونے کا درجہ حاصل ہو جائے۔ تم قیامت کے دن انبیاء کے حق میں گواہی دو کہ انھوں نے اپنی امتوں تک اللہ تا گھڑا ہے گواہی دیں کہتم نے اس کے مطابق عمل امتوں تک اللہ تا گھڑا ہے گواہی دیں کہتم نے اس کے مطابق عمل امتوں تک اللہ تا گھڑا ہے گواہی دیں کہتم نے اس کے مطابق عمل اور میری امتوں تک اللہ تا گھڑا ہے فرمایا ۔ ''جی اور میری اور میری اور میری اور میری کی تا کہ خرابای اللہ تا گھڑا ہے فرمایا ۔ '' میں اور میری کو کھایا۔ جابر بن عبد اللہ دی گھڑا سے روایت ہے کہ رسول اللہ تا گھڑا ہے فرمایا ۔ '' میں اور میری کو کھایا۔ جابر بن عبد اللہ دی گھڑا سے روایت ہے کہ رسول اللہ تا گھڑا ہے فرمایا ۔ '' میں اور میری

امت قیامت کے دن ایک بلند ٹیلے پر بیٹے ہوں گے کہ جب کوئی امت اپنے نبی علیا کی تکذیب کرے گی تو ہم گوائی دیں گے کہ بے شک اس نبی نے امت کو اللہ تعالیٰ کے احکام پہنچا دیے تھے۔ امت کی بیشہادت قر آن کے بیان پر بنی ہوگی، جسیا کہ صدیث میں ہے کہ اس شہادت پر امت محمد بیت بین اس شہادت پر امت محمد بیت بین الله سُلُ قَدُ بَلَّغُوا )) کہ ہمارے پیغیر نے خبر دی تھی کہ تمام انبیاء نے اپنی امتوں کو اللہ تعالیٰ گا الرُسُلُ قَدُ بَلَّغُوا )) کہ ہمارے پیغیر نے خبر دی تھی کہ تمام انبیاء نے اپنی امتوں کو اللہ تعالیٰ کے احکام پہنچا دیے تھے۔ [ ابن ماجه، أبواب الزهد، باب صفة أمة محمد بیت اس کے اور برے کہ دی شہادت کے متعلق بھی احادیث وارد ہیں۔ ایک حدیث میں ہے ایسے اور برے لوگوں کی تمیز اور معرفت تمھاری شہادت پر ہوگی، جس کی تم نے تعریف کر دی وہ اچھا ہے اور جس کی تم نے تعریف کر دی وہ اچھا ہے اور جس کی تم نے تعریف کر دی وہ اچھا ہے اور جس کی تم نے تعریف کر دی وہ اچھا ہے اور جس کی تم نے تعریف کر دی وہ اچھا ہے اور جس کی تم نے تعریف کر دی وہ اچھا ہے اور جس کی تم نے تعریف کر دی وہ بیان فرمائی تھا اور کی تعمیم محابہ کی شہادت تی پر فرمایا تھا اور ساتھ تی اس کی وجہ بیان فرمائی کہ ﴿ أَنْدُمُ شُهَدَآءُ اللّٰهِ فِی اللّٰدُ رُضِ )) کہ تم زیمن میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے گواہ ہو۔ [بعاری، کتاب الجنائز، باب ثناء الناس علی المیت: ۱۳۶۷]

# سم شهید کی برزخی زندگی:

''اور جولوگ اللہ کی راہ میں مارے جائیں ان کو مردے مت کہو، بلکہ زندہ ہیں کیکن تم کو خرنہیں۔'' (البقرۃ ۱۵۴)

اوپر کی آیت میں اقامت دین کے لیے صبر وصلوۃ سے کام لینے کا تھم دیا گیا ہے۔ اب یہاں جہاد کی ترغیب ہے (کبیر) جب غزوہ بدر میں کچھ صحابہ رفائی شہید ہو گئے تو بعض لوگ کہنے لگے ''فلال مرگیا، اس سے زندگی کا عیش و آرام چھن گیا۔'' بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ شہدوں کے متعلق کفار نے اس قتم کی با تیں کیں، اس پر بیآ بیت نازل ہوئی۔ (فتح البیان و کبیر) شہیدوں کو برزخی حیات حاصل ہے اور احادیث سے ثابت ہے کہ ان کی روعیں جنت میں عیش و آرام سے گزربسر کررہی ہیں۔ (دیکھیے آل عران : ۱۹۹، ۱۹۹) اور قرآن واحادیث سے ثابت ہوتا ہے کہ مرنے کے بعد برزخ میں ہر شخص کو زندگی حاصل ہے۔ (دیکھیے سورۃ المؤمن : ۱۱، ۲۷ سورۃ إبراہیم : ۲۵) مگر موئن کی روح راحت میں ہے اور کافر کی روح کوعذاب ہورہا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

''(اے پینمبر!) جولوگ اللہ کی راہ میں مارے گئے ان کومردہ مت سمجھ، وہ اپنے ما لک کے پاس زندہ ہیں، ان کوروزی ملتی ہے اور اللہ نے جواپی فضل سے ان کو دیا ہے اس پر خوش ہیں اور جولوگ ابھی ان کے پاس نہیں پہنچے ان کے پیچھے (دنیا میں زندہ) ہیں (لیکن جہاد میں مصروف ہیں) ان کی خوشی مناتے ہیں کہ ندان کو ڈر ہوگا اور نیخم اللہ کی نعمت وفضل کی خوشی کر رہے ہیں اور اس کی (خوشی کر رہے ہیں) کہ اللہ مسلمانوں کا ثواب ضائع نہیں کرتا۔'' (آل عمران: ۱۲۹ تا ۱۲۱)

احادیث میں ہے کہ شہداء کی رومیں سنر پرندوں کے پیٹ میں جنت کی سیر کرتی ہیں اور عرش کے نیچ قند ملوں کے ساتھ آورزاں رہتی ہیں۔ [مسلم، کتاب الإمارة، باب بیان أن أرواح الشهداء ..... الخ: ۱۸۸۷] عالم برزخ کی بیزندگی شہداء کو حاصل ہے۔

(نيز ديكھيے: القرة: ۱۵۴) ثابت ہوا كه شهداء جنت ميں زندہ ہيں، اپني قبرول ميں زندہ نہيں۔

## ۵ \_ مولوبوں اور درویشوں کے غلط کام:

"بے شک ہم نے تورات اتاری، اس میں ہدایت اور روشی ہے، اللہ کے تالیع فرمان پیغیر (جوسیدنا موئی علیہ اللہ کے تالیع فرمان پیغیر اور جوسیدنا موئی علیہ کے بعد بنی اسرائیل میں آئے) یہودیوں کو اس کے موافق حکم دیتے رہے اور پیغیبروں کے علاوہ مشائخ اور مولوی (بھی اس پر حکم دیتے رہے) اس واسطے کہ اللہ تعالیٰ کی کتاب کے وہ حافظ (امانتدار) بنائے گئے تھے اور اس کی تکہبانی کرتے تھے تو اے یہود! لوگوں سے مت ڈرو اور مجھ سے ڈرو اور میری آئیوں کے بدلے (دنیا کا) تھوڑا مول مت لو (رشوت کھا کرمیرے حکم مت چھپاؤ) اور جولوگ اللہ تعالیٰ کے اترے کے موافق حکم نہ دیں وہی کافر ہیں۔" (المائدة: ۲۲۲)

حسن بھری فرماتے ہیں کہ حکام پر اللہ تعالی نے تین چیزیں لازم کی ہیں: خواہش کی پیروی نہ کریں، درست فیصلہ کرنے میں کسی کی پروا نہ کریں اور رشوت لے کر غلط فیصلہ نہ کریں۔ اور سور ہ ما کہ وہ ہی میں ہے:

''ان کے مشائخ اور مولوی جھوٹ بولنے اور حرام کا مال کھا جانے سے ان کومنع کیول نہیں کرتے، بے شک برا (کام) کرتے رہے۔'' (المائدۃ :۲۳) یعنی جنھوں نے سچ بات کہنے اور منکرات سے رو کئے سے اپنی زبانوں کو گنگ بنالیا ہے ایسے مشائخ اورمولو یوں کو یقینا گناہ کرنے والوں سے بھی سخت سزا ملے گی۔ (ابن جریر) اور ان کی بری خصلتوں کا ذکر کرتے ہوئے ،سور ہُ تو بہ میں اللہ تعالیٰ فرما تا ہے: ''ان لوگوں نے اپنے مولویوں اور درویثوں(علاء ومشائخ) کواورمسیح مریم کے بیٹے کو اللہ کے سوا (جو اکیلا ہے) واتا بنالیا، حالانکہ ان کو (اللہ کے پاس سے) اور کچھ نہیں یمی تھم ملا تھا کہ ایک(ا کیلے سیح) اللہ کی برستش کریں، اس کے سوا کوئی سیا معبود نہیں (سب جھوٹے معبود ہیں) وہ ان لوگوں کے شرک سے یاک ہے۔(بیالوگ) چاہتے ہیں کہ اللہ کے نور (قرآن یا دین یا پیغیمر کی پیغیمری) کو اپنے منہ سے (جھوٹی باتیں بنا کر) بجھا دیں اور اللہ تو ماننے والانہیں جب تک اپنے نور کو پورا نہ کرے، گو کافر برا مانیں۔ وہی اللہ ہے جس نے اپنے پیغیبر کو ہدایت کی باتیں(معجزے اور شریعت کے احکام) اور سچا دین (اسلام) دے کر بھیجا۔ اس لیے کہ اس کو (یعنی پیغیمر کو یا دین اسلام کو) ہر دین پر غالب کرے گومشرک برا مانیں ۔مسلمانو! (اہل کتاب کے ) بہت سے مولوی اور مشائخ لوگوں کے مال ناحق کھا جاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی راہ سے (لوگوں کو) روکتے ہیں'' (التوبہ: ۳۲ تا ۳۲۳)

یعنی رشوت لے کر، غلط مسکلے بتا کر، رسول الله طالیۃ کے متعلق بشارتوں کو چھپا کر اور ان کو غلط معنی پہنا کر اور لوگوں کو دین کی حفاظت اور تبلیغ دین کا چکمہ دے کر۔ امام رازی فرماتے ہیں: ''فی زمانہ بھی بہت سے علماء اور مشائخ اس طرح کے حیلے حوالوں سے لوگوں کے مال ہضم کر رہے ہیں۔'' (کبیر، ابن کثیر)

### ۲۲-نیک اعمال کے بدلے دنیا کمانا:

''جو کوئی (نیک عمل کرکے) آخرت کی تھیتی (وہاں کا ثواب) چاہے ہم اس کی تھیتی اور بڑھائیں گے اور جو کوئی دنیا کی تھیتی چاہے (یہاں کا فائدہ، مال ومتاع) ہم اس کو وہی دیں گے اور آخرت میں پچھ حصداس کا نہ رہے گا۔'' (الشور کی: ۲۰)

یعن ہم اسے دنیا میں نیک کاموں کی زیادہ توفیق دیتے ہیں اور آخرت میں دس سے سات سو

گنا تک اس کا اجر بڑھا ئیں گے اور جو دنیا کی کھیتی چاہے اس کا آخرت میں کوئی حصنہیں، کیونکہ اس نے جو اعمال کیے اس سے اس کی نیت یہ تھی ہی نہیں کہ آخرت کا ثواب حاصل کیا جائے۔ ایک حدیث میں بھی ہے کہ جو شخص آخرت کاعمل کر کے دنیا چاہے گا اس کے لیے آخرت میں پچھ حصہ نہ ہوگا۔ (دیکھیے: بنی إسرائیل: ۱۹۰۱۸)

شاہ صاحب لکھتے ہیں: ''دنیا کے واسطے جومحنت کرے موافق قسمت کے ملے بیاس کی محنت کا فائدہ آخرت میں نہیں۔''

اورسورہ بنی اسرائیل میں ہے:

''جوشخص دنیا کی بھلائی چاہتا ہوتو جتنا ہم چاہتے ہیں اس کو جلدی ہے دنیا میں دے دیتے ہیں پھر (آخرت میں تو) ہم نے اس کے لیے دوزخ تھہرا رکھی ہے جس میں برے حالوں مردود ہوکراس کو جانا ہے اور جوشخص (اچھے عمل کرکے) آخرت کی بھلائی چاہتا ہو اور اس کے لیے جیسی کوشش کرنی چاہیے ولیمی کوشش کرے اور ائیما ندار ہوتو ایسے لوگوں کی کوشش اللہ کی درگاہ میں قبول ہوگ۔ دنیا چاہئے والے اور آخرت چاہئے والے ہرایک کو ہم تیرے پروردگار کی بخشش سے مدددیتے ہیں اور تیرے رب کی بخشش سے مدددیتے ہیں اور تیرے رب کی بخشش کسی نے نہیں گھیری۔'' (بنی اسرائیل: ۱۵ تا ۲۰)

لینی وہ نیک اعمال محض اس لیے کرتا ہو کہ اسے دنیا کا فائدہ اور اس کی خوشحالی حاصل ہوجیسے منافق باریا کار۔

لعنی اس کا مقصد پورا کر دیتے ہیں مگر اتنانہیں جتنا وہ جاہتا ہے بلکہ جتنا ہم جاہتے ہیں۔ پہلے گزر چکا ہے کہ سورۂ ہود کی آیت: ﴿ نُوفِّ اِلْيُهِمْ أَعْمَا لَهُمْ ﴾ [هود: ١٥] اس آیت کے ساتھ مقید ہے۔

### ۵۲٬۳۵\_ایصال ثواب کی حقیقت :

''مویٰ (علیاً) کی کتاب کے ورقوں میں ہے اور ابراہیم (علیاً) کی کتاب کے ورقوں میں جس نے اللہ کا حق پورا ادا کیا ان کتابوں میں یہ لکھا ہے کہ کوئی بوجھ اٹھانے والا دوسرے کے گناہوں کا بوجھ نہیں اٹھائے گا اور یہ بھی لکھا ہے کہ آ دمی کو اپنی ہی کوشش سے ایمان سے فائدہ ہوگا اور بید کہ اس کی کوشش آ گے چل کر اور قیامت کے دن اس کو دکھائی جائے گی۔'' (النجم: ۳۱ تا ۴۸)

لیعنی کسی دوسرے کاعمل فائدہ نہیں دے سکتا۔ ہوسکتا ہے کہ ابراہیم اور موئی عیالا کی شریعت میں بیت میں بیت میں ہوسکتا ہے کہ ابراہیم اور موئی عیالا کی شریعت میں بی مستثنیات ہیں، مثلاً گنہگاروں کے لیے انبیاء اور فرشتوں کی شفاعت، مردوں کے لیے زندوں کی دعا اور باپ کے عمل سے اولاد کے درجوں کا بلند ہونا تو قرآن سے ثابت ہے اور میت کی طرف سے صدقہ و خیرات اور حج کرنا وغیرہ کا نافع ہونا تھے احادیث سے ثابت ہے، اب رہی نماز اور قرآن خوانی تو اس کے متعلق چونکہ قرآن یا کسی حدیث میں صراحت نہیں ہے اس لیے بیاس آیت کے عام حکم کے تحت رہیں گے اور انسان کی اولاد بھی چونکہ اس کی سعی کا نتیجہ ہے، اس لیے اس کے نیک عمل کا ثواب پہنچنا اس آیت کے تحت داخل ہے۔ ( قرطبی)

## ۱۲۲ - تقليد حجهوره و، انتاع رسول كرو:

''مسلمانو! جب رسول ( مُنَّاقِيًّا) تم كو ايسے كام كے ليے بلائے جس ميں تمھارى زندگى ہے تو الله اور اس كے رسول ( مُنَّاقِيًّا) كا حكم مانو (جواب دو۔ فو رأحاضر ہو جاؤ) اور يہ سمجھ لوكہ الله آدى اور اس كے دل كے نتج ميں آڑ ہوجاتا ہے اور تم كو آخر اسى كى طرف جمع ہوناہے ، وہ ہر كام كا بدلا دے گا۔'' ( الاُنقال : ۲۲)

لین اللہ اور اس کے رسول کی دعوت پر لبیک کہناتم پر لازم ہے۔ ''وہ جو شخصیں زندگی بخشا ہے'' میں علائے سلف سے مختلف اقوال منقول ہیں، بعض نے ایمان و اسلام اور بعض نے قرآن لیکن اکثر نے اس سے جہاد مراد لیا ہے کیونکہ جہاد دنیا وآخرت میں زندگی کا سب سے بڑا ذریعہ ہوادر پھر سیاق کلام کے مناسب بھی بہی ہے لیکن اگر اس سے مراد حق و ثواب لیاجائے تو قرآن، ایمان، جہاد اور اطاعت کے جملہ امور کو پر لفظ شامل ہو جاتا ہے۔ مولا ناعلامہ وحید الزماں کھتے ہیں: ایمان، جہاد اور اطاعت کے جملہ امور کو پر لفظ شامل ہو جاتا ہے۔ مولا ناعلامہ وحید الزماں کھتے ہیں: "ان آیات سے تقلید ناجائز کی جڑ کٹ گئی۔ جب اللہ کا تھم سے کہ رسول اللہ شائیم کا کہا مانو تو کیونکر بیدرست ہوسکتا ہے کہ رسول اللہ شائیم کی بات پر عمل کیا جائے۔ دوسرے انکہ تو رسول اللہ شائیم کا تھم معلوم جائے۔ دوسرے انکہ تو رسول اللہ شائیم کا تھم معلوم جائے۔ دوسرے انکہ تو رسول اللہ شائیم کا تھم معلوم

ہوجائے تو تابعداروں کی بات سننا اور رسول اللہ مَنَّ النِّمُ کا کہنا نہ ماننا اپنے آپ کو تباہ کر ناہے، اللہ تعالیٰ ہرمسلمان کواس ہے محفوظ رکھے۔(مخضراز وحیدی)

اسی طرح یہ بات بھی ثابت ہوتی ہے کہ حق واضح ہو جانے کے بعد بھی اگر کوئی اللہ اور اس کے رسول مُن اللہ کا کہا نہ مانے تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے انسان کو یہ سزا ملتی ہے کہ وہ انسان اور اس کے دل کے درمیان حائل ہوجاتا ہے اور اس کے بعد اللہ اور اس کے رسول مُنالیہ کی دعوت پر لیک کہنے کی تو فیق نہیں ملتی، چیسے فرمایا:

﴿ فَلَتَّا زَاغُوٓ الزَاخَ اللَّهُ قُلُوْبَهُمْ ﴾ [ الصف: ٥]

''وہ خود ٹیڑ ھے ہو گئے تواللہ نے ان کے دلوں کو ٹیڑ ھا کر دیا۔''

آیت کے بیم معنی سیرنا ابن عباس بھا نی اور جمہور مفسرین نے بیان فرمائے ہیں۔ (ابن کیر)
ابن قیم بھلٹ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ آدمی کے دل کے قریب ہے، اس لیے کہ وہ انسان کے دل
کے حالات سے خوب واقف ہے، اسے خوب معلوم ہے کہتم اللہ اور اس کے رسول تا نی کی وعوت
پر اخلاص سے لبیک کہہ رہے ہو یا کسی دوسرے جذبے سے ، مطلب بیہ ہے کہ دلول میں اخلاص
پیدا کرو۔ (الفواد) شاہ صاحب اس آیت کی تشریح بی فرماتے ہیں کہ تھم بجالا نے میں دیر نہ کرو،
شاید اس وقت دل ایبا نہ رہے، دل اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ امام رازی فرماتے ہیں اللہ کا حاکل ہونا
موت سے کنابیہ ہو یعنی موت آنے سے قبل نیکی اور اطاعت بجالاؤ۔ اس کے بعد ﴿وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَنْسُرُونَ ﴾ کے جملے سے بھی اس معنی کی تا تیہ ہوتی ہے۔ (رازی)

## ۵۸\_آیات کا میرها مطلب نکالنے کی ندمت:

''جو لوگ ہماری آیتوں کا (جان بوجھ کر) ٹیڑھا مطلب نکالتے ہیں وہ ہم سے چھپے ہوئے نہیں (ان کا حال ہم کومعلوم ہے) بھلا جو کوئی دوزخ میں ڈالا جائے وہ بہتر ہے یا جو قیامت کے دن بے کھٹلے آئے، جو چاہوسو کرلو، وہتمھارے کاموں کو دیکھ رہاہے۔''

[حم السجدة: ٤٠]

لفظی تر جمہ یہ ہے:''جولوگ ہماری آیات میں الحاد کرتے ہیں'' الحاد کے معنیٰ ہیں حق سے پھر کر میڑھی راہ اختیار کرنا۔ اللہ تعالیٰ کی آیات میں الحادیہ ہے کہ ان کا سیدھا سادا اور واضح مطلب لینے کی بجائے غیر متعلق بحثیں کرے اور انھیں غلط مطلب پہنانے کی کوشش کرے، جولوگ مسلمان ہوکر باطل نظریات، مثلاً: انکار حدیث، اشتراکیت، سرمایہ داری، بدعات وغیرہ کے حامی بن جاتے ہیں وہ یہی طرز اختیار کرتے ہیں، خود بھی گمراہ ہوتے ہیں اور دوسروں کو بھی گمراہ کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

۔ اس میں سخت سر زنش بھی ہے کہ ایسے لوگ ہاری گر فت سے نی کر کہیں نہیں جاسکتے۔سورۂ یونس میں ہے:

''اے پیغمبر! ان لوگوں سے پوچھ، بھلا بتلاؤ تو سہی اللہ نے جو روزی تمھارے لیے اتاری پھر تم نے اس میں سے کچھ حلال تھہرائے کچھ حرام (اے پیغبر!) کہد دے کیا اللہ نے تم کو میے تکم دیا یا تم اپنی طرف سے اللہ پر جھوٹ باندھتے ہو اور جو لوگ اللہ تعالی پر جھوٹ باندھتے ہیں انھوں نے قیامت کے دن کو کیا سمجھ رکھا ہے، بے شک اللہ تو لوگوں پر فضل کرتا ہے، بہت لوگ شکر نہیں کرتے '' (یونس: ۱۹۰۵۹)

اس سے معلوم ہوا کہ اپی خواہشوں سے حرام کو حلال اور حلال کو حرام قرار دینا اللہ پر جھوٹ
باند ھنے کے مترادف ہے۔ (ابن کثیر) قاضی شوکانی فرماتے ہیں اس آیت میں ان مقلد حضرات
کے لیے سخت وعید ہے جو فتوے کی کری پر بیٹھ کر حلال اور حرام، جواز و عدم جواز کے فتوے صادر
کرتے ہیں، حالانکہ ان کا مبلغ علم صرف اتنا ہوتا ہے کہ امت کے کسی ایک شخص نے جو بات کہہ
دی ہے اسے نقل کر دیتے ہیں، گویا انھوں نے اس شخص کو ایک شارع کی حیثیت دے رکھی ہے،
کتاب وسنت کے جس تھم پر اس نے عمل کیا اس پر یہ بھی عمل کریں گے اور جو چیز اسے نہ پنچی یا
کتاب وسنت کے جس تھم پر اس نے عمل کیا اس پر یہ بھی عمل کریں گے اور جو چیز اسے نہ پنچی یا
کینی مگر وہ اسے ٹھیک طرح سمجھ نہ سکا یا سمجھا گر اپنے اجتہاد و ترجیح میں غلطی کر بیٹیا وہ ان کی نظر
میں منسوخ اور مرفوع الحکم ہے، حالانکہ جس کی بیلوگ تقلید کر رہے ہیں وہ بھی اس شریعت اور اس

### سورة انعام كا خلاصه:

سورۃ الاُنعام اصول عقائد کے اثبات اورمشرکین واہل بدعت کے اقوال کے ابطال میں ایک اصل کی حثیت رکھتی ہے بلکہ پورےعلم اصول یعنی عقائد پرحاوی ہے۔ (شوکانی وکبیر) اس سورت

كا خلاصه درج ذيل ہے:

(۱) ولائل توحيد : اتا ۲،۲،۱۳،۱۳،۱۳،۲۳ تا ۲۴ ـ ۹۶ تا۹۹، ۱۸۱ تا ۱۸۳ ـ (۲) دليل لاؤ : ۱۲۸، ۱۴۹، ۱۵۰، ۱۵۰ (۳) کسی چیز (شے) کواللہ کا شریک نه بناؤ: ۱۵۱ (۴) اللہ کے برابر کوئی نہیں، غیراللّٰہ کو اللّٰہ کے برابر سمجھنا کفرہے: ۱،۰۵۰۔ (۵) انسان مٹی سے پیدا کیا گیا:۲۔ (۲) اللّٰہ سب ظاہر اور باطن جانتاہے: ۱۳۲۰/۱۳۲۰، ۱۳۲۰/۱۳۱، ۱۳۹\_(۷) سب کیھاللد کا ہے: ۱۳۔ (۸) رسول الله (اور امت کو) الله کے حکم (آسانی ہدایت) ماننے کا حکم دیا گیا: ۱۴، ۱۵، ۵۰، ۵۲، ۵۷، ۵۰، ۴۰، ۱۳۱۱ تا ۱۲۱۱،۱۲۱،۱۲۱، ۱۲۵، ۱۲۸، ۱۵۰،۱۵۰ تا ۱۵۱،۱۲۲ تا ۱۲۵ مرف الله تعالی نفع ونقصان کا ما لک ہے: کا، ۱۳۵۸، ۳۹، ۲۳، ۵۰، ۵۰، ۵۰، ۵۸، ۵۰، ۵۴، ۵۲، ۱۸، ف ۱، ۹۸، ۲۸، کر، ۸۸، کوا، الله ۱۳۲،۱۳۳۰،۱۲۵ فائده ۸۱: اس امت کے کلمہ گو پیر پرست بھی اہل توحید ہے کہتے ہیں جو شخص بڑے پیر کی گیارهویں چھوڑ دے اس کا بیٹا یا بھینس مرجاتی ہے، یا کوئی اور نقصان پہنچ جاتا ہے، تو ان کا بھی يهى جواب ہے جو ابرائيم عليا نے اس آيت ميں ديا ہے۔ (١٠) معبود ايك ہے، شرك سے آپ مُلَيْظِ (اورامت) کومنع کیا گیاہے: ۱۹،۱۲۱ تا ۱۲۵ ـ(۱۱) مشرکین قیامت کے دن شرک سے مکر جا كيس كے: ٢٢ تا ٢٧- (١٢) بدايت رسول كا ننات عَلَيْظِ كے اختيار ميں نہيں: ٣٣ تا ٣٥\_ (١٣) غیراللہ کو یکارنا شرک ہے: ۲۰،۴۰ ، ۲۲ تا ۲۷\_ (۱۴) معبود کون ہے؟: ۲۸، ۱۰۲،۱۹ (۱۵) غیراللہ كو يكارنا ان كى عبادت ہے: ٥٦- (١٦) الله خالق ہے: ٢٠١٥-١٠١٥- (١٤) يَرَوُا: ٢-(١٨) الله تعالى ناظر ہے: ١٣، ١١٥\_(١٩) معجزات كا اختيار آپ من في ان ٣٥ ، ٣٥ ، ٣٥ وار (٢٠) آپ نافی کے پاس اللہ کے خزانے نہیں، آپ غیب نہیں جانے: ۵۹،۵۰ (۲۱) آپ نافی ا کا اللہ بھی اللہ ہے: ۱۹۔ (۲۲) آپ ٹاٹیٹم کسی کے نفع ونقصان کے مالک نہیں: ۵۲،۵۷،۵۸، ۲۲، ۱۰۰ (۲۳) پنیمبر صرف بشیر و نذیر تھے: ۸۸ (۲۴) شفاعت الله کے اختیار میں ہے اور وبی والی لیعنی کارساز ہے: ۹۴، ۵۱، ۷۰\_ (۲۵) قرآن کے متعلق: ۱۰۴،۱۹،۵۵، ۱۰۴،۱۵۳،۱۲ تا ے ۱۵۔ ۱۲۱، ۹۲، ۲۲۱ وین میں بنسی نداق منع ہے: ۱۰ ۵۔ (۲۷) الله تعالیٰ کن فیکون کامالک ہے: ۷۳\_ (۲۸) اللہ تعالیٰ علی کل ثنی ء قدیر ہے: ۷۱\_ (۲۹) پہلے ایمان پیرعمل : ۴۸\_ (۳۰) انکار آیات : ۲۱، ۲۱، ۲۷، ۹۳، ۹۹، ۹۹، ۹۳، و ساول کی الله نے مدد کی : ۳۳ (۳۲) اعمال این این:۵۲\_ (۳۳) الله سب جهانول کا رب (داتا) ہے: ۵۵، ۱۲۲،۱۲۱،۹۲۱\_ (۳۴) الله وباب

(واتا) ہے: ۸۴ \_ (۳۵) الله آپ على كارب (واتا) ہے: ۱۵، ۵۵، ۱۰،۱۱۲،۱۱۲،۱۱۱، ١١١، ١١١، ۲۱،۲۳۱،۲۳۱،۵۸،۵۲،۱۲۱ (۳۲) الله ايراييم كا رب (داتا) ب: ۲۷، ۷۷، ۸۵، ۸۰ (س) مشركين مكه كے كام: ۱۳۳ ما ۲۷، ۱،۶۹، ۱۲۲ ما ۱۲۳، ۲۷، ۲۹، ۱۹، ۲۵، ۱۷، ۱۳۰۱ ما ۱۲۱۰ اا، ۱۱۹، ف : ۲۷ (الف) وه غيرالله كو يكارتے تھے، لہذا مشرك قرار پائے : ۲۳ تا ۲۲ اور ۴۸، ۲۸، ا ١٠٤٥ ـ (ب) وه غيرالله كوالله كے برابر تضبراتے تھے، اس ليے كافر قراريائے: ١ (ج) وه الله كي آیوں سے منہ کھیر لیتے تھے: ۴۔ ( د ) وہ غیراللہ کواپنا والی لینی کارساز بناتے تھے، اس لیے مشرک تشہرے: ۱۴، ۵۱، ۵۱، ۷۰۔ (ر) وہ غیراللہ کو اللہ کا شریک تشہراتے لیکن قیامت کے دن مکر جائیں گے۔۲۲ تا ۲۴\_ (س) ترجمہ: ۲۷\_ (اور وہ لوگوں کواس سے روکتے ہیں اورخود بھی الگ رہتے میں اور یہ لوگ کچھ نہیں مگر اینے تیکن آپ تباہ کرتے ہیں اور سجھتے نہیں اور اے پینمبر! اگر توان کواس وقت دیکھیے جب دوزخ پرتھہرائے جا کیں گے تو عجب تماشا یا بڑا ہولناک سانحہ دیکھے گا، سے کہتے ہوں گے کاش! پھرہم دنیا میں بھیج دیے جائیں اوراب کی باراپنے مالک کی آیتوں کوجھٹلائیں نہیں اور ایماندار ہوجا ئیں، یہ جوخود آرز و کریں گے وہ بھی سیجے دل سے نہیں، ایمان کو اچھاسمجھ کر نہیں، بلکہ جس بات کو پہلے وہ چھیاتے تھے وہ ان کے سامنے کھل گئی۔ یعنی صرف قرآن برطعن کرنے پر ہی اکتفانہیں کرتے بلکہ قرآن سننے اورآنخضرت مُلَّاثِيْمُ پر ایمان لانے سے دوسرے لوگوں کو بھی منع کرتے ہیں۔ ( کذا فی الکبیر) بہت سے بدعت پرست علماء اپنے ماننے والوں کو اس قرآن مجید کا ترجمہ پڑھنے سے منع کرتے ہیں کہ کہیں وہ عشق و جذب، یا گل بن کی بھول بھلیوں يے نكل كر وہاني ( أيك داتا كو ماننے والے) نه بن جائيں ( لاحول ولا قوة الا بالله العلى العظيم) (ص) وہ آسانی ہدایت کی بجائے اپنے خیالات وخواہشات اور اٹکل یچو کی پیروی کرتے تھے: ١١١، ١١٩، ١٥٠، ١٦١، ١٥٣، ٥٦ ـ (ع) وه الله يرجموك باند حته تنفي : ( ٢ ) ٢١ ـ ( ٣٨ ) دون الله غیرالله: ۵۰،۵۰، ۷۱، ۵۱، ۴۷، ۱۶۴، ۱۹۴۱ و (۳۹) توبه: ۵۰ \_ (۴۰) مشرکین مکه رسول کا نئات کی قوم تھے: ۲۲۔ (۴۱) اللہ کی ہدایت ہی اصل ہدایت ہے: ۷۱۔ (۴۲) ابراہیم ملیاہ سب کو چھوڑ کر الله ك موك : 22 ما ١٨ ـ ١٢١ ـ (٣٣) برايت الله ك اختيار مي ب : ١٨ ما ١٨ م ( ٢٣) شرک کسی کومعاف نہیں خواہ نبی ہو: (۲) ۸۸ تا ۸۸\_ (۳۵) آپ مَنْ اَبِّيْمَ بشر، سب انبیاء عَيْلِمُّا بشر: ۱۹،۳۳۱، ۲۲،۸۸ تا۸۸،۲۸ سب اولاد آدم : ۱۳،۹۸ (۴۶) الله کی قدر نه کی : ۹۱ ـ (۳۷)



فصل دوم

# عقائد المل سنت (سوالات وجوابات)

سوال: الله تعالى نے ہمیں دنیا میں کس لیے پیدا کیا؟

جواب: الله تعالیٰ نے ہمیں صرف اپنی بندگی کے لیے پیدا کیا ہے۔ الله تعالی فرما تا ہے

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ والذاريات: ٥٦] "اور مين في جزل اور

انسانوں کوصرف اس لیے پیدا کیا کہ وہ میری عبادت کریں۔'' اور پیجمی فرمایا:

﴿ وَقَطْمَى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوْ اللَّهِ آلِيَّا ﴾ [بنى إسرائيل: ٢٣] "تمهارے رب نے فرمايا كداس كے سواكس كى عبادت نہ كرو-"

سوال: توحيد كو قبول كرنے كاكيا فائده ہے؟

جواب: جو شخص سے دل سے لاالہ الااللہ کہتا ہے اور اپنے ایمان میں شرک کی ملاوٹ نہیں کرتا اس ن میں میں میں میں اس کی تاریخ دیا ہے۔

رِ دوزخ کی آگ حرام ہے اور اس کا مقام جنت ہے۔ ﴿ اَلَّذِینَ اَمَنُوْا وَلَمُهُ یَكِیْسُوۤا اِیْمَا لَهُمُ بِظُلْمِهِ اُولَیْكَ لَهُمُ الْاَمْنُ وَهُمْ هُمُهَتَدُوْنَ ﴾

[الأنعام: ٨٣]

''جولوگ ایمان لائے اور انھوں نے اپنے ایمان میں ظلم کی آمیزش نہیں کی تو ایسے '' ہولوگ ایمان لائے اور انھوں نے اپنے ایمان میں ظلم کی آمیزش نہیں کی تو ایسے

لوگوں کے لیے امن ہے اور یہی لوگ ہدایت پانے والے ہیں۔'' رسول الله مَالْیُرُمُ نے فرمایا کہ اس آیت میں ظلم سے مراد شرک ہے۔[ بخاری، کتاب الإیمان،

باب ظلم دون ظلم: ٣٢ مسلم، كتاب الإيمان، باب صدق الإيمان و إخلاصه: ١٢٤]

باب طلم رون طلم ، المحاصليم المحاصلية و المحاصلية و المحتمد المحتمد و المحتمد و الله 
من مات على التوحيد دخل الجنة : ٢٩ ]

سوال: الله تعالى نے انبيائے كرام عِينهم كو دنيا ميں كيوں بھيجا؟

جواب: الله تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَمَا ٓ ٱرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُولِ إِلَّا نُوْحِيْ إِلَيْهِ آنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا آنَا فَاعْبُدُونِ ﴾

[الأنبياء: ٢٥]

''اور ہم نے آپ سے پہلے جو رسول بھیج ان کی طرف یہی وحی کی کہ میرے سوا کوئی معبود نہیں، پس میری عبادت کرو۔''

معلوم ہوا کہ انبیائے کرام ﷺ کومبعوث کرنے کا مقصد ہی یہ ہے کہ لوگوں کو تو حید کی دعوت دی جائے اور لوگ اللہ کے سواکسی اور کی عبادت نہ کریں۔

سوال: کیامسلم بننے کے لیے لاالہ الاللہ کے معنی جاننا ضروری ہیں؟

جواب: مسلم بننے کے لیے شرط اول میہ ہے کہ اسے لا اللہ اللہ کے معنی معلوم ہوں، اسے پتا ہو کہ کلمہ پڑھنے سے اسے کن کن باتوں کو ماننا پڑے گا اور کن کن باتوں کا انکار کرنا پڑے

كا ـ الله تعالى الني آخرى نبي محمد مَثَاليُّمُ كُوفر ما تا ب

﴿ فَاعْلَمْ اَنَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّاللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩]

''پس جان لو کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی اللہ (معبود ) نہیں۔'' میاسین کریں کی ایس

معلوم ہوا کہ کفر سے نکل آنے اور ایمان میں داخل ہوکر اپنے درجات بلند کرنے کے لیے علم شرط اول ہے۔ سیدنا عثمان ڈاٹنڈ سے روایت ہے کہ رسول الله تُلٹی نے فرمایا: ''جواس حال میں مر جائے کہ وہ اس بات کاعلم رکھتا ہو کہ اللہ کے سواکوئی الہنہیں، جنت میں داخل ہوگا۔'' اس علم سے مراد دل کی تقیدیق اور زبان کا اقرار ہے۔[مسلم، کتاب الإیمان، باب الدلیل علی أن من مات علی التوحید دخل الجنة قطعًا: ٢٦]

سوال: توحیدالاساء والصفات سے کیا مراد ہے؟

جواب: توحید صفات سے مرادیہ ہے کہ اللہ کی تشریح میں درج شدہ تمام صفات باری تعالیٰ پر ایمان لانے کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی ان سب صفات کا بھی اقرار کیا جائے جن سے اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں اپنے آپ کوموصوف کیا، مثلاً اللہ تعالیٰ عرش پرمستوی ہے۔ (طٰہٰ: ۵) اللہ

تعالیٰ نے موٹی ملیکلا سے کلام کیا۔ (النیاہ:۱۷۲۷) اللہ تبالی نہیں میں ایک اس کا میں ایک اس کا میں ہوئیں کا میں

سے بنایا۔ (سورہ ص: 20)۔ یا جن صفات کا ذکر احادیث صحیحہ میں ہے، مثلاً اللہ تعالی آسان دنیا پر نزول فرما تا ہے۔ [ مسلم، کتاب صلاۃ المسافرین، باب الترغیب فی الدعا، والذکر فی آخر اللیل والإ جابة فیه: ۷۰۸] یہ تمام صفات اس کمال کو پیچی ہوئی ہیں جو صرف اللہ تعالی کی صفات کو تشبیہ بیں جو صرف اللہ تعالی کی صفات کی تعفیت کو جانے سے قاصر ہے۔ اللہ تعالی نہیں دی جاسمتی، کیونکہ مخلوق خالق کی صفات کی کیفیت کو جانے سے قاصر ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ لَيْسُ كَیفِیْلِهُ شَکی عُنْ ﴾ [الشوری :۱۱] " (کا ئنات کی) کوئی چیز اس کی مشاسل مشل نہیں۔" اللہ تعالی کی صفات کو حقیقت پر محمول کرتے ہوئے سی تاویل، کیفیت، تعطیل میں۔ اور تمثیل کے بغیر ایمان لا نا تو حید اللہ اء والصفات ہے۔

### تاویل:

آیات و احادیث کے ظاہری معنوں کو دوسرے مرادی معانی کی طرف چھیرنا تاویل کہلاتا ہے، مثلاً اللہ تعالیٰ کے عرش پر مستوی ہونے کا مطلب یہ بیان کیا جائے کہ اللہ تعالیٰ عرش پر غالب ہے، ایس تاویل کرنا جائز نہیں۔

### کیفیت:

الله تعالى كى صفت كى كيفيت بيان كرنا جائز نهيس كيونكداس كيفيت كوالله تعالى كيسوا كوئى نهيس جانتا-

## تمثيل:

تمثیل سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صفت کو مخلوق کی صفت کے مشابہ قرار دے دیا جائے۔ مثلُ اللّٰہ کا آسان دنیا پرنزول ہمارے نزول کی طرح مانا جائے، ایسا ماننا حرام ہے۔ \*\*

### تعطيل:

الله تعالیٰ کی صفات کی نفی کرنا تعطیل ہے۔ مثلاً الله تعالیٰ کوعرش پرمستوی ماننے کی بجائے اسے بلحاظ ذات ہر جگه موجود سمجھا جائے، الیاسمجھنا گراہی ہے۔ یقیناً سلف صالحین یعنی صحابہ کرام رفئائیڈ، تابعین، تبع تابعین اور ائمہ کرام رئیائٹ کا مسلک ہی حق ہے کہ الله تعالیٰ کی صفات کے حقیقی معانی پر ایمان لا کر بغیر کسی تاویل بمثیل کے ان صفات کی کیفیت کو الله تعالیٰ پر چھوڑ دینا چاہیے۔ سوال: اسلامی دعوت کا طریقہ کا رکیا ہے؟

جواب: اسلامی دعوت کا سیح طریقه کاریه ہے که دعوت کا آغاز توحید کے پرچار سے کیا جائے،

لوگوں پر تو حید اور شرک کے مابین فرق واضح کیا جائے۔ جو مبلغین دعوت تو حید کو مشکل محسول کرتے ہوئے لوگوں کے عقائد کی تھیج کی طرف دھیان نہیں دیتے بھر دعوت تو حید کو نانوی حیثیت دیتے ہوئے لوگوں کو نماز، روزہ، جہاد اور اخلا قیات کی دعوت دیتے ہیں، ان کا بیروبیا نبیائے کرام بیاللہ کی سنت کے منافی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک دعوت اصل اسلامی نتائج حاصل کرنے میں ناکام رہتی ہے۔ اسی لیے رسول اللہ تاللہ اللہ تا اللہ عاذ معاذ این جبل واللہ واحد مانیں جز جس کی طرف لوگوں کو دعوت دی جائے وہ کلمیر شہادت ہونی جاہیے لیمن میں کی گوگ اللہ واحد مانیں۔''

[بخارى، كتاب الزكاة، باب لا تؤخذ كرائم أموال الناس في الصدقة: ١٤٥٨]

سوال: کیا شرک کا ارتکاب کرنے والے کو اس کے نیک اعمال فائدہ دیں گے؟ جواب: نیک اعمال (صدقہ، خیرات، نماز، روزہ، لوگوں سے حسن سلوک) عقیدہ شرک کی موجودگی

میں بے کار ہو جاتے ہیں اور اللہ کے ہاں قابل قبول نہیں رہتے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے قانون کی انتہائی بالادسی بیان کرتے ہوئے ابراہیم، اسحاق، یعقوب، داؤد، سلیمان اور ابوب ﷺ سمیت ۱۸جلیل القدر انبیاء کا نام لے کر فرمایا:

ايوب يهم ميت ١٨٠ من القدر المياء فانام عرفر مايا: ﴿ وَلَوْ الْمُورُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨]

"اوراگر (بفرض محال) ان لوگول نے شرک کیا ہوتا تو ان کے بھی سب اعمال ضائع ہوجاتے۔"

سوال: کیا شرک کرنے سے آدمی کا اسلام جاتا رہتاہے؟

جواب: جس طرح نماز میں کلام کرنے سے نماز ٹوٹ جاتی ہے، ہوا خارج کرنے سے وضو ٹوٹ جاتا ہے، اس طرح شرک کرنے سے آدی جاتا ہے، اس طرح شرک کرنے سے آدی کا اسلام جاتا رہتا ہے خواہ خود کو مسلمان کھے۔ اس کے بعد آدی کا ہم عمل خود بخو د ضائع ہو جاتا ہے، اسے عقائد کی اصطلاح میں نواقش اسلام کتے ہیں۔ اسلامی فقد کی ہر کتاب میں باب المرتد موجود ہے یعنی وہ باتیں جو کسی کلمہ گوکو کافر کردیتی ہیں۔ اس کے بعد اس امرکی شخبائش نہیں رہتی کہ شرک کا داعی یا طاغوت کی کری پر بیٹھا ہوا کوئی کلمہ گو ہوتو اسے مسلمان کہا اسمجھا جائے۔

سوال: كيا عامة الناس كوكا فرسمجما جائے گا؟

ں۔ سیاعلمتہ اس کو قاہر بھا جائے گا؟ . کس گار بر قاب کس کراہ نہید کر پر اور کہا کہ میں ان کر انتہاں کا میں والے پر پلٹ آئے گا۔ یہ کہنے میں تو کوئی خوف نہیں ہونا چاہیے کہ جوسیدنا علی ٹٹائٹڑ کو مشکل کشا جاں کر مشکلات میں امداد کے لیے پکارتا ہے وہ مشرک ہے مگر فرد معین پر فتو کل لگانے میں احتیاط کی ضرورت ہے کیونکہ چار وجوہات کی بنا پر فتو کی نہیں لگتا:

#### ا\_تاويل:

کوئی شخص اپنے فعل کی کوئی تاویل کرے مثلاً گیارھویں والے پیر کے نام کی نذر و نیاز کو ایصال ثواب کہتواس کومشرک نہیں کہا جائے گا۔

#### ۲\_اکراه:

کوئی شرکیم کمل اپنی جان بچانے کے خوف سے کرے تو وہ بھی مشرک نہ ہوگا۔

#### سر جهالت:

کوئی شخص جاہل ہے تو فتویٰ سے پہلے اس کی جہالت دور کی جائے گی۔مثلاً وہ نبی اکرم مُنَاتِّعُمُّ کونورمن نور اللہ کہتا ہے مگراس کے مفہوم ہی سے نا آشنا ہے۔

#### سم\_ بلامقصد:

سی خص کی زبان سے بلا ارادہ شرکیہ یا کفریہ کلام نکاتا ہے، وہ دل سے بات کا قائل نہ ہوتو بھی اس پر فتو کی نہیں گگتا۔

یہ چاروں وجو ہات مانع نہ ہوں اور واضح طور پر نواقض اسلام میں سے کسی ایک بات کا مرتکب ہوتو اس کو کافر کہا جائے گا، ورنہ فقہ اسلامی میں مرتد کا باب سرے سے نہ ہوتا، کیونکہ مرتد کلمہ گو ہوتا ہے، جس نے اسلام قبول ہی نہ کیا ہواسے مرتد نہیں کہا جا سکتا۔

سوال: كيا لااله الاالله عمر رسول الله ريز صنے والامشرك موسكتا ہے؟

جواب: رسول الله طَالِيَّةُ نے فرمایا کہتم ضرور بالضرورائیے سے پہلی امتوں کی پیروی کرو کے اور پہلی امتوں سے آپ طَالِیُّمْ کی مراد بہود ونصاری ہیں۔ [بخاری، کتاب أحادیث الأنبیاء، باب ما ذکر عن بنی إسرائیل: ٣٤٥٦ مسلم، کتاب العلم، باب إنباع سنن الیهود والنصاری : ٢٦٦٩]

یبود و نصاریٰ کے متعلق اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ وہ طاغوت پر ایمان لاتے تھے اور طاغوت کی بندگی کرتے تھے:

﴿ اَلَمْ تَزَ إِلَى الَّذِيْنَ أُوْتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتْبِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوْتِ ﴾

" كيا تون ابل كتاب كونهيس ديكها كه وه بت اور طاغوت برايمان لات بين "

رسول الله تَالِيُّمُ نے فرمایا: "قیامت اس وقت تک قائم نہ ہوگی جب تک میری امت کی ایک جماعت مشرکول سے نہ جا ملے اور میری امت کے بہت سے لوگ بت پرستی نہ کریں۔ "(برقانی نے اپنی صحیح میں روایت کی) ترمذی، کتاب الفتن، باب ما جاء لا تقوم الساعة حتی یخرج کذّابون:

[7719

سوال: کیا قبر پرستی کو بت پرستی کہا جا سکتا ہے؟

جواب: جب سی قبر کی پوجا ہوگی تو اس کو بت پرسی کہا جائے گا، کیونکہ رسول الله تَالِیُّا نے فرمایا:

''اے اللہ! میری قبر کو بت نہ بنانا کہ اس کی پوجا کی جائے۔ اللہ تعالیٰ کا اس قوم پر سخت خضب نازل ہوا جضول نے اپنے نبیوں کی قبروں کو عبادت گاہ بنالیا۔' [مؤطا إمام مالك، كتاب قصر الصلاة في السفر، باب جامع الصلاة: ٥٨]

رسول الله عَلَيْظِ نے لعنت فرمائی (۱) ان عورتوں پر جو کثرت سے قبروں کی زیارت کرتی ہیں (۲) جو قبروں پر مجدیں بناتے ہیں (۳) اور جو قبروں پر چراغ جلاتے ہیں۔ [ أبو داؤد، كتاب الحنائز، باب فی زیارة النساء القبور: ٣٢٣٦ ترمذی، كتاب الصلاة، باب ما جاء فی كراهية

أن يتخذ على القبر مسجدا: ٣٢٠، ٣٦٠]

سیدہ عائشہ بڑگ فرماتی ہیں کہ آپ مُلِیْمُ آخر وقت میں فرماتے تھے: ''میہود ونصاریٰ پر اللہ کی لعنت ہو، انھوں نے اپنیاء کی قبروں کو محبدہ گاہ بنالیا۔' اب اگر اس بات کا خوف نہ ہوتا کہ محمد مُلَیْمُ کی قبر کو بھی سجدہ گاہ بنالیا جائے گا تو آپ کو بند حجرہ میں وفن نہ کیا جاتا، بلکہ آپ کی قبر بھی محمد مُلِیْمُ ہوتی۔ [بحاری، کتاب الجنائز، باب ما یکرہ من اتحاذ المساجد علی القبور: ١٣٣٠۔

مسلم، كتاب المساجد، باب النهي عن بناء المسجد على القبر ..... الخ: ٥٢٩ تا ٥٣٢]

سوال: کیا شیطان نے بیداؤ امت محدید کے ساتھ کھیلا؟

جواب: شیطان نے امت محمدید پر بھی اس کا بھر پور دار کیا، اس نے انتہائی خطرناک انداز میں جھوٹ کو احادیث رسول بنانے کی کوشش کی۔ امام مسلم رشائن فرماتے ہیں: "جم نے صالحین سے بڑھ کر جھوٹ بولنے والاکسی کونہیں پایا، پیجھوٹ کا ارادہ نہ بھی کریں تو بھی

جھوٹ بے ساختہ ان کی زبانوں پر جاری ہو جاتا ہے۔' [مقدمة صحیح مسلم، باب بیان أن الإسناد من الدین ..... النخ: ، ؛ ] (صالحین اس زمانے میں صوفی فتم کے لوگوں کو کہا جاتا تھا)۔ شیطان کا بیہ وار آج بھی جاری ہے، بہت سے شرکیہ نظریات اس لیے اسلامی قرار دیے جا رہے ہیں کہ ان کی نسبت ان لوگوں کے ساتھ ہے جو پاک وہند میں مشاہیر امت کے طور پرمشہور ہیں۔ ان مشرکانہ نظریات کو ان ہستیوں سے علیحدہ کر دیا جائے تو ان کا انکار کرنے والوں کی یہاں کی نہیں، مگر جونہی بینظریات ان شخصیات کے نام پر سامنے آتے ہیں تو کئی تو حید کے دعویدار بھی انتہائی بودی تاویلات کا سہارا لے کر ان باطل نظریات کی تائید کرنا شروع کر دیتے ہیں۔

سوال: کیا مشرکین بے جان پھروں کے بنے ہوئے بتوں کی عبادت کرتے تھے؟ جواب: بتوں کی حقیقت سیدنا ابن عباس ڈاٹٹھا یوں بیان کرتے ہیں کہ ود، سواع، یغوث بعوق اور نسر قوم نوح (علیلا) کے صالحین تھے۔ جب وہ فوت ہو گئے تو شیطان نے ان کی قوم

﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ ﴾ [ الأعراف: ١٩٤]

''(مشرکو!) بے شک تم اللہ کے سواجن کو یکارتے ہووہ تم جیسے بندے ہیں۔''

﴿ أَمْوَاتٌ غَيْرًا مُمَا يَهُ عُرُونَ لا أَيَّانَ يَبْعَثُونَ ﴾ [النحل: ٢١]

''وہ تو بے جان لاشیں ہیں، ان کو ہیبھی معلوم نہیں کہ کب اٹھائے جا کیں گے۔''

جن اولیاء کومشرکین بکارتے ہیں،ان کے بارے میں بتایا:

﴿ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوْ الْهُمْ أَعُدّا ٓعَ وَكَانُوا بِعِبَا دَتِهِمْ كَفِرِيْنَ ﴾ [ الأحفاف: ٦] ''اور جب (قیامت کے دن یہ) لوگ جمع کیے جائیں گے، وہ ان کے رشمن ہو جائیں گے اور ان کی عبادت کا انکار کر دیں گے۔''

ان تینوں آیات سے ثابت ہوا کہ مشرکین کے معبود اللہ کے بندے تھے اور وہ قیامت کے دن اٹھائے جا تیں گے۔

سوال: کیا رسول الله مُثَالِیَّاً نے نہیں فرمایا کہ اے جابر! اللہ نے تمام اشیاء سے پہلے اپنے نور سے تیرے نبی کا نور پیدا کیا پھراس کے جار جھے کیے، ایک سے قلم، دوسرے سے لوح محفوظ، تیسرے سے عرش اور چوتھے سے کل کا نئات پیدا کی؟ (ریاض السالکین)

جواب: یه روایت بلا سند ہے، موضوع تعنی من گھڑت ہے۔ ایسی روایت کو رسول الله مُلاَثِمُ کا

فرمان كہنے والوں كو ياوركھنا جائے كدرسول الله مُن الله عُلَيْمَ في فرمايا:

"جس نے جان بوجھ کرکوئی ایس بات میری طرف منسوب کی، جو میں نے نہ کھی ہو، وہ اپنا مقام جہنم میں بنا لے'' [ بخاری، کتاب العلم، باب إئم من كذب على النبي

مَا اللهِ عَلَيْهُ : ١٠٧،١٠٦ مقدمة صحيح مسلم، باب تغليظ الكذب على رسول الله سَلَيْهُ : ١تا٤]

اس کے مقالے میں سیح حدیث تر مذی میں ہے:

'' بے شک اللہ نے سب سے پہلے قلم پیدا کیا۔''

[ ترمذي، كتاب القدر، باب (إعظام أمر الإيمان بالقدر): ٢١٥٥]

سوال: صديث قدى ب كم الله تعالى فرماتا ب: ﴿ قَلْبُ الْمُؤْمِنِ بَيْثُ الرَّبِّ ﴾ "مومن كاول

رب كا گفر ب "كيا سيخ نهين؟

جواب: بدروایت بے اصل، جھوٹی اور باطل ہے۔ امام ابن تیمید، علامه مخاوی اور ملاعلی قاری نے

```
فرمایا: "اولاد آدم کا دل رحمٰن کی دو انگلیوں میں ہے، وہ جس طرف حاہتا ہے پھیر دیتا ہے۔ " [مسلم، کتاب القدر، باب تصریف الله تعالٰی القلوب کیف شاء: ٢٦٥٤] لینی سب قلوب الله تعالٰی کی دو انگلیوں کے درمیان ہیں اور بیر جھوٹی روایت کہتی ہے کہ ہر قلب الله تعالٰی کو محیط ہے۔ (معاذ الله!)
```

سوال: رسول الله تَالِيُّمُ ن فرمايا: (( مَنُ عَرَفَ نَفُسَهُ فَقَدُ عَرَفَ رَبَّهُ ) "جس نے اپنے انش کو پیچان لیا" کیا بیصدیث سیج ہے؟

جواب: یہ بھی من گھڑت روایت ہے، اس کی سند کا بی پتا نہیں۔ امام نووی نے کہا: " لَیُسَ هُوَ تَّابِهٌ "یہ ٹابت نہیں۔ امام ابن تیمیہ رَّاللہٰ نے موضوع کہا ہے۔ عبداللہ بن مبارک رَّاللہٰ فرماتے ہیں کہ "اسناد دین میں سے ہیں، اگر اسناد نہ ہوں تو جو کوئی جو جاہے کہتا رہے۔"

[مقدمة صحيح مسلم، باب بيان أن الإسناد من الدين .... الخ: ٣٦]

سوال: کیا اللہ کے سواکوئی اور مافوق الاسباب (بغیر اسباب کے) لوگوں کی تکالیف کاعلم رکھتا ہے؟ مناب میں میں میں میں ایک میں ایک سے ایک اللہ اللہ کا ا

جواب: الله اپنے بندوں کے حالات سے باخبر ہے۔ فرمایا: ﴿ مِنَّ مِنَا مِنْ مِنَا مِنْ اللّٰهِ مِنْ مِنْ اللّٰهِ

﴿ إِنَّهُ كَأَنَّ بِعِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴾ [ بني إسرئيل: ٣٠ ]

'' بے شک اللہ اپنے بندول سے خبر دار ہے اور ان کو د کھے رہا ہے۔''

سی فوت شدہ کولوگوں کی تکالیف کاعلم نہیں ہوسکتا۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِنَّنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لَّا يَسْتَجِيْبُ لَهَ إِلَى يَوْمِ الْقِلْمَةِ وَهُمْ عَنْ

دُعَ أَبِهِمْ غَفِلُونَ ﴾ [الأحقاف: ٥]

''اور اس شخص سے زیادہ گراہ کون ہو گا جو اللہ کے سوا ایسے شخص کو پکارے جو قیامت

تک بھی اسے جواب نہ دے سکے اور وہ ان کی پکار ہی سے غافل ہول۔''

خود رسول الله مَا يُنْكِمُ ك بارے ميں الله تعالى فرماتا ہے:

﴿ وَمَا ٓ أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَّنْ فِي الْقُبُودِ ﴾ [ فاطر: ٢٢ ]

''(اے نبی!) آپ ان اوگوں کو نہیں سنا سکتے جو قبروں میں مدفون ہیں۔''

ىيىجھى فرمايا:

﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْقُ ﴾ [ الروم: ٥٢ ]

''پس بے شک آپ مردوں کو نہیں سنا سکتے۔''

جب رسول الله مَثَاثِيمًا مردول كونهيس سناسكته تو اوركون ہے جومردول كو اپني مشكلات سے آگاه كرسكے۔اس ليے فرمايا:

﴿ أَمَّنْ يُجِيْبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْثِفُ السُّوءَ ﴾ [النمل: ٦٢]

'' بھلا کون بے قرار کی التجا قبول کرتا ہے جب وہ اس سے دعا کرتا ہے اور کون اس کی تکلف دور کرتا ہے۔''

سوال: حديث قدى م كمالله تعالى في قرمايا: ﴿ لَوُ لَاكَ لَمَا خَلَقُتُ الْاَفُلَاكَ ﴾ "(ات محمر!) اگرمیں تخفے پیدا نہ کرتا تو کا ئنات پیدا نہ کرتا'' کیا یہ فرمان رسول نہیں؟

جواب: بدروایت من گھرت ہے۔ امام اصفہانی نے اسے موضوع قرار دیا ہے۔ الی بلاسند روایت

کو ماننا جائز نہیں، جب کہ قرآن عکیم بھی اس نظریہ کی تر دید کرتا ہے۔اللہ تعالی فرما تا ہے: ﴿ وَمَا حَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]

''میں نے جنوں اور انسانوں کو صرف اپنی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے۔''

معلوم ہوا کہ تخلیق کا ئنات کا سبب رسول اللہ مَالِیْتُمْ کی ذات نہیں ہے بلکہ رسول اللہ مَالِیْتُمْ کی پیدائش کا مقصد بھی اللہ تعالی کی عبادت ہی ہے۔

سوال: الله تعالى فرماتا ب: ﴿ أَلَمْ تَرَكَّيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْمَٰبِ الْفِيْلِ ﴾ [الفيل: ١] '' کیا تو نے نہیں دیکھا کہ اللہ تعالیٰ نے ہاتھی والوں کے ساتھ کیا سلوک کیا۔''

تو معلوم ہوا کہ رسول الله مُنْ اللهِ عَلَيْهِمُ اس واقعہ کو دیکھ رہے تھے، حالانکہ آپ ابھی پیدا ہی نہیں 

جواب: "الم تر" ( كيا تو نے نہيں ديكھا) ہے مراد مشاہدہ نہيں ہے، جبيبا كه الله تعالى فرما تا ہے: ﴿ أَلَمْ يَدُّوا كُمْ أَهْلَلْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِّنْ قَرْنٍ ﴾ [الأنعام: ٦]

"كيا انھول نے نہيں ديکھا كہ ہم نے ان سے پہلے كتنى بستياں ہلاك كيں۔"

اب کیا مشرکین مکہ کے بارے میں بھی بیعقیدہ رکھا جائے کہ وہ اپنی پیدائش ہے پہلے ہلاک ہونے والی بستیوں کو دیکھ رہے تھے۔ یہ بھی فرمایا:

﴿ فَأَمَّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوْا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوْا مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً \* أَوَ لَمْ يَدَوْا

أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَهُمُ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً ﴾ [حم السحدة: ١٥]

''پس قوم عاد نے زمین میں ناحق تکبر کیا اور کہنے لگے کہ ہم سے قوت میں کون زیادہ

ہے؟ كيا انھوں نے ديكھا ہے، اللہ وہ ہے جس نے انھيں پيدا كيا، وہ قوت ميں ان سے زيادہ ہے۔''

اب کیا قوم عاد نے اللہ تعالیٰ کو تخلیق انسانیت کرتے ہوئے آئکھ سے دیکھا تھا، الغرض "الم تر" سے مراد آئکھ سے مشاہدہ کرنانہیں ہے۔ اس سے مرادیہ ہے کہ یہ باتیں سب کے علم میں ہیں۔ (الائبیاء: ۳۰۔ العنکبوت: ۱۹۔ لیس: ۳۱، ۷۷۔ الائھاف: ۳۳، نوح: ۱۵۔ الکہف: ۹۳) ان آبات سے ان لوگوں کے اس باطل عقیدہ کی واضح تردید ہوتی ہے۔

سوال: کیا غیراللہ کو پکارنا شرک ہے؟

جواب: غیرالله کو پکارنا کفروشرک ہے۔الله تعالی فرماتا ہے:

﴿ وَإِذَارَا الَّذِينُنَ اَشُرَكُواْ شُرَكَا مَهُمْ قَالُواْ رَبَّنَا لَمَؤُلَّاءِ شُرَكَا وَنَا الَّذِينَ كُتّا نَدُعُواْ مِنْ دُونِكَ ﴾ [النحل: ٨٦]

''اور جب شرک کرنے والے اپنے شرکاء کو دیکھیں گے تو کہیں گے اے ہمارے رب! بیہ ہمارے شرکاء ہیں جن کوہم تیرے سوا یکارتے تھے۔''

معلوم ہوا کہ غیراللّٰہ کو پکارنا شرک ہے۔

سوال: کیاغیراللدکو بکارنا کفرہے؟

جواب: غیراللہ کو بکارنا کفرہے۔اللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ وَمَنْ يَدُعُ مَعَ اللهِ إِلهًا أَخَرَ لا بُرُهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّهَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ ﴿ إِنَّهُ لا يُفْلِحُ

الْكُفِرُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٧]

''اور جواللہ کے ساتھ دوسرے معبود کو پکارتا ہے، اس کے پاس اس کی کوئی دلیل نہیں، اس کا حساب اللہ کے ذہبے ہے، تحقیق کا فر فلاح نہیں پاتے۔''

غیراللدکو پکارنے والےخود مرتے وقت اپنے کا فرہونے کا اقرار کریں گے:

﴿ حَتَّى إِذَا جَآءَتْهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَقَّوْنَهُمْ ۚ قَالُؤَا اَيْنَ مَا كُنْتُمْ تَدُعُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ قَالُوْا ضَلُوْا عَتَا وَشَهِدُوْا عَلَى اَنْفُسِهِمْ اَنَّهُمْ كَانُوْاكَهْدِيْنَ ﴾ [ الأعراف: ٣٧ ]

فالوًا صلوا عنا وشهدوا على العيبهم الهمه الولويون ﴾ [الاعراف ١٧] ''يهال تك كه جب ان كي پاس هار بے فرشتے جان لينے كوآئيس گے تو وہ كہيں گے وہ كہال ہيں جن كوتم اللہ كے سوا لكارتے تھے؟ وہ كہيں گے آج ہم سے گم ہو گئے ہيں اور اقرار كريں گے كہ بے شك وہ كافر تھے۔'' سوال: غیراللدکو بکارنے کا کیا نقصان ہے؟

جواب: غیراللہ کو مدد کے لیے پکارنا عذاب کا باعث ہے۔ فرمایا:

﴿ فَلَا تَنْ عُ مَعَ اللهِ لِلْهَا أَخَرَ فَتَكُونَ مِنَ الْمُعَلَّذِيثُنَ ﴾ [الشعراء: ٢١٣]

''اللہ کے ساتھ کسی اور معبود کو نہ پکارو، ورنہ تم عذاب دیے جانے والوں میں سے ہو حاؤ گے۔''

جاو ہے۔

ىيىجى فرمايا:

وَيُرْزَتِ الْمُجِيْمُ لِلْغُوِيْنَ ﴿ وَقِيْلَ لَهُمْ آيَنَهَ أَنْتُمْ تَغْبُدُوْنَ ﴿ مِنْ دُونِ اللهِ ﴿ هَلْ

يَنْصُرُونَكُمْ أَوْيَنْتَصِرُونَ ﴿ قُلْبُكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَاوْنَ ﴾ [ الشعراء: ٩١ تا ٩٤ ]

"اورجہنم مراہوں کے سامنے کر دی جائے گی اور کہا جائے گا وہ کہال ہیں جن کوتم اللہ

ك سوا بوجة تهي كيا وه تمهاري مدد كريكتي بين؟ يا اپنا عى بچاؤ كريكتي بين ـ پس وه

باطل معبود اور گمراہ دوزخ میں اوندھے منیہ ڈال دیے جائیں گے۔''

یہاں یہ وضاحت بھی ضروری ہے کہ مشرکین اگر چہ انبیاء اور اولیاء اللہ کو پکارتے ہیں مگر وہ چونکہ مشرکین کے دشمن تھے اس لیے وہ ان کے معبود نہیں ، ان کا معبود شیطان ہے۔ جیسا کہ

المائدة (١١٦/١٤) اورالنساء (١١٤) ميں ہے۔ يہ بھی فرمايا:

﴿ وَلَا تَدْعُم مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ ۚ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ

الظُّلِينِينَ ﴾ [ يونس: ١٠٦]

''اللہ کے سوا ایسے کو نہ پکارنا جو تحجے نہ نفع دے سکتا ہے نہ تیرا نقصان کرسکتا ہے۔ اگر تو نے اپیا کیا تو اسی وقت ظالموں میں سے ہو جائے گا۔''

سوال: کیا غیراللہ کو یکارنا شیطان کی عبادت ہے؟

جواب : غیراللہ کو یکارنا شیطان کی عبادت ہے۔اللہ تعالی قیامت کے دن انسانوں سے فرمائے گا:

﴿ ٱلَّهُ ٱعْهَدُ ۚ اِلۡكُمُ ۚ لِيَنِيۡ اِدۡمَ اَنۡ ِ لَّا تَعۡبُدُوا الشَّيْطُنَّ ۚ اِنَّهُ لَكُمُ عَدُوٌّ شَّيِينٌ ۗ وَّانِ

اغْبُدُوْ نِي ۗ هٰذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيْمٌ ﴾ [يس: ١٠،٦٠]

''اے اولا د آ دم! کیا میں نے تم ہے کہنہیں دیا تھا کہ شیطان کی عبادت نہ کرنا، یقیناً وہ تمھارا کھلا دشمن ہے اور میری ہی عبادت کرنا، یہی سیدھی راہ ہے۔''

آج شیطان کوکوئی منجدہ اور رکوع تہیں کرتا، کوئی شیطان کونہیں پکارتا مگر چونکہ اللہ کے سواکسی

كوبهى پكارا جائے وہ شيطان بى كى اطاعت ہے اور اطاعت بى عبادت ہے۔ الله تعالى نے فرمايا:
﴿ وَاذْكُرُ فِي الْكِتْبِ إِبْرْهِيْمَ أُولَةُ كَانَ صِدِّيقًا نَبِيًّا ﴿ إِذْ قَالَ لِآبِيْهِ يَآبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا
لا يَسْمَعُ وَلا يُبْضِرُ وَلا يُغْنِىٰ عَنْكَ شَيْئًا ﴿ يَآبَتِ إِنِّى قَدْ جَآءَنِىٰ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ
فَاتَيْعْنِىٰ آهُدِكَ صِرَاطًا سَوِيًّا ﴿ يَآبَتِ لا تَعْبُدِ الشَّيْطَنَ \* إِنَّ الشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمٰنِ
عَصِيبًا ﴾ [مريم: ١٤ تا ٤٤]

''اور کتاب میں ابراہیم (علیماً) کا ذکر کر، وہ سچ نبی تھے۔ جب انھوں نے اپنے باپ سے کہا ابا جان! آپ کیوں اس کی عبادت کرتے ہیں جو نہ سنتا ہے نہ دیکھتا ہے اور نہ کوئی فائدہ دے سکتا ہے؟ اباجان! میرے پاس وہ علم آگیا ہے جو آپ کے پاس نہیں ہے، میرے پیچھے چلو! میں آپ کوسیدھی راہ پر لے چلول گا۔اے اباجان! شیطان کی عبادت نہ کر، شیطان تو رحمٰن کا نافر مان ہے۔''

ان آیات سے ثابت ہوا کہ بتوں کی پوجا بھی در اصل شیطان کی عبادت ہے۔درج ذیل آیات پر بھی غور کیجیے:

﴿ وَيَوْمَ يَخْشُرُهُمْ جَمِيْعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَمِكَةِ اَهَؤُلآءِ التَّاكُمْ كَانُوْا يَعْبُدُونَ۞ قَالُوْا سُبُعْنَكَ اَنْتَ وَلِيُّنَا مِنْ دُوْنِهِمْ بَلْ كَانُوْا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ اَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُّؤْمِنُونَ ﴾

[ ٤١ ، ٤ ، ١٤ ]

''اورجس دن وہ ان سب کو اکٹھا کرے گا، پھر فرشتوں سے فرمائے گا کیا یہ لوگ تمھاری عبادت کرتے تھے؟ فرشتے کہیں گے آپ (ہر عیب سے) پاک ہیں، ان کی بجائے آپ ہی ہمارے دوست ہیں، بلکہ یہ لوگ جنات کی عبادت کرتے تھے، ان کی اکثریت اننمی کو مانتی تھی۔''

مشرکین مکہ فرشتوں کو اللہ کی بیٹیاں کہتے اور ان کی عبادت کرتے تھے مگر فرشتے صاف انکار کر دیں گے اور کہیں گے کہ بیہ شیطان جنات کی عبادت کرتے تھے۔ بعض تعویذات پر یا جبرئیل، یامیکائیل، یا عزرائیل لکھا جاتا ہے، بعض چوروں کو پکڑنے کے لیے مٹی کا لوٹا لے کر اس پر بیام لکھتے ہیں اور پھر مشکوک لوگوں کے نام کاغذ پر لکھ کراس میں ڈالتے ہیں اور کمان کرتے ہیں کہ چور کے نام پر لوٹا گھوے گا، یہ سب شیطان کی عبادت ہے۔ اس لیے اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَ اِنْ يَكُونُونَ إِلَّا شَيْطِنَا لَمْ يُدِينًا ﴾ [النساء: ۱۱۷]

''اور بہلوگ شیطان سرکش ہی کو بکارتے ہیں۔''

سوال: کیا غیراللہ کسی کی یکار کا جواب دے سکتے ہیں؟

جواب: الله تعالى نے فرمایا:

﴿ لَهُ دَعْوَةُ الْحَقِّ ۚ وَالَّذِيْنَ يَدْعُوْنَ مِنْ دُوْنِهِ لَا يَسْتَجِيْبُوْنَ لَهُمْ بِشَيْءٍ اِلَّا كَبَاسِطِ كَفَّيْهِ إِلَى الْهَا ءِلِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَالِغِهِ ۚ وَمَا دُعَآءُ الْكَفِرِيْنَ اِلَّا فِيْ ضَلْلٍ ﴾

ا الرعد: ١٤]

"ای کو پکارنا سود مند ہے اور جواس کے سوا اوروں کو پکارتے ہیں وہ ان کو کوئی جواب ضہیں دے سکتے۔ اس کی مثال پانی کی طرف ہاتھ پھیلانے والے کی مانند ہے (جو چاہتا ہے کہ) پانی اس کے منہ میں آ جائے، حالاتکہ وہ نہیں آ سکتا اور کافروں کی پکار ہے۔''

ج معلوم ہوا اللہ کے سوا دوسروں کو بکارنا ایسا ہی ہے کہ آدمی کنویں کے پانی کو کہے کہ وہ اس

کے منہ میں آجائے۔ یہ بھی فرمایا:

۔ معلوم ہوا کہ غیراللّٰہ کسی ًونفع دینے کا اختیار نہیں رکھتے۔ یہ بھی فرمایا :

﴿ وَمَنْ اَضَلُّ مِثَنْ يَدُعُوا مِنْ دُوْنِ اللهِ مَنْ يَسْتَعِيْبُ لَهَ إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَا يَهِمُ غُفِلُونَ۞ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوْا لَهُمْ اَعْدَآءً وَكَانُوْا بِعِبَادَتِهِمْ لَفِرِيْنَ۞ ﴾

[الأحقاف: ٦]

''اس شخص سے بڑھ کر گمراہ کون ہوسکتا ہے جواللہ کے سوا ان کو پکارتا ہے جو قیامت تک اس کو جواب تک نہ دے سکے اور وہ ان کے پکارنے ہی سے غافل ہیں اور جب لوگ جمع کے جائیں گے تو وہ ان کے دشمن ہو جائیں گے اور ان کی عبادت کا انکار کر دیں گے۔''

ہے ، یہ اور ہوا کہ غیر اللہ قیامت تک ان پکارنے والوں کو جواب نہیں دے تے

اور یہ بھی معلوم ہوا کہ مشرکین نیک لوگوں کو پکارتے تھے، ای لیے وہ ان کے دشن ہول گے۔ سوال قرآن مجید میں : ﴿ يَاكِيُّهَا اللَّبِي ﴾ ﴿ يَاكِيُّهَا اللَّاسُولُ ﴾ آیا ہے، اگر ہم یا رسول الله ( مَنَّالُّامِّ) کہیں تو کیا حرج ہے؟

جواب: الله تعالى جس كو چاہے خطاب كرے، وه سنوانے پر قادر ہے۔ فرمایا:

﴿ يُسْمِعُ مَنْ يَتَمَاءُ وَمَمَا آنْتَ يُمُسْمِعٍ مَّنْ فِي الْقُبُونِ ﴾ [ فاطر: ٢٢]

'' بے شک اللہ جس کو چاہتا ہے سنا تا ہے اور آپ قبر والوں کو نہیں سنا سکتے۔''

جب الله سانے پر قادر ہے تو اس نے ان چیزوں سے خطاب بھی کیا ہے۔ زمین و آسان سے بھی خطاب کیا ہے:

﴿ يَأْرُضُ الْبَلِيْ مَأْعَكِ وَلِيسَمَاءُ ٱقْلِينِ ﴾ [ هود: ٤٤]

''اے زمین! اپنا پانی نگل لے اور اے آسان! تھم جا۔''

سب انسانوں سے ﴿ يَأَيُّهُا النَّاسُ ﴾ [البقرة: ٢١] كه كر خطاب كيا۔ ﴿ يَأَيُّهُا الَّذِيْنَ كُفُرُوْا ﴾ [التحريم: ٧] كه كر خطاب كيا۔ ﴿ يَأْيُلْيْسُ ﴾ [سورة ص: ٧٥] كه كر شيطان سے خطاب كيا۔ ﴿ يَأْيُلْيْسُ ﴾ [سورة ص: ٧٥] كه كر شيطان سے خطاب كيا۔ چونكه الله ہے كوئى چيز خفى نہيں، وہ جس كو چاہے خطاب كرے، وہ تو ہرا كيك كو ديكھنا اور اس كى سنتا ہے۔ مگر ہم نہ بيہ قدرت ركھتے ہيں كه اپنى آ واز انھيں پہنچا سكيں اور نہ وہ جواب دينے پر قادر ہيں، البندااس ميں دليل نہيں ہے۔

سوال: تشهد میں ﴿ اَلسَّلاَمُ عَلَيْكَ آثِهَا النَّبِيُّ ﴾ کہا جاتا ہے جواس بات کی دلیل ہے کہ ہم ''یارسول الله(سُلَّامُ)''کہیں؟

جواب: سیرنا عبدالله بن مسعود و النظائظ سے روایت ہے کہ جب رسول الله عَلَیْظ ہم میں زندہ سے تو ہم ( اَلسَّلاَمُ عَلَیْكُ اَلَّیْهَا النَّبِیُ ) کہتے سے کی جب آپ وفات یا گئے تو ہم ( اَلسَّلاَمُ عَلَی النَّبِیِّ ) کہتے ہیں۔ [بخاری، کتاب الاستئذان، باب الأخذ باليدين: ( اَلسَّلاَمُ عَلَی النَّبِیِّ ) کہتے ہیں۔ [بخاری، کتاب الاستئذان، باب الأخذ باليدين:

سيرنا عبدالله بن عمر وللنه الشهد مين ( اَلسَّلاَمُ عَلَى النَّبِيِّ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَرَكَاتُهُ )) يرْضِ تَصْـ[موطا إمام مالك، كتاب الصلاة، باب التشهد في الصلاة: ٥٤]

دراصل تشہد میں خطاب کا صیغہ اس کیے استعمال کیا جاتا ہے کہ صحابہ فرماتے ہیں ہمیں رسول الله مُناتِیْمُ تشہد کی یہ دعا اس طرح یاد کرواتے تھے جس طرح قرآن کی کوئی سورت۔ اس لیے قرآن میں جہاں خطاب کے الفاظ آتے ہیں انھیں اسی طرح پڑھا جاتا ہے، لہذا یہ دعا بھی صحابہ کرام ٹوکٹیڑانے اسی طرح جاری رکھی ۔ معلوم ہوا کہ صحابہ کا عقیدہ یہی تھا کہ آپ تکالیۓ وفات کے بعد نہیں سنتے۔ سلف میں جولوگ خطاب کے قائل تھے وہ بھی ندا اور استغاثہ لغیر اللہ کو شرک شار کرتے ہیں۔ وہ تاویل کرتے ہیں کہ ہم حکم کے مطابق الفاظ استعال کرتے ہیں، ہم ندا لغیر اللہ کے قائل نہیں ہیں۔ سوال: قبرستان میں جا کر ﴿ اَلسَّلاَمُ عَلَیُکُمُ یَا اَهُلَ الْقُبُورِ ﴾ کہا جاتا ہے، اگر مردے نہیں سنتے تو پھران سے خطاب کیوں کیا جاتا ہے؟

جواب: صرف خطاب کرنا سننے کی دلیل نہیں ہے۔ سید نا عمر دھائی جمر اسود کو خطاب کرکے کہتے ہیں:

"اے جمر اسود! تو ایک پھر ہے، نفع و نقصان تیرے اختیار میں نہیں ہے۔ اگر میں نے نبی

اکرم مٹائیم کو تجھے بوسہ دیتے ہوئے نہ دیکھا ہوتا تو تجھے بھی بوسہ نہ دیتا۔ کیا یہ بات دلیل
ہے کہ پھر سنتے ہیں؟ معلوم ہوا کہ صرف خطاب سننے کی دلیل نہیں ہے۔

سوال: الله تعالى فرماتا ہے: ﴿ وَكَانُوْا مِنْ قَبْلُ يَهُتَفُقِعُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوْا ﴾ [البقرة: ٨٩]
"اوراس سے پہلے وہ كافرول كے خلاف فتح كى ورخواست كرتے تھے-"

كيابية يت نبى مُناتِيمًا كا واسطه دينے كى دليل نهيں ہے؟

جواب: اس آیت میں اس بات کا ذکر ہے کہ یہود اللہ تعالیٰ سے دعا کرتے تھے کہ اے اللہ! اس نبی مُلَّالِیْمُ کو ہمارے لیے بھیج جس کی جماعت میں شامل ہوکر ہم مشرکین سے لڑیں گے اور فق حاصل کریں گے۔ اس آیت میں کوئی ایسا ذکر نہیں کہ فلال کے واسطے سے ہماری مدوفر ما۔ سوال: اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ وَلَوْاَنَّهُمْ إِذْظَلَمُوْا اَنْفُسَهُمْ جَاءُوْكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُوْلُ لَوَجَدُوا اللهَ تَوَالًا رَّحِيْمًا ﴾ [النساء: ٦٤]

''جب ان لوگوں نے خود برظلم کیا اگر آپ کے پاس آتے اور اللہ سے مغفرت جاہے۔ اور رسول اللہ(عَلَّیْمِ) ان کے لیے دعائے مغفرت کرتے تو اللہ کو تو بہ قبول کرنے والا مہربان یاتے۔''

کیا اس آیت کے مطابق ہمیں قبر نبوی پر جا کر مغفرت کی دعانہیں کرنی چاہیے؟ جواب: ﴿ جَا َ عُوٰدِ کَ ﴾ سے آپ ٹاٹیٹا کے پاس آنا مراد ہے، یہاں قبر نبوی مراد نہیں ہے۔ اس

آیت میں بھی ﴿ جَآءُوكَ ﴾ كالفظ ہے:

﴿ وَإِذَا جَاءُوْكَ حَيَّوْكَ بِمَالَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللَّهُ ﴾ [المحادلة: ٨]

''اور جب بیلوگ آپ کے پاس آتے ہیں تو جس (کلمے) سے اللہ نے آپ کو دعانہیں دی اس سے آپ کو دعا دیتے ہیں۔''

رونوں آیوں سے مراد آپ کی زندگی کا وقت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ کسی صحابی، تابعی یا امام

وووں ہیری کے رہا ہے گا۔ سے بیاثابت نہیں کہ کسی نے قبر پر آگر آپ کے وسیلہ سے استغفار کیا ہو۔

سے میتا ہے بیال کہ مات بر پہلوں کیا کہ ایک اعرابی نے قبر نبوی پر سلام کیا اور کہا کہ اللہ نے سوال: ابو منصور نے علی سے روایت کیا کہ اللہ نے اللہ ایک اللہ نے اللہ ایک اللہ ایک کا اللہ ایک کے ایک میں ایک میں اللہ ایک کا 

فرمایا: ''جب بیلوگ اپنے آپ برظلم کرچکیس پھر آپ کے پاس آئیس اور اللہ سے استغفار کریں اور رسول ان کے لیے بخشش کی دعا مائگیس تو اللہ کو تو بہ قبول کرنے والا، مہربان اسلیم کریں اور رسول ان کے لیے بخشش کی دعا مائگیس تو اللہ کو تو بہ قبول کرنے والا، مہربان اسلیم

گے۔'' میں اپنے رب کے پاس آپ کی سفارش لینے آیا ہوں۔ تو رسول الله ﷺ جتمی کے خواب میں آئے کہ اسے مغفرت کی خوشخبری سنا دو۔(ابن کثیر)

جواب: یه قصد من گھڑت ہے۔ عتمی کی توثیق کسی نے نہیں کی اور اس کی سند میں محمد بن حرب الہلالی ہے، نه معلوم کون ہے، کہیں اس کا ذکر نہیں۔ جب سند کا حال معلوم نه ہوتو اس

مجہول روایت کو قبول نہیں کیا جا سکتا۔

سوال: کیا ہم زندہ اور موجود لوگوں سے تعاون طلب کر سکتے ہیں؟

جواب: جس چیز میں اللہ تعالی نے زندہ لوگوں کو قدرت دی ہے اس میں ہم ان سے معاونت

طلب كريكتے ہيں۔اللہ تعالیٰ كا ارشاد ہے:

﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّوَالتَّقُولِي ﴾ [ المائدة : ٢ ]

''نیکی اور پر ہیز گاری کے کاموں میں ایک دوسرے کی مدد کیا کرو۔''

رسول الله مَا لَيْهِمُ كا ارشاد ہے:

"الله الني بندے كى مدواس وقت تك كرتا رہتا ہے جب تك بندہ الني بھائى كى مدو كرتا ہے ،" [مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب فضل الإجتماع على تلاوة القرآن،

و على الذكر: ٢٦٩٩

ر سی میں موسط المداد اس بات کی قطعاً دلیل نہیں بن سکتی کہ فوت شدہ انبیاء و اولیاء کو پیارا جائے۔ مافوق الاسباب امداد کے لیے پکارنا قرآن مجید کی گئی آیات کے مطابق شرک ہے۔ سوال: کیاکسی قبرے تبرک حاصل کیا جاسکتاہے؟

جواب: صالحین کی قبروں پر جا کران کی قبر کے پھر یا درخت سے برکت حاصل کرنا شرک ہے۔
واقد اللیثی بیان کرتے ہیں کہ ہم جنگ حنین کے موقع پر رسول اللہ تنافیظ کے ساتھ جا رہے
سے، ہمارا زمانۂ کفر ابھی قریب ہی گزرا تھا کہ راستے ہیں ایک جگہ بیری کا درخت آیا جس کو
ذات انواط کہا جا تا تھا۔ مشرکین اس درخت کے پاس بیٹھنا باعث برکت خیال کرتے سے
اور اپنے ہتھیار بھی برکت کے لیے اس درخت پر لائکایا کرتے تھے۔ جب ہم اس درخت کے
پاس سے گزرے تو ہم نے آپ تنافیظ سے عرض کی کہ''جیسے ان مشرکوں کے لیے ذات انواط
ہے آپ تنافیظ ہمارے لیے بھی ایک ذات انواط مقرر فرما دیجیے۔'' آپ تنافیظ نے اللہ اکبر کہا
اور فرمایا: ''قسم اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! تم نے وہی بات کہی جو بنی اسرائیل
نے موئی (علیقہ) سے کہی تھی کہ اے موئی (علیقہ)! ہمارے لیے بھی کوئی ایسا معبود بنا دے جسے
ان لوگوں کے معبود ہیں؟ موئی (علیقہ) نے کہا تم لوگ بڑے جابل ہو۔'' پھر نبی اکرم تنافیظ نے فرمایا: ''تم بھی انگی امتوں کے طریقوں پر چلو گے۔' [ ترمذی، کتاب الفتن، باب ما
خا، لتر کبن سنن من کان قبلکم ، ۲۱۸۰

معلوم ہوا کہ برکت کے حصول کے لیے ایسی جگہیں مقرر کرنا جائز نہیں۔

سوال کیا کسی قبر پر، جہاں دوسرے لوگ غیراللہ کے لیے جانور ذیج کرتے ہوں، کوئی موحد خالص اللہ تعالیٰ کے لیے جانور ذیج کرسکتا ہے؟

جواب: وہ مقام جہاں غیر اللہ کے لیے جانور ذرئے کیے جاتے ہیں وہاں خالص اللہ کے لیے بھی جانور ذرئے کرنا جائز نہیں ہے۔ ثابت بن خاک ڈٹاٹٹ ہے مردی ہے، وہ کہتے ہیں کہ ایک خص نے نذر مانی کہ وہ بوانہ نامی مقام پر جاکر چنداونٹ ذرئے کرے گا۔ اس نذر کے مانے والے نے رسول اکرم ٹاٹٹٹ ہے سے بوچھا: ''کیا ایسا کرنا صحیح ہے؟'' آپ ٹاٹٹٹ نے دریافت فرمایا: ''کیا وہاں کوئی بت تھا جس کی مشرک بوجا کرتے تھے؟'' صحابہ نے عرض کی: 'دنہیں۔'' آپ ٹاٹٹٹ نے بھر بوچھا: ''کیا وہاں مشرکین کامیلا لگتا تھا؟'' صحابہ نے عرض کی: 'دنہیں۔'' آپ ٹاٹٹٹ نے بھر بوچھا: ''کیا وہاں مشرکین کامیلا لگتا تھا؟'' صحابہ نے عرض کی: 'دنہیں۔'' آپ ٹاٹٹٹ نے نے اس صحابی کو نذر بوری کرنے کی اجازت دی اور فرمایا: ''اللہ تعالیٰ کی نافرمانی میں نہ ہو۔' میں نذر بوری کرنا درست نہیں اور نہ وہ نذر بوری کرنا صحیح ہے جوانسان کی ملکیت میں نہ ہو۔'

سوال: کیا قرآنی آیات یا مسنون دعاؤں ہے تعویذ لکھ کر لٹکا نا اچھاعمل ہے؟ جواب: قرآن وسنت میں وارد دعاؤں کا استعال وہی صحیح ہے جو اللہ کے نبی محمد شکھیا نے سکھایا۔ سب سب سب کے لاکر گھر نگل کر گھر نگل میں کی چی شکل بنا کر کا لیے یا سفید دھا گوں میں

سیراللد) یک سفا اربی ہے۔ سوال: کیا ام مویٰ، مریم اور دیگر کسی غیر نبی پر وحی نہیں آئی؟

ج: اس امت ہے قبل ایبا ہوا مگر اب ایباممکن نہیں کیونکہ نبی اکرم مُثَاثِیُّا نے فرمایا: '' نبوت میں ہے کچھ باقی نہیں رہا سوائے مبشرات کے۔' صحابہ نٹائیڑانے عرض کیا:''مبشرات کیا ہیں؟'' فرمايا: "ا يجه خواب" [بخارى، كتاب التعبير، باب المبشرات: ٩٩٠] اورفرمايا: "مومن كا خواب نبوت كے چھاليس محصول ميں سے ايك حصہ ہے۔ " [بخارى، كتاب التعبير، باب الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزءا من النبوة : ٦٩٨٧] غير نبي كا خواب شيطان كي طرف ہے بھی ہوسکتاہے، اس لیے خواب یقنی خبر کا ذریعہ نہیں۔ آپ مُلَا ﷺ نے صحابہ سے فرمایا: ''جوکوئی برا خواب د کھیے تو وہ شیطان کی طرف سے ہے، اس کے شرسے اللّٰد کی پناہ مائکے اور کسی ہے اس کا ذکرنہ کرے، پھر وہ اس کا نقصان نہ کر سکے گا۔'' [بخاری، کتاب التعبير، باب الرؤيا من الله: ٦٩٨٥] آپ تُلَيْئِم نے قرمایا: "اچھا خواب الله تعالی کی طرف سے ہے اور برا خواب شیطان کی طرف سے ہے' [بخاری، کتاب التعبیر، باب الرؤیا من الله: ٦٩٨٤] آپ مَالِيَّا نے يہ بھي فرمايا: "م تقبل بني اسرائيل ميں ايسے افراد تھ (جو نبی نہیں تھے لیکن) اللہ تعالیٰ نے ان سے کلام کیا، اگر میری امت میں کوئی ایبا ہوتا تو وہ عمر( وَالنَّهُوا) ہُوتا۔'' [ بخاری، کتاب فضائل أصحاب النبی بَنِيْنَةٌ، باب مناقب عمر بن الخطاب أبي حفص القرشي العدوي رضي الله عنه: ٣٦٨٩]

سوال: جس طرح بادشاہ سے ملنے کے لیے وزیر کی سفارش کی ضرورت ہوتی ہے، کیا اس طرح

الله سے ملنے کے لیے اولیاء اللہ کی سفارش کی ضرورت نہیں؟

جواب: الله تعالی بادشاہوں جیسانہیں ہے کیونکہ بادشاہ سلطنت کا مکمل انتظام خود کرنے سے فطر تأ عاجز ہوتا ہے۔اسے ایسے معاونین کی ضرورت ہوتی ہے جونہ صرف امور سلطنت میں اس کی معاونت

ہوتا ہے۔اسے ایسے معاوری کی سرورت ہوتی ہے بوٹہ سرف طور سنسٹ یں اس کی متعا کرتے ہیں بلکہ در حقیقت بیالوگ بادشاہ کی حکومت میں شریک ہوتے میں ادر اس کیے:

ا۔ مجھی بادشاہ سفارش قبول کرنے پر مجبور ہوتے ہیں۔

۲۔ سیمجھی بادشاہ کوسفارش کرنے والے سے کوئی غرض ہوتی ہے۔

۳۔ مجھی اے مفارش کرنے والے کی سرکشی کا خوف ہوتا ہے۔

سم۔ سمجھی سفارش کرنے والے کے کسی احسان کا بدلا دینامقصود ہوتا ہے۔

۵۔ اور بھی وہ سفارش کرنے والے کی محبت میں مجبور ہو کر قانون تبدیل کر کے اس کی سفارش قدار کرتا ہے

جب كه الله كے متعلق ايباً سوچنا كفر وشرك ہے۔ الله تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوٓا ٱنْفِقُوْا مِهَا رَزَقُكِكُمْ مِّنْ قَبْلِ ٱنْ يَأْقَ يَوْمٌ لَّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَاخُلَّةٌ

وَّلَا شَفَاعَةٌ ﴿ وَالْكُفِرُونَ هُمُ الظِّلِمُونَ ﴾ [ البقرة : ٢٥٤]

''اے ایمان والو! جو مال ہم نے شمھیں دیا اس کو اس دن کے آنے سے پہلے پہلے خرچ کرلوجس میں نہ اعمال کا سودا ہوگا، نہ دوئتی اور نہ سفارش کام آئے گی اور کافر ہی ظالم ۔۔۔ ''

سوال: كيا دعا مين كسي فوت شده نبي يا ولى كا واسطه ديا جاسكتا ہے؟

جواب: صحابہ کرام خالقہ میں ہے کسی نے بھی رسول اللہ مُٹائیا کی وفات کے بعد آپ مُٹائیل کی یا کسی دوسرے فوت شدہ نبی کی ذات کے وسلے ہے بھی دعانہیں کی۔ آپ مُٹائیل کی زندگی میں اور آپ ٹاٹیل کی وفات کے بعد دونوں صورتوں میں آپ ٹاٹیل کا وسلہ یکسال ہوتا تو صحابہ کرام خالقہ آپ ٹاٹیل کی وفات کے بعد آپ ٹاٹیل کے بچائے آپ ٹاٹیل کے دیا میں محمد ٹاٹیل کا وسیلہ دیتے۔ دعا میں محمد ٹاٹیل آپ آل محمد یا کسی ولی اور پیرکا وسیلہ بعض اوقات انسان کو شرک تک پہنچا دیتا ہے، جب کہ اعتقاد رکھا جائے کہ اللہ تعالیٰ اپنے کسی محبوب کے واسطے کا محتاج ہے، جیسا کہ بادرشاہ یا افسران بالا میں دیا ہے۔ کونکہ کی کو واسطہ ای

کا دیا جاتا ہے جس سے وہ ڈرتایا جس کی محبت میں مجبور ہو جائے بینی اس کے نام سے وہ لا چار ہو جائے اور انکار کرنا مشکل ہو۔اللہ تعالی ان سب نقائص سے پاک ہے۔ سوال: جب آ دم علیلہ جنت سے نکالے گئے تو کیا انھول نے محمد علیجیٹم کے وسلہ سے دعانہیں کی تھی؟ جواب: آ دم علیلہ کی دعا قرآن مجید میں بیان کی گئی ہے۔

﴿ رَبَّنَا ظُلَهُنَّا ٱنْفُسَنَا ۗ وَإِنْ لَّمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُوْنَقَ مِنَ الْخَيدِ يْنَ ﴾

[الأعراف: ٢٣]

''اے ہمارے رب! ہم نے اپنی جانوں پرظلم کیا اور اگر تو ہم کو نہ بخشے گا اور ہم پر رحم نہ کرے گا تو ہم ضرور تباہ ہو جائیں گے۔''

آ دم علیشا نے محمد سائیلم کا واسطہ نہیں دیا، یہ روایت موضوع ہے کیونکہ اس حدیث کا راوی عبرالرحمٰن بن زید بن اسلم اپنے والد سے موضوع روایات بیان کرتا ہے۔ (التوسل لعلامہ ناصرالدین البانی) حافظ ذہبی اور امام ابن تیمیہ نے اسے موضوع کہا۔ قرآن مجید میں انبیاء اور اولیاء کی بہت می دعا کیں فہ کور ہیں۔ نماز کے اندر ہرمسلمان بہت ی دعا کیں کرتا ہے، رسول اللہ منافیل نے دن کے مخلف اوقات میں صحابہ شائیل کو بہت ی دعا کیں سکھائی ہیں، لیکن کسی دعا میں یہ موجود نہیں کہ اے اللہ! میری مصیبت کو بحق فلال، بطفیل فلال، بصدقہ فلال، بوسیلہ فلال دور فرما، اللہ تعالی کی عدالت میں کسی وکیل کی ضرورت نہیں۔ اللہ تعالی فرما تا ہے: ﴿ اَوْعُونِیْ آئِسْتِیِبُ لَکُمُنْ ﴾ [السؤمن : ۲۰] عدالت میں کسی وکیل کی ضرورت نہیں۔ اللہ تعالی فرما تا ہے: ﴿ اَوْعُونِیْ آئِسْتِیِبُ لَکُمُنْ ﴾ [السؤمن : ۲۰]

سوال: مسلمانوں کو غلبہ کب نصیب ہوگا؟

جواب: مسلمانوں کو غلبہ اس وقت ملے گا جب وہ انبیا ، پیلم کی دموت قبول کریں گے۔ یعنی:

۱۔ تو حید باری تعالی پر ایمان لائمیں گے اور شرک کی تمام اقسام ہے دست بردار : و جائیں گے۔

۲۔ تو حید کا پرچار کرتے ہوئے عقیدہ کو بغر و بنا کر کثیر مسلمان ایب جماعت یعنی جسد واحد کی طرح ہوجائیں۔ گویا کہ فرقہ بندی کا جنازہ نکل جے اور خاص تو حید کی برکت سے کل ونیا کے اندر بہت سے مسلمانوں کا رخ دین صیف کی طرف م جائے۔

س۔ دین اسلام کے لیے الرنے کی حسب استطاعت تیاری کریں ہے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے:
﴿ وَعَمَدَ اللهُ الَّذِينَ الْمَنُوْ الْمِنْ الْمُنْ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

يَعْبُكُ وْنَنِيْ لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ [النور: ٥٥]

"الله تعالیٰ نے وعدہ فرمایا ہے کہ تم میں سے جوابیان لائیں گے اور نیک عمل کریں گے دہ ان کو زمین میں ای طرح خلیفہ بنائے گا جس طرح ان سے پہلے گزرے ہوئے لوگوں کو بنا چکا ہے۔ان کے لیے اس دین کو مضبوط بنیادوں پر قائم کر دے گا جے الله تعالیٰ نے ان کے لیے بہند کیا ہے اور ان کی حالت خوف کو امن سے بدل دے گا۔ پس وہ میری عبادت کریں اور میرے ساتھ کسی کو شریک نہ تھی ہرائیں۔"

سوال: انبیاء مَیالِلا نے قوم کو کیا دعوت دی؟

جواب: الله تعالی فرما تا ہے:

. ﴿ وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّة رَّسُوْلًا آنِ اعْبُدُوا الله وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُوْتَ ﴾ [ النحل: ٣٦] ''اور بے ثنک ہم نے ہر امت میں رسول بیسج کہ اللہ کی عبادت کرو اور طاغوت سے بچو۔''

معلوم ہوا کہ ابن آ دم پر جو چیز سب سے پہلے فرض کی گئی ہے وہ طاغوت سے کفر اور اللہ تعالیٰ برایمان لانا ہے۔

سوال: الله تعالى برايمان لانے كا طاغوت سے كفر كرنے سے كياتعلق ہے؟

جواب: الله تعالى پر ايمان اس وفت تك ممكن ہى نہيں جب تك طاغوت سے كفر نه كيا جائے۔ فيران

﴿ فَكُنْ يَكُفُونُ بِالطَّاعُونِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَحْسَكُ بِالْعُورَةِ الْوُثْقَى ۚ لَا انْفِصَامَرَ لَهَا ۗ ﴾

[البقرة: ٢٥٦]

'' جوکوئی طاغوت کا انکار کرے اور اللہ پر ایمان لائے اس نے ایسا مضبوط سہارا تھام لیا جو کبھی ٹوٹنے والا نہیں۔''

رسول الله مَثَاثِيْمِ نِي عَرِما ما!

'' جوشخص لا المدالا الله كے اور الله كے سواجن جن كى بوجاكى جاتى ہے ان كا انكار كرے اس كامال وخون مسلمانوں پرحرام ہو گيا اور اس كے دل كا معاملہ الله كے حوالے ہے۔'' [مسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس..... النح: ٣٣] غور فرما ہے کہ صرف زبان سے کلمہ پڑھ لینے سے مال و جان محفوظ نہیں بلکہ مسلمانوں کی تلوار سے جان و مال اس وقت محفوظ ہوگی جب ان معبودوں کا انکار کرے جن کو اس کے زمانے کے لوگ پوچتے تھے۔ اس حدیث میں ان لوگوں پر واضح دلیل اور صریح جست ہے جو صرف تو حید کی بات کرنا چاہتے ہیں مگر آج کلمہ گواللہ کو چھوڑ کر جن جن کی بندگی کر رہے ہیں ان کی تر دید نہیں کرنا چاہتے کیونکہ اس طرح ان کی نظر میں امت میں جوڑ پیدا نہیں ہوتا۔

سوال: طاغوت کے کہتے ہیں؟

جواب: طاغوت ہر وہ چیز ہے جس کی اللہ کے سوا عبادت کی جائے اور وہ اپنی عبادت کیے جائے اور کروائے جانے پر راضی ہو۔ لیعنی طاغوت خدائی کے جبوئے دعویدار کو کہتے ہیں۔ انہیاء نیٹی اور اولیاء اللہ صرف اللہ تعالیٰ کی عبادت کی طرف بلاتے سے اور وہ غیر اللہ کی عبادت کرنے والوں کے سب سے برئے وہمن سے، اس لیے وہ طاغوت نہیں ہیں، چاہے لوگ ان کی بندگی کریں۔ اللہ تعالیٰ کے مقابلے میں ایک بندے کے تین درجے ہیں: پہلا درجہ یہ ہے کہ بندہ اصولاً اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہی کوحق سمجھے، عمراس کے احکام کی خلاف ورزی کرے، تو یہ فت ہو کر یا تو خود مختار بن جائے یا کسی اور کی بندگی کرنے لگے، یہ شرک و کفر سے۔ تیسرا درجہ یہ ہے کہ اللہ کی بغاوت کر کے اس کی مخلوق پرخود اپنا تھم چلائے۔ جو شخص اس درج پر پہنچ جائے تو وہ طاغوت سے اور کوئی شخص اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک طاغوت کا منکر نہ ہو۔

سوال: سب سے بڑا طاغوت کون ہے؟

جواب: شیطان سب سے بڑا طاغوت ہے جو غیراللّٰد کی عبادت کی طرف بلاتا ہے۔ فرمایا: ﴿ ٱلدُّمُ الْمُنْكُمُ لِلْكِنَّهُ لِلْكِنَّةُ لِلْكِنَّةُ لِلْكِنَّةُ لِلْكِنَّةُ لِلْكِنَّةُ لِلْكَنِّةُ الْمُنْكِنَّ ﴾ ﴿ ٱلدُّمْ الْمُنْكِنَّةُ لِلْكُنْمُ لِلْكَنِّةُ لِلْكُنْمُ لِلْكَنِّةُ لَا لَكُوْمُ لِلْكُنْ اللّٰهِ لِللّٰهُ لِللّٰهُ اللّٰهُ لِللّٰهُ لَكُمْ عَدُواْ اللّٰهِ لِللّٰهِ اللّٰهُ لِللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلِمُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ

[يسن: ٦٠]

''اے اولاد آدم! کیا میں نے تم سے عہد نہیں لیا تھا کہ شیطان کی عبادت نہ کرنا، وہ تمھارا کھلا ویٹمن ہے۔''

اس آیت سے بیبھی معلوم ہوا کہ شیطان کی اطاعت ہی شیطان کی عبادت ہے۔ لہذا غیراللہ کی غیر مشروط اطاعت اس کی عبادت ہے۔

سوال: كيا حكمران بهي طاغوت بين؟

جواب: وہ جابراور ظالم حکمران جو فیصلے کے لیے کتاب وسنت کا پابند نہ ہو بلکہ انسان پر انسانوں

کے بنائے قوانین نافذ کرہے، وہ یقیناً طاغوت ہے۔ایسے حکمران کے بارے میں فرمایا: مدیق میں میں میں روسا کا میں وہ ایجاء دیسر کا سامہ کا میں ایکا موسر کا میں میں اس کا میں اس کا میں اس کا میں ا

﴿ مَنْ لَمْ يَكُدُّمُ بِمَا اَنْزَلَ اللهُ فَأُولِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴾ [ المائدة : ٤٤]

''اور جواللہ کے نازل کیے ہوئے احکام کے مطابق فیصلہ نہ کرے، وہ کافر ہیں۔'' سوال: حکمرانوں کواختلاف کی صورت میں کس چیز کے ذریعے فیصلہ کرنا چاہیے؟

جواب: الله تعالى فرماتا ب:

﴿ فَإِنْ تَنَازَعُتُمْ فِي ثَمَىٰءٍ فَرُدُّوْهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُوْلِ إِنْ كُنْتُمْ تُوْمِنُوْنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ \* ذَلِكَ خَيْرٌ وَآخُسُنُ تَأُولُو ﴾ [ النساء : ٩ ٥ ]

دیک محیر واحسن اویلا ﴾ [انستاء ۴۰] "کپر اگر تمهارئے درمیان کسی معاملہ میں اختلاف ہو جائے تو اسے اللہ اور رسول کی طرف لوٹاؤ، اگرتم اللہ اور آخرت پر ایمان رکھتے ہو، یہی بہتر ہے اور انجام کے اعتبار

سے اچھا ہے۔''

معلوم ہوا کہ جھڑاکسی چیز میں ہو، جتنا بھی ہو، جیسا بھی ہو، اس میں فیصلہ کے لیے صرف اور صرف اللہ تعالی اور اس کے رسول مُن اللہ تعالی اور اس بات کو اللہ تعالی اور اللہ تعالی اور اللہ تعالی اور اللہ تعالی اور ایم آخرت پر ایمان کی شرط قرار دیا اور اس کو دنیا و آخرت میں بھلائی کا سبب قرار دیا۔ پھر جولوگ اس قانون کی بجائے بشری قوانین کے ذریعے اپنے معاملات کا فیصلہ کرتے ہیں وہ کیسے مومن ہیں۔ بھی فرمایا:

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّرَ لَا يَجِدُوا فِيَ اَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِيَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَشْلِيْهَا ﴾ [النساء: ٦٥]

''(اے محد!) تیرے رب کی قتم! بیکھی مومن نہیں ہو سکتے جب تک کہ اپنے باہمی اختلافات میں بیتم کو فیصلہ کرنے والا نہ مان لیں۔ پھر جو پچھتم فیصلہ کرواس پر اپنے دلوں میں کوئی تنگی محسوس نہ کریں بلکہ سرتشلیم نم کرلیں۔''

الله تعالی نے قتم اٹھا کر اور نفی کے الفاظ کو دوبارہ استعال کرتے ہوئے جھگڑوں میں نی رحمت مُنظیظ کو حاکم وفیصل نہ بنانے والوں کو خارج از ایمان قرار دیا ہے اور آپ کے فیصلے کے

سامنے غیرمشر وط طور پر سرتشلیم خم کرنے کا حکم دیا۔

سوال: الله اور رسول تَالِيُّا كَي بجائے كسى اور سے فيصله كروانے كا جرم كتنا بڑا ہے؟ جواب: الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ يَذْعُمُونَ اَنَّهُمْ اَمَنُوْا بِمَا أُنْزِلَ اِلِيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيْدُونَ اَنْ يَخَاكُمُوْ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

[النساء: ٦٠]

'' کیاتم نے ان لوگوں کو نہیں دیکھا جو دعویٰ تو یہ کرتے ہیں کہ جو کچھ آپ ( ٹُکٹٹِٹِ ) پر اور آپ ( ٹُکٹٹِٹِ ) پر اور آپ ( ٹُکٹٹِٹِ ) سے پہلے نازل ہوا اس سب پر ایمان رکھتے ہیں گر چاہتے یہ ہیں کہ اپنا مقدمہ طاغوت کے پاس لے جا کر فیصلہ کروائیں، حالانکہ ان کواس سے کفر کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور شیطان ان کو دور کی گمراہی میں ڈالنا چاہتا ہے۔''

یقینا جو حکران ان قوائین کو ملک کے عوام پر نافذ کرتے ہیں جو انسانوں نے بنا کے ہیں (چاہے وہ مارشل لا ہو یا اسمبلی کا پاس کردہ قانون یا کسی ایک خض کا بنایا ہوا کوئی آئین) وہ طاغوت ہے اور جو خض طاغوت سے فیصلہ کروانا چاہتا ہے ﴿ یَذْعُہُونَ ﴾ کہہ کر اللہ تعالیٰ نے ان کے دعوی ایمان کو جمٹلاد یا کہ بید ایمان دار بنتے ہیں لیکن بیطرزعمل اور ایمان ایک بندے کے دل میں جمع نہیں ہو سکتے۔ شیطان نے ان کو گمراہ کر دیا ہے، ﴿ قَدْ أُمِرُوۤ اَنْ یَکُفُروُۤ اِیه ﴾ فرما کر مسلم پر لازم کر دیا کہ وہ طاغوت سے دشمنی کرے۔ بید طاغوت چاہے دیہاتوں میں قبیلوں کے سرداروں کی پنچائیت ، خالتی کمیٹی یا جرگہ ہو، جو کتاب وسنت کی بجائے رہم و رواج کے مطابق فیصلہ کرتے ہیں، یا وہ عدالتیں ہیں جو اسلامی ممالک میں موجود ہیں، بیعدالتیں اسمبلی کے بنائے ہوئے آئین در آئی مطابق کتاب وسنت سے آزاد لوگوں میں فیصلہ کرتی ہیں جن پر پولیس اور فوج زبردتی عمل در آئد کرواتی ہے تو اس کفر سے بڑھ کر اور کفر کیا ہوسکتا ہے، اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَمَنْ لَّمْ يَخَلُّمْ بِمَا آنْزَلَ اللهُ فَأُولِلِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ۞ ..... هُمُ الظَّلِمُونَ ۞

هُمُ الْفُسِقُونَ ۞ ﴾ [ المائده : ٤٤ تا ٤٧ ]

''جولوگ اللہ کے نازل کردہ قانون کے مطابق فیصلہ نہ کریں وہی کافر ہیں ..... وہی ظالم ہیں ..... وہی فاسق ہیں۔''

یہ محال ہے کہ اللہ ایسے لوگوں کو کافر کہے اور وہ کافر نہ ہوں، ہر گزنہیں بیالوگ پکے کافر ہیں اور جب ان سے فیصلہ کروانے والے منافقین کے دعویٰ ایمانی (لا البدالا اللہ محمد رسول اللہ کا اقرار) کی اللہ تعالیٰ نے نفی کی ہے تو خود فیصلہ کرنے والوں کے کلمہ کا کیسے اعتبار کیا جا سکتا ہے۔جب صحابہ نے منکرین زکوۃ اورخوارج کے کلمہ کا اعتبار نہ کیا اور ان کوفل کیا تو بشری قوانین کے مطابق فیصلہ کرنے والے بھی کافر ہیں،خواہ وہ کلمہ بڑھتے ہوں۔

سوال: بعض لوگ قصهٔ یوسف (ملیلاً) سے بیہ بات نکالتے ہیں کہ فرعون (طاغوت) کی حکومت میں ایک مسلمان کا اسمبلی ممبر بنتا یا وزیر بنتا جائز ہے؟

سوال : کیا علاء کی غیرمشروط اطاعت کی جاسکتی ہے؟

جواب: علاء کی غیرمشروط اطاعت حرام ہے، جبیا کہ سورہ توبہ میں ہے:

﴿ إِنَّخَذُ وَا اَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ اَزْبَابًا مِّنْ دُوْنِ اللَّهِ وَالْسَيْحَ ابْنَ مَرْيَمَ ۚ وَمَآ أُمِرُوۤا

إِلَّا لِيَعْبُدُ وَا إِلٰهًا وَاحِدًا ۚ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُو اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [ التوبة : ٣١]

''انھوں نے اپنے علماء اور درویشوں کو اللہ کے سواا پنا رب بنا لیا ہے اور اسی طرح مسے ابن مریم کو بھی حالانکہ ان کو معبود واحد کے سواکسی کی بندگی کرنے کا حکم نہیں دیا گیا۔وہ معبود واحد جس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں، وہ پاک ہے۔ ان مشرکا نہ باتوں

ہے جو بہلوگ کرتے ہیں۔"

معلوم ہوا کہ علاء کی غیر مشروط اطاعت ان کی عبادت ہے۔خصوصاً جب کہ ان کی وجہ سے شرک کو تو حید سمجھ کر قبول کیا جا رہا ہو۔ائی لیے امام احمد ابن طنبل ڈسلٹے فرماتے ہیں کہ'' مجھے ان لوگوں پر تعجب ہوتا ہے جنھوں نے حدیث رسول مگاٹیڈ اسی پھراس کی سند کی صحت معلوم کی پھراسے چھوڑ کرسفیان ڈسلٹے، یا کسی دوسرے کے قول کو ترجیح دیتے ہیں۔' اللہ تعالی فرما تا ہے :
﴿ فَلَيْحَدُّدُ اللّٰذِينَ مُعْمَالِهُوْنَ عَنْ آمُر ﴿ آنَ تُعْمِیدَ ہُمْ مُولِدُ اَنْ تُعْمِیدَ ہُمْ مُولِدُ اَنْ تُعْمِیدَ ہُمْ مُولِدُ اَنْ اَلْہُ اِللّٰہِ اَللّٰہِ اَللّٰہِ اَللّٰہِ اَللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ الل

7 النور: ٦٣ ]

"رسول الله تَالِيَّا كَ عَلَم كَى خلاف ورزى كرنے والوں كو ڈرنا چاہيے كه وه كسى فتنے ميں گرفتار نه ہو جائيں يا ان ير دردناك عذاب نه آجائے۔"

امام احمد رشی نے فرمایا : شمیں معلوم ہے کہ فتنہ کیا ہے، فتنہ شرک ہے۔'' (کتاب التوحید)

کی کو حلال و حرام کرنے کا حق دینا اس کو اللہ بنانا ہے۔ اس لیے باطنی فرقے مشرک ہیں جو
اپنے اماموں کو حلال و حرام کرنے کا مطلق حق دیتے ہیں۔ ای طرح ان لوگوں کا شرک بھی لازم
آتا ہے جو کتاب اللہ اور سنت رسول کی بجائے اپنے پیروں، درویشوں اور علماء سے زندگی کے
مختلف احکام لیتے ہیں اور طریقت کے مختلف سلسلوں (نقشبندی، سپروردی، قادری اور چشی وغیرہ)
سے منسلک ہیں۔ اسی طرح قومی اسمبلی کو بیرحق دینے والے بھی مشرک ہیں کہ وہ سیاسی، معاشی،
دیوانی اور بین الاقوامی قانون بنانے میں کتاب وسنت کے پابند نہیں اور ان کی اکثریت جو قانون بنا دے اس کی اطاعت لازم قرار دینے والے اس کی عبادت کرتے ہیں کیونکہ اللہ کے قانون پر چلنا غیر اللہ کی عبادت سے۔

سوال: طاغوت سے كفركرنے كاكيا مطلب ہے؟

جواب: طاغوت سے کفر کی صورت میہ ہے کہ طاغوت کے باطل ہونے کا اعتقاد رکھا جائے۔ اس سے بغض و عداوت رکھتے ہوئے اس سے علیحدہ رہا جائے اور ان طواغیت کی اطاعت کرنے والوں کو طاغوت کا اولیاء جانا جائے۔ قول وعمل کے ساتھ طاغوت اور اولیائے طاغوت سے دشنی کا اعلان کیا جائے۔ فرمایا:

﴿ قَنْ كَانَتُ لَكُمْ أُسُرَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرِهِيْمَ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ ۚ إِذْ قَالُوْا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَوَّا مِنْكُمْ وَمِيًّا

تَعْبُدُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ لَهُ لَقُرْنَا بِكُمْ وَبَكَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ آبَرًا حَتَى بِاللهِ وَحُدَةً ﴾ [ الممتحنة : ٤ ]

''تھارے لیے ابراہیم (عَلِیْهَ) اور ان کے ساتھیوں میں بہترین نمونہ ہے جب انھوں نے اپنی قوم سے کہا کہ ہم تم سے اور جن جن کوتم اللہ کے سوا پو جتے ہو بے زار ہیں، ہم تمھارا انکار کرتے ہیں اور جب تک تم اللہ اکیلے پر ایمان نہیں لاتے ہم میں اور تم میں ہمیشہ عداوت اور دشمنی رہے گی۔''

اسلامی شریعت میں مشرکول سے مخالفت بھی فرض ہے مگر طاغوت سے کفر و براءت اسلام کا فرض اولین ہے۔ ہونہیں سکتا کہ کسی موحد کی طاغوت کے ساتھ دوسی ہو، کیونکہ تحریک اسلامی کی ٹکر طاغوت سے ہونا نا گزیر ہے۔ اللہ تعالیٰ نے موسیٰ علیٰ المومسرکی طرف بھیجا تو انھیں فرعون کے پاس جانے کا حکم دیا کیونکہ وہ طاغوت تھا اور اس کو اللہ کی کبریائی کا درس دینا تھا۔ فرمایا:

﴿ إِذْهَبْ إِلَى فِرْعُونَ إِنَّهُ طَغَىٰ فَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَى أَنْ تَزُكَىٰ ﴾ [النازعات: ١٨،١٧] 
"فرعون ك بإس جاؤ، وه سركش مو كيا ہے اور اس سے كموكه كيا تو بإكيز كى اختيار 
كرنے يرتيار ہے؟"

سوال: الله کے نزدیک دین کیا ہے؟

جواب: الله تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَاللَّهِ الْإِنْسَلَامُ ﴾ [ آل عمران : ١٩]

" بے شک اللہ کے نزدیک دین صرف اسلام ہے۔"

سوال: کیااسلام کے علاوہ کسی اور دین پرعمل جائز ہے؟

جواب: الله تعالیٰ کا حکم ہے:

﴿ إِنَّهِ عُوْلُمَا أَنْوِلَ إِلَيْكُمْ وَقِنْ رَّبِّكُمْ وَلَا تَتَّبِعُواْ مِنْ دُونِهَ آوُلِيّاً ؟ ﴾ [ الأعراف: ٣ ]

''لوگو! تمھارے رب کی طرف سے جو نازل ہوا اس کی پیروی کرو اور اس کے علاوہ

اولیاء کی پیروی نه کرو۔''

اور په جھی فرمایا :

### ﴿ وَمَنْ يَتَنَعَ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَكَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ۚ وَهُوَ فِي الْخِرَقِ مِنَ الْخِيرِينَ ٥ ﴾

[آل عمران: ۸۵]

''اور جوشخص اسلام کے علاوہ کسی اور دین کا طلب گار ہوگا تووہ اس سے ہر گز قبول نہیں کیا جائے گااور اپیاشخص آخرت میں نقصان اٹھانے والوں میں سے ہوگا۔'' سوال: اللہ کے ناز ل کردہ دین میں مجمد رسول اللہ مُکالِیَا مُعَام ہے؟

جواب: الله تعالى نے آپ ٹالیا كورسالت کے ساتھ مخصوص فرما كر آپ پر اپنى كتاب نازل فرمائى اوراس كى مكمل تشريح كاعكم ديا:

﴿ وَٱنْوَلْنَاۤ اللِّيْكَ اللِّهِ كُولِيُتُكِينَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلنَّهِمْ ﴾ [ النحل: ٤٤ ]

"اور ہم نے آپ پر کتاب نازل کی ہے، تا کہ جو (ارشادات) نازل ہوئے ہیں وہ لوگوں سے بان کردو۔"

آیت کریمہ کے اس حکم میں دو باتیں شامل ہیں:

۔ الفاظ اور ان کی ترتیب کا بیان یعنی قرآن مجید کا مکمل متن امت تک اس طرح پہنچا دینا جس طرح اللہ تعالیٰ نے نازل فرمایا۔

الفاظ، جملہ یا مکمل آیت کا مفہوم و معانی بیان کرنا تا کہ امت مسلمہ قرآن تھیم پڑمل کر سکے۔
 سوال: قرآن مجید کی جوشرح رسول الله مثالیظ نے فر مائی اس کی کیا حیثیت ہے؟

جواب: دینی امور میں رسول الله طَالِیْتُم کے فرا مین الله کے حکم کے مطابق ہوتے ہیں:

﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى قُلِ انْ هُوَ إِلاَّ وَنَى يُوْلَى ﴾ [النحم: ٤٠٣] "اور وه (رسول سَالِيَّامِ) ابن خوابش سے پھنہیں بولتے ہیں، جو بولتے ہیں وہ وتی ہوتی ہے۔"

. اس ليے فرمايا :

﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ اَطَاعَ اللَّهُ ﴾ [ النساء: ٨٠]

'' جس نے رسول (مُثَاثِیَمًا) کی اطاعت کی پس تحقیق اس نے اللہ کی اطاعت کی۔'' یمی وجہ ہے کہ دینی امور میں فیصلہ کن حیثیت اللہ تعالی اور اس کے رسول مُثَاثِیَمُ کو حاصل ہے،

فرمايا

﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي ثَتَى ءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُوْلِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُوْنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ \* ﴾

[ النساء : ٥٩ ]

''پس اگر کسی بات میں تم میں اختلاف واقع ہوتو اگر تم الله اور روز آخرت پر ایمان رکھتے ہوتو اللہ اور اس کے رسول کی طرف رجوع کرو۔''

معلوم ہوا اسلام اللہ تعالی اوراس کے رسول تالیج کی پیروی کا نام ہے۔

سوال: کیا انبیاء میل کو کتب کے علاوہ بھی وحی آتی ہے؟

جواب: یقیناً انبیاء بیلی کو کتب ساوی کے علاوہ بھی وی آتی ہے اوراس وی پڑمل بھی اتنا ہی ضروری ہے جتنا اللہ کے کلام پر۔ کتاب کے علاوہ وی کی اقسام میں سے ایک قتم انبیاء کے خواب ہیں، ابرا میم ملیکا کا خواب ملاحظہ فرمائیں:

﴿ فَلَتَا بَلَغَ مَعَهُ السَّعَى قَالَ لِبُنَى إِنِّ آلَى فِي الْهَنَاهِ آنِ آنَ اَلْهَا فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى الْعَلَيْقِ الْهَنَاهِ آنِ آنَ الْهَا وَتَلَاهُ لِلْجَدِيْنِ فَوَلَا اللهُ عِنَ الطَّيرِيْنَ فَ فَلَهَا آسُلَمَا وَتَلَاهُ لِلْجَدِيْنِ فَو تَادَيْنَهُ الْفَعِيْنِ فَوَلَا اللهُ عِنْ الطَّيرِيْنَ فَوَ اللهُ عَنِينَ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَاللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا عَلْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَا عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ

اس آیت میں خواب میں بیٹے کو ذخ کیے جانے والے عمل کواللہ کا تھم کہا گیا ہے۔

سوال: کیا رسول مَثَاثِیْلِ بربھی خواب میں وحی ہوئی؟

جواب: رسول الله طَالِيَّا نَ بَهِى ايك دفعه خواب مين ديكها كه آپ طَالِيَّا بيت الله مين داخل ہوكر طواف كر رہے ہيں، چونكه يه خواب بهى وى كى قتم مين سے تھا، لہذا صحابہ كرام شَالَیُّا آپ طُواف كر رہے ہيں، چونكه يه خواب بهى وى كى قتم مين سے تھا، لہذا صحابہ كرام شَالَیُّا آپ طُواف كر يكن كفار كله نے حديبيہ كے مقام پر آپ طَالِیْ كَا كوروك دیا اور وہاں صلح حدیبیہ ہوئی، جس كی روسے یہ طے پایا كه آپ اس سال كی بجائے اگلے سال بیت الله كا طواف كریں گے۔ آپ طَالِیْ كَا عَواب كے بارے میں صحابہ شُالِیُّ مِی ضُلِوان پیدا ہوا تو سیدنا عمر داللہ نے آپ طَالِیْ ہے بوچھا كہ ''كیا بارے میں صحابہ شُالِیُّ میں ضُلِوان پیدا ہوا تو سیدنا عمر داللہ نے آپ طَالِیْ ہے ہوگھا كہ ' كیا بارے میں صحابہ شُالِیْ میں ضابان پیدا ہوا تو سیدنا عمر داللہ ا

آپ مُلْقِئِم نے ہمیں خبر نہیں دی تھی کہ ہم مکہ میں داخل ہوں گے؟'' آپ مُلَّاقِئِم نے فرمایا: ''ہاں! میں نے شخصیں بتایا تھا مگر میں نے یہ نہیں کہا تھا کہ ایسا ای سفر میں ہوگا۔'' والہی پراللہ تعالیٰ نے آیات نازل فرمائیں:

﴿ لَقَدُ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّءْمَا بِالْحَقِّ \* لَتَنْخُلُنَّ الْسَبْعِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَآءَ اللهُ امِنِيْنَ ﴾

[ الفتح : ٢٧ ]

''بلا شبراللہ نے اپنے رسول مُلَاثِیُمُ کوسچا خواب دکھایا،تم ضرور مسجد حرام میں امن وامان سے داخل ہوگے، اگر اللہ تعالیٰ نے چاہا۔''

معلوم ہوا كەرسول الله مَاليَّيْمُ كوبھى خواب ميں وحى ہوكى-

سوال: کیا قرآن حکیم کے علاوہ وحی کے ذریعے احکامات نازل ہوئے؟

جواب: بلاشبہ قرآن مجید کے علاوہ بھی احکامات نازل ہوئے۔مثلاً مسلمانوں کا پہلا قبلہ بیت المقدس

تھا جس کی طرف ۱۲ سال تک منہ کر کے مسلمان نماز ادا کرتے رہے۔ بیت المقدس کو قبلہ مقرر کرنے کا حکم قرآن حکیم میں نہیں ہے لیکن اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّذِي كُنْتَ عَلَيْهَ ٓ اللَّالِيَعْلَمَ مَنْ يَتَّغِعُ الرَّسُولَ مِتَّنْ يَتُقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْكِ ﴾

[ البقرة : ١٤٣ ]

''اور ہم نے وہ قبلہ جس پرآپ اب تک تھے اس لیے مقرر کیا تھا کہ دیکھیں کون رسول کی پیروی کرتا ہے اور کون الٹے پاؤل پھرتا ہے۔''

معلوم ہوا کہ بیت المقدس کو قبلہ مقرر کرنے کا حکم اللہ نے بذریعہ وحی خفی دیا۔ قرآن حکیم کے علاوہ دوسری وحی کو وحی خفی (سنت) بھی کہتے ہیں۔

سوال: کیاست کے بغیر قرآن حکیم کو سمجھا جاسکتاہے؟

جواب: سنت کے بغیر قرآن تھیم سمجھنا ممکن نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ایمان لانے کے بعد سب ہواب: سنت کے بغیر اس تعم سے زیادہ تاکیدا قامت صلوٰۃ کی فرمائی مگر سنت کے بغیر اس تھم پرعمل بھی ممکن نہیں۔ چند آیات ملاحظہ فرمائیں:

﴿ حٰفِظُوْ عَلَى الصَّلَوٰتِ وَالصَّلُوقِ الْوُسُطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨] " مَهازوں كى حفاظت كرو، بالخصوص وسطى نمازك." وسطی نماز سے کیا مراد ہے، جب تک نمازوں کی کل تعداد معلوم نہ ہو، وسطی نماز کیے معلوم ہو کئی مماز کیے معلوم ہو کہ وجی خفی کے ذریعے مسلمانوں کو اطلاع دی ہوئی تھی۔اسی طرح فرمایا:

''جبتم سفر کو جاؤ تو تم پر کچھ گناہ نہیں کہ نماز کو کم کر کے پڑھو۔''

اس آیت میں یہ نہیں بتایا گیا کہ نماز کوسفر میں کتنا کم کیاجائے۔ پھر نماز کے کم کرنے کا تصورای صورت میں ممکن ہے جب یہ معلوم ہو سکے کہ پوری نماز کتنی ہے۔ یہ بھی فرمایا:
﴿ قَانَ خِفْتُهُ فَرِجَالًا اَوْ رُکْبَانًا ۚ قَانَا ٓ آمِنْتُمُ فَاذْ کُرُواللّٰہ کَہَا عَلَیْکُمْ مَّالَمْ تَکُونُواْ اَتّعَلَمُونَ ﴾

[ البقرة : ٢٣٩ ]

''اگرتم خوف میں ہوتو نماز پیدل یا سواری پر پڑھ لولیکن جب امن ہوجائے تو ای طریقہ سے اللہ کا ذکر کرو، جس طرح اس نے شخصیں سکھایا اور جس کو تم پہلے نہیں جانتے ہے۔'
اس آیت میں واضح ہے کہ نماز پڑھنے کا کوئی خاص طریقہ مقرر ہے جو بحالت جنگ معاف ہے اس طریقہ تعلیم کو اللہ تعالی نے اپنی طرف منسوب کیا۔ نماز کا طریقہ اور اس کے اوقات وغیرہ قرآن مجید میں کہیں فدکو رنہیں پھر اللہ نے کیسے سکھایا، معلوم ہوا کہ قرآن مجید کے علاوہ وحی آئی ہے۔ یہ آیت بھی قابل غور ہے:

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوٓ الذَانُوْدِيَ لِلصَّلْوَةِ مِنْ يَكْمِ الْجُمُّعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعُ ﴾

[ الجمعة : ٩ ]

''اے ایمان والو! جب تنمیں جمعہ کے دن نماز کے لیے بلایاجائے تو اللہ کے ذکر کی طرف جلدی کرواورخرید وفروخت چھوڑ دو۔''

معلوم ہوا کہ جمعہ کی نماز کا اہتمام باقی دنوں کے علاوہ خاص درجہ رکھتا ہے۔ اس نماز کا وقت کون سا ہے؟ بلانے کا طریقہ کیا ہے؟ اس کی رکعات کتنی ہیں؟ قرآن مجید اس سلسلہ میں خاموش ہے اور کوئی شخص آیات قرآنی کے ذریعے نماز کی تفصیل نہیں جان سکتا، جب تک وہ حدیث کی طرف رجوع نہ کرے۔

سوال: کیا صحابہ کرام ٹھائٹٹم بھی قرآن مجید کا مفہوم حدیث کے بغیر سیحضے میں غلطی کھا سکتے ہیں؟ جواب: یقیناً صحابہ کرام ٹھائٹٹم بھی قرآن مجید کامفہوم سیحضے کے لیے حدیث رسول کے محتاج ہیں۔

قرآن مجيد كي بيآيت نازل هو كي:

﴿ ٱلَّذِيْنَ امَّنُوْ اوَلَمْ يَلْلِسُوَّا اِيْمَاتَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَلِّكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ تُفْهَدَّ دُوْنَ ﴾

[ الأنعام : ٨٢]

''اور جولوگ ایمان لائے اور انھوں نے اپنے ایمان کے اندرظلم کی ملاوٹ نہیں کی وہی امن یانے والے ہیں اور وہی ہدایت یافتہ ہیں۔''

ندکورہ بالا آیت کریمہ سے بعض صحابہ وی اللہ نے چھوٹے بڑے تمام گناہوں کوظلم سمجھا، اس لیے یہ آیت ان لوگوں پر گراں گزری۔ لہذا عرض کیا اے اللہ کے رسول! ہم میں کون ہے کہ جس نے ایمان کے ساتھ کوئی گناہ نہ کیا ہو؟ تو آپ سکا نے ان خر مایا: ''اس ظلم سے مراد شرک ہے۔ کیا تم نے قرآن کیم میں لقمال (میلا) کا یہ تو انہیں بڑھا: ﴿ إِنَّ اللَّهِ رِقَ لَظُلْمٌ عَظِیْمٌ ﴾ ''شرک ظلم عظیم ہے۔''

[بخارى، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين و قتالهم، باب ما جاء في المتأوّلين:

٦٩٣٧ مسلم، كتاب الإيمان، باب صدق الإيمان و إخلاصه: ١٢٤]

سوال: کیاست قرآن مجید کی آیت میں موجود شرط کوختم کر سکتی ہے؟

جواب: جی ہاں اور اس کی مثال سفر میں نماز قصر ہے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلُوقِ ۚ إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يَقْتِنَّكُمُ

الَّذِينَ كُفُرُوا ﴾ [النساء: ١٠١]

''اور جب تم سفر پر جاؤ تو تم پر پچھ گناہ نہیں کہ نماز کو پچھ کم کر کے پڑھو بشر طیکہ تم کو خوف ہو کہ کافرتم کو ایذا دیں گے۔''

آیت بالا میں نماز قصر ایسے سفر کے ساتھ مشروط ہے جس میں خوف بھی ہو، اس لیے بعض سحابہ کرام ٹن ایش نے رسول الله تالی سے سوال کیا کہ اب تو امن کا زمانہ ہے اور ہم پھر بھی قصر کرتے ہیں تو رسول الله تالی آنے فرمایا: "اس بات میں کوئی حرج نہیں کہ ہم حالت امن کے سفر میں قصر کریں، یہ تمھارے لیے اللہ تعالیٰ کی رعایت ہے، پس اس رعایت کو قبول کرو' [مسلم،

كتاب الصلاة المسافرين و قصرها ، باب صلاة المسافرين و قصرها : ٦٨٦]

سوال: کیا حدیث قرآن مجید کی کسی آیت کے عام تھم کو مقید کر عتی ہے؟

جواب: جی ہاں اور اس کی مثال قرآن علیم کی بیآیت ہے:

﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقْطَعُوْا آيْدِيهُمَّا ﴾ [المائدة: ٣٨]

"اور چوری کرنے والے مرداور چوری کرنے والی عورت کا ہاتھ کاٹ دیا جائے۔"

نصابها: ۱٦٨٤]

سوال: کیا سنت قرآن کیم کے تھم سے کی چیز کومشنیٰ کر سکتی ہے؟

جواب: جی ہاں اور اس کی مثال اللہ تعالیٰ کا پی تھم ہے:

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَكُمُ الْخِنْزِيْرِ وَمَا أَهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ ﴾ [ المائدة: ٣]

''تم پر مرا ہوا جانور،خون،سور کا گوشت اور جس چیز پر اللہ کے علاوہ کسی اور کا نام پکارا جائے حرام ہے۔''

رسول الله مُنْ الله عَنْ مُنْ الله عَنْ فَرَمَا يَا: ' بهمارے واسطے دومردار، ثدی اور محصلی اور دوخون کیجی اور تلی طال بیس' [ السنن الکبری للبیهقی، کتاب الضحایا، باب ما جاء نبی الکبد والطحال: ۱۲،۱۰ - ۱۹۶۹] معلوم بوا که حدیث نے مجھلی اور ثدی کومردار، اور کیجی اور تلی کوخون سے مشتیٰ قرار دیا۔ ایک اور مثال پرغور فرما کیں، اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِيْنَةَ اللهِ الَّتِيِّ أَخْرَ مَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّباتِ مِنَ الرِّزْقِ \* قُلْ هِيَ لِلَّذِيْنَ أَمَنُواْ فِي الْحَيُوةِ النَّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِلْمَةِ \* ﴾ [ الأعراف: ٣٢]

'' پوچھو کہ جوزینت (وآ رائش) اور کھانے (پینے) کی پاکیزہ چیزیں اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لیے پیدا کیس ان کوئس نے حرام کیا ہے؟ کہہ دو کہ بید چیزیں دنیا کی زندگ

میں ایمان والوں کے لیے بھی ہیں اور قیامت کے دن خاص اٹھی کے لیے ہوں گی۔'' رسول الله تَالَّيْنِ نے قر مایا:''ریشم اور سو نامیری امت کے مردوں کے لیے حرام اور عورتوں

ك ليح طال بين- " [مسند أحمد: ٣٩٤/٤] اگر حديث سے رہنمائي نه لي جائے تو

اس آیت ہے ریشم اورسونے جیسی حرام چیزوں کو حلال سمجھ لیا جاتا۔

سوال: کیا کوئی سنت صححة قرآن مجید کے خلاف ہوسکتی ہے؟

سواں: کیا تو ہی سنت یحد ان جید سے طلاف ہوتی ہے ؟
جواب: محدثین کا اصول ہے کہ جو روایت قرآن کیم اور سنت مطہرہ کے الٹ ہو وہ قول
رسول نائیڈ نہیں ہو سکتی۔ امام بخاری، امام سلم اور دیگر ائمہ حدیث نے اصول حدیث کی
رو سے جن احادیث مبارکہ کو صحیح کہا ہے بقینا وہ قرآن وسنت کے مطابق ہیں۔ صحیح بخاری و
صحیح مسلم میں صرف صحیح احادیث درج کی گئی ہیں، اس لیے ان میں کوئی الی روایت
نہیں جو کتاب و سنت کے خلاف ہو۔ جن لوگوں کو (۱) عیسیٰ ابن مریم شیال کا دوبارہ و نیا
میں آن، (۲) رسول اللہ نائیڈ پر ذاتی حیثیت سے جادو کے چنداٹر ات ہو جانا۔ (۳) دجال
سے متعلق (۲)، عذاب قبر سے متعلق، احادیث اور ان جیسی با تیں قرآن کیم کے خلاف
نظر آتی ہیں تو یہ در اصل ان کی کم علمی اور جہالت ہے۔ یہ وہ روایات ہیں جنھیں تحقیق کے
بعد محدثین نے صحیح کہا، یہ قرآن کے خلاف نہیں بلکہ ان کے خود ساختہ مفہوم کے الٹ

ہیں۔ درج ذیل آیت پرغور شیجیے:

﴿ قُلُ لَا آجِدُ فِي مَا أَوْجِيَ إِلَّا مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَتَطْعَبُهُ ٓ إِلَّا آنْ يَكُوْنَ مَيْنَةَ آوْدَمًا مَّسْفُوْحًا ٱوْكَنْمَ خِنْزِيْهِ فِإِنَّهُ رِجْسٌ آوْفِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ ۚ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُوْنَ رَّحِيْمٌ ﴾ [الأنعام: ١٤٥]

'' کہو جو احکام مجھ پر نازل ہوئے میں ان میں کسی چیز کو کھانے والے پر حرام نہیں پاتا سوائے مردار، بہتا خون، سور کا گوشت، جو ناپاک ہے یا گناہ کی چیز جس پر اللہ کے سوا کسی اور کا نام لیا گیا ہو اور اگر کوئی مجبور ہو جائے لیکن نہ تو نافر مانی کرے نہ صدسے باہر نکلے تو تمھارا رب بخشنے والا مہر ہان ہے۔''

سوچیے کیا کتے اور دیگر درندوں کو اور دیگر نوچنے والے پرندوں کو حرام قرار دینے والی احادیث مبارکہ اس آیت کے خلاف ہیں، اگر چہ ظاہر ایسا ہی محسوں ہوتا ہے مگر حقیقتاً سنت اور قرآن میں کوئی تضاد نہیں۔

دونوں کا جع کرنا لازم ہے۔ یاد رکھے! جو دین صحابہ کرام ٹھائیٹر کے ذریعے امت کو تواتر کے

ساتھ ملا، وہی صراط متعقیم ہے، جولوگ اپنی خواہشات کے ساتھ قرآن کیم کی تغییر بیان کرتے ہیں ان کے ہاں سنت کا مفہوم ہیہ ہے کہ جو چیز ان کی خواہش نفس کے موافق ہواس کی پیروی کی جائے اور جو ان کی خواہشات کے خلاف ہو اسے ترک کیا جائے۔ ایک شجے حدیث میں ایسے ہی لوگوں کا ذکر ہے جس کا مفہوم ہیہ ہے کہ یقینا ایک وقت آئے گا گہ تکیہ ہے ٹیک لگائے ہوئے ایک آ دمی بیشا ہوگا اور مبرے احکامات میں سے کوئی تھم اس کے پاس آئے گا یا میرے منع کردہ امور میں سے کی چیز کا اس کے سامنے ذکر ہوگا تو وہ کہے گا ہم اسے نہیں جانے ہم جواللہ کی تلب میں حرام پاتے ہیں اسے حرام بجھتے ہیں۔ خبر دار! مجھے قرآن کیم دیا گیا ہے اور اس کی مشل ایک اور چیز بھی۔ [مسند ایس اسے جرام بجھتے ہیں۔ خبر دار! مجھے قرآن کیم دیا گیا ہے اور اس کی مشل ایک اور چیز بھی۔ [مسند ایس اسے بیا بیا بے اور اس کی مشل ایک اور چیز بھی۔ آمسند ایس اسے بیاب می مثل ایک اور چیز بھی۔ تر مذی، کتاب السند ، باب ما نہی عن أن یقال عند حدیث رسول اللہ ﷺ : ۲۶۱۶۔

معلوم ہوا کہ شریعت اسلامیہ سے مراد قرآن وسنت ہے، جس نے ان میں سے صرف ایک کو اختیار کیا اور دوسری کو ترک کیا اس نے کسی ایک کو بھی اختیار نہیں کیا، کیونکہ دونوں ایک دوسر سے سے تمسک کا تھم دیتی ہیں، فرمایا:

﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ إَطَاعَ اللَّهُ ﴾ [ النساء: ٨٠ ]

''جس نے رسول کی اطاعت کی یقیناً اس نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی۔''

سوال: صحابہ کرام ٹھائیٹر کے منبج کی کیا حیثیت ہے؟

جواب: رسول الله مَنْ النَّمْ الله مَنْ النَّمْ آپ کے براہ راست
تربیت یافتہ تھے۔ لہذا صحابہ معیاری مسلمان تھے۔ صحابہ کرام بی النَّمْ آپ کے براہ راست
کے اقوال وافعال تابعین نے اخذ کیے، محدثین نے ان کوجع کیا۔ یہ تمام ادوار اسلام کے
عروج کے ادوار ہیں، رسول الله مَنْ النَّمْ اللهُ عَلَیْمُ نے انھیں بہترین زمانے قرار دیا۔ سلف صالحین اور
صحابہ کرام جی النَّمْ کے طریق اور منج سے وہی شخص انکار کرتا ہے جوقر آن مجید کی من مائی
تفیر کرنا جاہتا ہے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَمَنْ يُتَكَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَٰى وَيَتَيِّعُ غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُوَيِّهِ مَا تَوَكَّى وَنُصُلِهِ جَهَنَّمَ ۖ وَسَأَعَتْ مَصِيْرًا۞ ﴾ [النساء: ١١٥] ''اور جو شخص سیدها راسته معلوم ہونے کے بعد رسول ( مُنْافِیْم ) کی مخالفت کرے اور مومنوں کے رہتے کے سوا اور رہتے پر چلے تو جدهروہ چلتا ہے ہم اسے ادهر ہی چلنے دیں گے اور ( قیامت کے دن ) جہنم میں داخل کریں گے اور وہ بری جگہ ہے۔''

مومنین کے راستے سے مراد اسلام کی وہ تعبیر وتفییر ہے جس پرقرون اولی کے مسلمان جمع تھے۔ وہ منج جس میں مردوں سے استغاثہ، قبر پر چلہ تشی اور فیض حاصل کرنے کی اور امر رسول تالیکی کے سامنے کسی کی رائے کی کوئی حیثیت یا شریعت کے مقابلے میں دنیا کے کسی اور قانون کے مطابق فیصلہ کرنے کی کوئی گفجائش نہ تھی۔

سوال: کیا صحابہ ڈیائیٹم سنت رسول مُناٹیٹم کو بھی وحی تینی اللہ کی بات سمجھتے تھے؟

ی . جواب: جی ہاں صحابہ ڈاکٹیٹر سنت رسول مُلٹیٹر کو اللہ کی بات سیحصتے تھے۔ اس کی بہت کی مثالیس ہیں ، صرف ایک ملاحظہ فرما کیں :

ایک عورت سیدنا عبداللہ بن مسعود ڈاٹٹؤ کے پاس آئی اور کہنے گلی کہ''کیا آپ کہتے ہیں کہاللہ نے گود نے والی اور گدوانے والی پر لعنت فرمائی ہے۔'' آپ نے فرمایا:''ہاں!'' وہ عورت کہنے گلی کہ''میں نے شروع سے آخر تک قرآن حکیم کی تلاوت کی ہے گراس بات کو کہیں نہیں پایا۔'' پس آپ ڈاٹٹؤ نے فرمایا: اگر تو نے قرآن پڑھا ہوتا تو اس میں ضرور پاتی ، کیا تو نے بیرآیت نہیں پڑھی:

﴿ وَمَا النَّكُمُ الرَّسُولُ فَعُدُوهُ وَمَا آنهَ لَكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [ الحشر: ٧]

''اور جو کچھ میرا رسول ( مُلَیِّمُ ) تمھیں دے اسے لے لو اور جس چیز سے منع کرے ال سے رک جاؤ۔''

وہ كہنے لكى: "إل!" تبسيدنا عبد الله بن مسعود رُوالنَّوُ نے قرمایا: "میں نے رسول الله تَالَیُوا كو پیلعنت كرتے ہوئے سا ہے۔" [ بخارى، كتاب التفسير، باب ﴿ و ما أَتاكم الرسول فخذوه ﴾: 8777 مسلم، كتاب اللباس والزينة، باب تحريم فعل ..... النج: ٢١٢٥ ]

یہ بھی واضح ہوا کہ مسلمانوں پر لازم ہے کہ قرآن وسنت میں تفریق نہ کریں، ان دونوں پر عمل فرض ہے اور شریعت اسلامیہ کی بنیاد ان دونوں پر ہے۔ رسول الله طَالِّیْ اِنْ فَرمایا: ''میں تم میں دو باتین حجوزے جا رہا ہوں، کتاب اللہ اور میری سنت، جب تک تم انھیں مضبوطی سے تھا ہے رکھو كَ مُراه نه بُو كَ ـــ " [موطأ إمام مالك، كتاب القدر، باب النهى عن القول بالقدر: ٣ ـ مستدرك حاكم، كتاب العلم: ٩٣/١ ]

سوال: رسول الله تَالِيَّا ني سنت كي حفاظت كيسليل مين كيا اقدام كيه؟

جواب: رسول الله (سَلَّيْمُ) نے سنت کی حفاظت کے سلسلے میں خصوصی توجہ دی۔ جب بھی کوئی مسئلہ بیان فرماتے تو اس کو تین مرتبہ دہراتے، یہاں تک کہ وہ مسئلہ بھھ میں آجاتا۔

[بخاری، کتاب العلم، باب من أعاد الحدیث ثلاثا لیفھم عنه: ۹۰] ایک دفعہ قبیلہ عبدالقیس کا وفد آپ طَلِّیْمُ کے پاس آیا اور آپ طَلِیْمُ نے انھیں امور دین کی تعلیم دینے عبدالقیس کا وفد آپ طُلِیْمُ کے پاس آیا اور آپ طُلِیْمُ نے انھیں امور دین کی تعلیم دینے کے بعد فرمایا: ''اس کو یاد کرواور اپنے چھے آنے والوں کو اس کی خبر دو۔' [بخاری، کتاب الإیمان، باب أداء الحمس من الإیمان: ۳۰] یقیناً چھے آنے والوں سے مراد آنے والی نسلیں بھی ہیں۔ رسول الله طَلِیْمُ صحابہ کرام شُائیمُ کو تشہد یوں سکھاتے جیسے قرآن کی تسلیل بھی ہیں۔ رسول الله طَلَیْمُ صحابہ کرام شُائیمُ کو تشہد یوں سکھاتے جیسے قرآن کی

سورت\_ [مسلم، كتاب الصلاة، باب التشهد في الصلاة: ٣٠٤]

نو ہجری میں مدینہ میں بہت سے وفود آئے۔سیدنا مالک بن حویر ث نے بھی نو ہجری میں مدینہ میں قیام کرکے آپ منافیا کی عملی زندگی کا مشاہدہ کیا اور ضروری تعلیم حاصل کی۔ آپ منافیا کے ان سے فرمایا: ''نماز ایسے پڑھنا جیسے مجھے پڑھتے دیکھتے ہو۔' [ بخاری، کتاب الأذان، باب الأذان للمسافرین إذا کانوا جماعة ……الخ: ١٣٦] ججة الوداع میں منی کے مقام پر آپ منافیا نے خطبہ دیا، سامعین کی تعداد سوالا کھ کے لگ بھگ تھی۔خطبہ کے اختام پر آپ منافیا نے فرمایا: ''حاضر کو دیا، سامعین کی تعداد سوالا کھ کے لگ بھگ تھی۔خطبہ کے اختام پر آپ منافیا نے فرمایا: ''حاضر کو جا ہے کہ عائی کہ منا بدتم کی ایسے خص کو بیان کر سکو جو تم سے خیا ہے کہ منا بدتم کی ایسے خص کو بیان کر سکو جو تم سے زیادہ اس کو محفوظ کر سکے۔' [ بخاری، کتاب العلم، باب قول النبی ہنگی (رب مبلغ أو عی (من) سامع )): ۲۷] یہ پشین گوئی حرف بحرف پوری ہوئی۔ محدثین نے صحابہ کرام می نافیا کی بیان کردہ امادیث کو بالکل محفوظ کرلیا۔

سوال: کیا رسول الله تافیظ نے احادیث کی کتابت بھی کروائی؟

جواب: رسول الله مُن الله عُلا في في تلف مواقع براحاديث كلهوا كين، چند حوالے ملاحظه فرما كين:

- ا۔ عبداللہ بن عمر والنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ طَالِقُوا نے کتاب الصدقہ تحریر کردائی۔ امام محمد بن مسلم فرماتے ہیں کہ آپ کی ہے کتاب سیدنا عمر والنہ کا نشان کے پاس تھی اور جھے سیدنا عمر والنہ کا کہ والنہ کے بیاس تھی اور جھے سیدنا عمر والنہ کے بیات کی اس کو محفوظ کرلیا۔ خلیفہ عمر بن عبدالعز یز والنہ نے اس کتاب کو سیدنا عمر والنہ کے بیتوں سالم اور عبداللہ سے لے کر کھوایا۔ آبو داؤد، کتاب الزکاۃ، باب فی الزکاۃ السائمۃ : ۱۹۷۰]
- ابوراشد الحبرانی فرماتے ہیں کہ سیدنا عبد اللہ بن عمرو بن عاص ٹٹ ﷺ نے میرے سامنے ایک
   کتاب رکھی اور فرمایا : ''میہ وہ کتاب ہے جو رسول اللہ سُٹ ﷺ نے لکھوا کر مجھے دی تھی۔''
   [ترمذی، کتاب الدعوات، باب دعاء علمہ ﷺ أبابكر : ٣٥٢٩]
- س موسیٰ بن طلحہ کہتے ہیں کہ ہمارے پاس وہ کتاب ہے جو معاذ کے لیے رسول اللہ طَالِیْجُمْ نے کھوائی تھی۔ [الدار قطنی: ۲۱۹۸۹ ، ح: ۱۸۹۱ ۔ مسند أحمد: ۲۲۸/۰ تا ۱۹۸۹ ۔ مسندرك حاكم: ۱۷۱ کا البیعقی: ۱۲۸/۰ ، ۱۲۹ ]
- الله عامل الله طالع في سيدنا عمر و بن حزم والنفؤ كو يمن كا عامل بناكر بهيجا تو الل يمن ك لي الي الله عن ك لي الي كتاب كلهواكر وى جس ميس فرائض، سنت اور ويت كه مسائل تحرير تقد امام زهرى فرمات بين كه ميس نے اس كتاب كو پڑھا، يه كتاب ابو بكر بن حزم كي پاس تقى سعيد بن ميتب برات نے بھى اس كتاب كو پڑھا۔ [نسائى، كتاب القسامة، باب عقل الأصابع: ٥٨٥ (و باب) ذكر حديث عمر و بن حزم فى العقول و اختلاف الناقلين له: ٤٨٥٧] سوال: كيا صحاب نے بھى احاديث كھيں؟
- جواب: جی ہاں! خودرسول الله طَالِيَّةُ نے صحابہ ثن الله کا حادیث کھوا کیں۔ آپ نے سیدنا عبدالله ابن عمر کا ابن عمر فائلیًا سے فرمایا: ''احادیث کھا کرو، قسم اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! اس منہ سے حق کے سواکوئی بات نہیں تکلی ۔'' [ أبو داؤد، کتاب العلم، باب کتابة العلم: ٣٦٤٦]
- سیدنا انس و الله فرماتے ہیں کہ ابو بکر واللہ نے جب ان کو یمن کا حاکم بنا کر بھیجا تو زکوۃ کے فرائض لکھ کر دیے۔[بخاری، کتاب الز کوۃ، باب زکوۃ الغنم: ١٤٥٤] حماد بن سلمہ کہتے ہیں کہ میں نے یہ کتاب سیدنا انس واللہ کے بیتے ثمامہ سے حاصل کی۔

[نسائي، كتاب الزكاة، باب زكاة الإبل: ٢٤٤٩]

خلیفہ ٹانی سیدنا عمر وٹائٹؤ نے بھی زکوہ کے متعلق ایک کتاب تحریر فرمائی تھی۔امام مالک فرماتے ہیں کہ میں نے سیدنا عمر وٹائٹؤ کی کتاب پڑھی۔[موطأ إمام مالك، كتاب الزكاۃ، باب صلفة الماشية: ٣٣] سیدنا علی وٹائٹؤ فرماتے ہیں:''ہمارے پاس کوئی چیز نہیں سوائے کتاب اللہ کے اور اس صحفہ کے جس میں رسول اللہ مٹائٹیؤ کی احادیث ہیں۔'' [بخاری، کتاب فضائل المدینة، باب حرم

المدينة: ١٨٧٠ مسلم، كتاب الحج، باب فضل المدينة .....الخ: ١٣٧٠]

ابو ہریرہ ڈائٹی فرماتے میں کہ صحابہ کرام ٹخائٹی میں سے کوئی شخص مجھ سے زیادہ نبی اکرم ٹلٹیٹی کی ا احادیث بیان نہیں کرتا سوائے عبد اللہ بن عمرو ڈٹائٹیا کے، اس لیے کہ وہ لکھا کرتے تھے اور میں لکھتا نہیں تھا۔ آبخاری، کتاب العلم، باب کتابة العلم: ۱۱۳]

سیدنا عبداللہ بن عمرو ڈائٹھا سے یہ کتاب ان کی اولاد میں منتقل ہوتی رہی اور ان کے پڑیوتے عمرو بن شعیب ڈلٹنے سے محدثین نے حاصل کرکے ہمیشہ کے لیے محفوظ کرلی۔ ایسے گی واقعات صحابہ کرام ڈوکڈیٹم سے مروی ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ احا دیث لکھا کرتے تھے۔ سوال: کیا م ۲۵ سال تک احادیث تحریر میں نہیں آئیں؟

جواب: یہ صرف مکرین حدیث کا پروپیگنڈا ہے۔ خلفائے راشدین اور صحابہ نے احادیث کی حفاظت کا خاص اہتمام کیا پھر تابعین کے دور میں گئی کتب کھی گئیں۔ موطاً امام مالک اب بھی موجود ہے جو صرف سوسال بعد کھی گئی ہے۔ ان کی سیدنا عبد اللہ بن عمر ڈاٹٹو کی روایت میں صرف امام نافع راوی ہیں۔ سیدنا انس ڈاٹٹو کی روایت میں امام زہری راوی ہیں۔ سیدنا انس ڈاٹٹو کی روایت میں امام زہری راوی ہیں۔ غرض موطاً میں سینکٹروں سندیں الیمی ہیں جن میں صحابہ ٹھائٹو اور امام مالک کے درمیان ایک یا دوراوی ہیں اور وہ زبردست امام ہیں۔ امام بخاری سے پہلے کی کتب صحف عبد الرزاق، صادقہ، منداحمہ، مند حمیدی، موطاً امام مالک، مصنف ابن ابی شیبہ، مصنف عبد الرزاق، مند شافعی آج بھی موجود ہیں۔ دیگر ائمہ نے بھی درس و تدریس کا ایسا اہتمام کیا ہوا تھا کہ کوئی کذاب حدیث گئر کرا حادیث صحیحہ میں شامل نہ کرسکا۔

سوال: اگر احادیث کی اتنی حفاظت ہوئی ہے تو پھر امام بخاری نے چھ لاکھ احادیث میں سے صرف ۷۲۵ احادیث کاانتخاب کیوں کیا اور باقی کو ردی کی ٹوکری میں کیوں پھینکا؟ جواب: پہلے تو چھ لا کھ احادیث کی حقیقت سمجھیں۔ محدثین کی اصطلاح میں ہرسند کو حدیث شار کیا جاتا ہے۔ مثلاً رسول اللہ مُلَّالِیمُ نے ایک بات فرمائی جو پانچ صحابہ نے سنی۔ ہرصحابی نے اپنچ پانچ پانچ شاگردوں کو وہ بات سنائی۔ اس طرح تا بعین تک اس کی بچیس اسناد بن گئیں۔ اب اگر ہرتا بعی اپنچ ساند بن گئیں۔ اس طرح ہرتا بعی اپنچ ساند بن گئیں۔ محدثین کی اصطلاح میں یہ دوسو پچاس احادیث کہلاتی ہیں۔ اس لیے پچاس اسناد بن گئیں۔ محدثین کی اصطلاح میں یہ دوسو پچاس احادیث کہلاتی ہیں۔ اس لیے امام بخاری فرماتے ہیں: '' مجھے ایک لاکھ سجے ایک لاکھ سجے اساد یاد ہیں۔ ان ایک لاکھ میں الاول، معرفة السح صن ۱۰ اس کا مطلب ہے ایک لاکھ سجے اساد یاد ہیں۔ ان ایک لاکھ میں اسلام میں گراہ کن عقائد داخل کرنے کے لیے حدیث کا سہارا لیا۔ اس لیے کہ کوئی من گھڑت اسلام میں گراہ کن عقائد داخل کرنے کے لیے حدیث کا سہارا لیا۔ اس لیے کہ کوئی من گھڑت دوایت حدیث سے کا درجہ نہ پاسکی۔ امام بخاری اور امام مسلم نے صرف سجے کا حادیث ہجے احادیث ہجے کہ دین پر چلنے والوں کے لیے مزید آسانی کردی۔

سوال: کیا صحیح بخاری قرآن حکیم کی طرح لاریب کتاب ہے؟

جواب: یقیناً بخاری اور دیگر کتب احادیث میں موجود احادیث صححہ کا وہ حصہ جوشری احکام پر مشملل ہے، منزل من اللہ ہے، جس پر قرون اولی کے مسلمان جمع ہیں اور جسے امت سے تلقی بالقبول حاصل ہے۔ مگرضح بخاری بھی امام بخاری بھی الواب قائم کیے۔ ابواب میں مختلف ائمہ کے اقوال درج کیے پھر اسناد احادیث کا آدھا حصہ ہیں، جو منزل من اللہ نہیں۔ صحابہ کرام بھائی اللہ کے اقوال اور واقعات بھی کتب احادیث میں موجود ہیں، آپ سکا اللہ نہیں کے تاریخی واقعات، جمرت اورغ وات کے بعض واقعات بھی منزل من اللہ نہیں، ہاں احادیث کا ایک حصہ ایسا ضرور ہے جو منزل من اللہ ہے اور قرآن مجید کی تشریح کے لیے وہ اتنا ضروری ہے کہ اس کے بغیر قرآن عکیم کو سمجھا ہی نہیں جا سکتا، جولوگ اس وتی کا انکار کرتے ہیں وہ دراصل قرآن علیم کی من مانی اور گراہ کن تغییر کرنا چا ہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں تو حید و سنت کی سمجھ عطا فرمائے اور شرک و بدعت سے بہنے کی توفیق دے۔

سوال: كيا خضر عَليْلًا البهى تك زنده بين؟

جواب: خصر طیط اللہ کے بندے تھے اور کی ایک محدثین نے بادلائل ثابت کیا ہے کہ وہ اللہ کے بی سے اللہ کے بی سے اللہ کے بی سے امام قرطبی نے کہا وہ جمہور کے نزدیک نبی تھے۔ اس بات کی شہادت قرآنی آئیات دیتی ہیں اس لیے بھی کہ نبی اپنے سے کم مقام والے سے علم نہیں سیکھتا اور باطن کے تعلم پر انبیاء ہی کو اطلاع دی جاتی ہے اور ان کے آب بقا پینے والی کہانی بلا دلیل ہے۔ اللہ تعالی نے کسی کے لیے بھی ہیں تھی نہیں رکھی قرآن اس پر گواہ ہے:

﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِيَشَرٍ مِّنْ قَبْلِكَ الْخُلْدَ ۚ أَقَاٰبِنْ مِّتَّ فَهُمُ الْخِلِدُونَ ۞كُلُّ نَفْسٍ ذَابِقَةُ

الْمَوْتِ م ﴾ [ الأنبياء: ٣٥،٣٤]

"اور ہم نے تھے سے پہلے کسی آدمی کو ہمیشہ کے لیے زندہ نہیں رہنے دیا پھر کیا اگر تو مرگیا تو وہ ہمیشہ رہ جاکیں گے۔ ہر جان دارموت کا مزہ چکھنے والا ہے۔"

ہرائیک نے موت کا جام پینا ہے اور خضر علیہ کی موت پر امام بخاری، ابراہیم الحربی، ابوجعفر ابن المساوی، ابو یعلی بن الفراء، ابو طاہر العبادی اور ابو بکر ابن العربی وغیرہ محدثین نے قطعی تھم صادر کیا ہے اور ان کی دلیل رسول اللہ تائیہ کا فرمان ہے جو آپ تائیہ نے آخری ایام میں فرمایا:
'' ایک صدی بعد سطح زمین پر جولوگ آج موجود ہیں ان میں سے کوئی بھی باقی نہیں رہے گا۔'آ مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب بیان معنی قوله ﷺ : ((علی

رأس مائة )).....الخ : ٢٥٣٨]

اور سورہ آل عمران کی آیت (۸۱) میں ہے: ''اور اللہ تعالیٰ نے پیغیروں سے عہد لیا کہ جب میں تم کو کتاب اور دانائی عطا کروں پھر تمھارے پاس کوئی پیغیر آئے جو تمھاری کتاب کی تصدیق کرے تو شمھیں ضرور اس پر ایمان لانا ہوگا اور ضرور اس کی مدد کرنی ہوگ۔'' لیکن کسی بھی صحیح خبر میں موجود نہیں کہ سیدنا خضر علیقا نبی کریم کاللیق کے پاس تشریف لائے ہوں اور نہ یہ ثابت ہے کہ انھوں نے آپ کے ساتھ مل کر قبال کیا ہو۔ آپ کاللیق نے بدر والے دن فرمایا تھا:''اے اللہ!اگریہ گروہ ہلاک کر دیا گیا تو تیری زمین میں عبادت نہیں کی جائے گی۔''

[مسلّم، كتاب الجهاد والسير، باب الإمداد بالملائكة في غزوة بدر : ١٧٦٣] اگر سيرنا خضرعائِيًّا موجود ہوتے تو بي نفي صحيح نه ہوتی۔مزيد تفصيل صحيح البخاري مع فتح الباري (۳۳۴/۲) وغیرہ میں ملاحظہ ہو۔ لہذا سیدنا خصر علیا فوت ہو بھکے ہیں۔ یہی بات دلاکل کی رو سے قو ی اور مضبوط ہے۔ اس سلسلے میں کی شعروں اور حکایتوں میں سیدنا خصر علیا ہیں کتا قیامت زندگی اور عمر خصر کی جو باتیں کی جاتی ہیں وہ سراسر غیر شرکی اور قرآن وحدیث کے خلاف ہیں، جیسا کہ اور بیان ہو چکا ہے۔



فصل سوم

## اسلام اورجمهوريت كالتضاد

جہوریت سے مراد ایبا نظام حکومت ہے جس میں عوام کے چنے ہوئے نمائندوں کی اکثریت رکھنے والی سیاسی جماعت حکومت چلاتی ہے اور عوام کے سامنے جواب دہ ہوتی ہے۔ قدیم یونانی مورخ ہیروڈوئس نے جمہوریت کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے '' یہ ایک ایبا طرز حکومت ہے کہ جس میں حاکمانہ اختیارات قانونی طور پر کسی ایک گروہ یا عوام کے ئی گروہوں کے پاس نہیں بلکہ مجموعی طور پر معاشرے کے جملہ ارکان کو حاصل ہوتے ہیں۔' سابق امریکی صدر ابراہیم لکن نے جمہوریت کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے :' عوام کی حکومت ،عوام کے ذریعے اور عوام کے لیے۔' جمہوریت کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے :' عوام کی حکومت ،عوام کے ذریعے اور عوام کے لیے۔' تعریف میں عوام کو مرکزی حیثیت حاصل ہے بعنی عوام کی حکومت سے مراد ہے کہ اقتدار اعلیٰ عوام کو ریف مالک نہیں ہیں بلکہ وہ عملاً بھی اپنے آپ پر حکومت کرتے ہیں یعنی وہ حکومت کی باگ ڈور طور پر ہی ما لک نہیں ہیں بلکہ وہ عملاً بھی اپنے آپ پر حکومت کرتے ہیں یعنی وہ حکومت کی باگ ڈور اپنے آپ نیے نمائندوں کے حوالے کرتے ہیں جن سے وہ جواب طبی کر سکتے ہوں اور بوقت ضرورت انتشار سے ہٹا بھی سکتے ہوں اور عوام کے لیے حکومت سے مراد یہ ہے کہ حکومت عوام کے لیے حکومت سے مراد یہ ہے کہ حکومت عوام کے لیے ہاں کا مقصد بلا استثنا عوامی مفاد کی حفاظت ہے۔

جہاں تک جمہوریت کی اصل کا تعلق ہے، قطع نظر جدید جمہوریت کے بنیادی فرق ہے، اس کا تصور قدیم یونان کی شہری ریاستوں میں بھی پایا جاتا تھا لیکن با قاعدہ طور پر دنیا میں جمہوریت کی ترقی کی راہ عالمی جنگوں کے بعد ہموار ہوئی۔خاص کر دوسری جنگ عظیم کے پیدا کردہ حالات جمہوریت کے فروغ کا سبب ہے، جب جاپان، جرمنی اور اٹلی وغیرہ کی جارحیت کو شکست ہوئی اور برطانیہ فرانس اور ہالینڈکی شہنشاہیت اور سامراجیت پر بھی ضرب پڑی۔ چنانچہ ان ممالک کی محکوم اقوام بھی آزادی حاصل کر کے جمہوریت کی راہ پر گامزن ہونے لگیں۔اکثر اسلامی ممالک نے بھی آزادی کے بعد جمہوری طریق کاراپنالیا۔ای طرح پاکستان میں بھی بحثیت ایک سیاسی نظام کے جمہوری اصولوں کو اپنایا جاتا رہا ہے بلکہ پاکستان کے تمام دساتیر کی ہمیشہ پہلی دفعہ ہی بیرہی ہے کہ ''مملکت پاکستان ایک وفاقی جمہوریہ ہوگی، جس کا نام اسلامی جمہوریہ پاکستان ہوگا۔''

ہمارے ملک کے اکثر سیاسی و نہ ہمی زعماء بھی جمہوری اقدار کے فروغ پر زور دیتے رہے ہیں۔
بعض دانشور تو جمہوریت کو اسلام کے شورائی نظام کے عین مطابق قرار دیتے ہیں، حالانکہ جمہوریت
کے بنیادی اصولوں اور اسلامی تعلیمات میں کھلا تضاد موجود ہے۔ ذیل میں اسلامی تعلیمات اور
جمہوریت کے اصولوں میں پائے جانے والے تضاد کے چندنمایاں پہلوؤں کو بیان کیا جارہا ہے۔

#### عوام کی حا کمیت :

جمہوری نظام حکومت میں اصولی طور پر بیتنلیم کیا جاتا ہے کہ آخری اقتداریا آخری فیصلہ عوام کے پاس ہی ہے۔ یعنی اقتدار اعلیٰ عوام کو حاصل ہے لیکن اسلامی نقطۂ نظر سے اقتدار اعلیٰ نه عوام کو حاصل ہے۔ حاصل ہے نہ سربراہ مملکت کو اور نہ کسی خاندان یا ادارے کو بلکہ اقتدار اعلیٰ اللہ تعالیٰ کو حاصل ہے۔ قرآن میں بیان فرمایا گیا ہے:

﴾ [ ينس: ٨٣] الَّذِي بِيَدِم مُلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ وَ الَيْهِ تُرْجَعُونَ ۗ ﴾ [ ينس: ٨٣]

''پاک ہے وہ (ذات) جس کے ہاتھ میں ہر چیز کا پورا اختیار ہے اور آس کی طرف تم کولوٹ کر جانا ہے۔''

﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاتِ وَالْأَرْضَ ۚ وَلَا يَتُوْدُهُ حِفْظُهُمَا ﴾ [البقرة: ٢٥٥]

''اس کی کرسی آسانوں اور زمین پر پھیلی ہوئی ہے اور ان کی نگرانی اس کے لیے تھکان کا باعث نہیں۔''

﴿ الَّذِي كَانَهُ مُلْكُ السَّمَوٰتِ وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَتَّغِذُ وَلَدًا وَّلَمْ يَكُنْ لَّهُ شَرِيْكٌ فِي الْمُلْكِ ﴾

[ الفرقان: ٢] "وہی جس کے لیے آسانوں اور زمین کی بادشاہی ہے اور جس نے کسی کو بیٹانہیں بنایا

اور جس کے ساتھ بادشاہی میں کوئی شریک نہیں۔''

﴿ لَا يُسْتَلُ عَبَّا لِفَعْلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ ۞ ﴾ [الأنبياء: ٢٣]

''وہ جو کچھ کرتا ہے اس کے بارے میں (کسی کے آگے ) جواب دہ نہیں، جب کہ سب

لوگ (اس کے سامنے ) جواب دہ ہیں۔''

﴿ وَاللَّهُ يَخَلُّمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ ﴾ [الرعد: ١١]

''الله(جے حابتا ہے) تھم کرتا ہے، کوئی اس کے فیصلے کورد کرنے والانہیں۔''

﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوِتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ \* إِنَّهُ كَانَ عَلِيْمًا قَدِيْرًا ﴾

[ فاطر : ٤٤ ]

''اور الله ایبانہیں که آسانوں اور زمین میں کوئی چیز اس کو عاجز کر سکے، وہ علم اور

قدرت رکھنے والا ہے۔''

﴿ وَإِلَى اللَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُونِ ﴾ [لقمان: ٢٢]

''اور (تمام) معاملات کا انجام الله کی طرف ہے۔''

﴿ رَبِّ السَّمَٰوٰتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا الرَّحْمٰنِ لَا يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴾ [ النبا : ٢٧ ]

"وہ جوآ سانوں اور زمین اور جو کچھان دونوں کے درمیان ہے،سب کا مالک ہے، برا

مہربان، کسی کو اس کے سامنے بولنے کا یارا نہ ہوگا۔''

﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِي خُلْمِهَ أَحَدًا ۞ ﴾ [الكهف: ٢٦]

''اور وہ اپنے تھم (فیصلے ) میں کسی کو شریک نہیں کرتا۔''

﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَانِ وَالْآرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ [المائدة: ١٨]

''اور آسانوں اور زمین اور جو کچھان کے درمیان ہےسب پر اللہ ہی کی حکومت ہے اورسب کواس کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔''

جس چیز کا نام ہے وہ اُگر کہیں پایا جاتا ہے تو صرف اللہ تعالیٰ کی بادشاہی میں پایا جاتا ہے۔اس کے سوا اور جہاں بھی اس کے ہونے کا دعویٰ کیا جاتا ہے،خواہ وہ کسی بادشاہ یا ڈکٹیٹر کی ذات ہو یا کوئی طبقہ یا

اور بہاں جا ان کے ہونے کا رون کیا جا ہے۔ وادوہ کا ہوتا ہوں کی جہتے ہوں سے کیونکہ اقتدار اعلیٰ سرے اگروہ یا خاندان ہو، یا کوئی قوم ہو، اسے فی الواقع اقتدار اعلیٰ حاصل نہیں ہے کیونکہ اقتدار اعلیٰ سرے اس کا دور کی سرے کا جا ہیں۔ جبھی مل ان جھی سا سے موجا ریس جسک دور کی

ے اس حکومت کو کہتے ہی نہیں جو کسی کا عطیہ ہو، جو کبھی ملے اور کبھی سلب ہو جائے، جسے کسی دوسری طاقت سے خطرہ لاحق ہوسکتا ہو، جس کا قیام و بقا عارضی یا وقتی ہواور جس کے دائر کا اقتدار کو بہت سی

دوسری متصادم تو تیں محدود کرتی ہوں۔ یہاں اس امر کا اظہار بھی ضروری ہے کہ اسلام کا نظریدا قتدار

اعلیٰ ایک دینی عقیدہ ہے اس کو سائنسی منطقی یا عقلیاتی اصولوں اور دلیلوں سے نہیں پرکھا جا سکتا۔ نیز اقتداراعلیٰ کی بیموجودہ بحث ایک جدید بحث ہے جو با قاعدہ طور پر انقلاب فرانس کے بعد منظرعام پر آئی۔

### ا كثريت كا فيصله:

جہوریت کا سب سے نمایاں اصول یہ ہے کہ اس بیں ہر معاطے میں فیصلے کثرت آراء یعنی اکثریت کی بنیاد پر ہوتے ہیں، خواہ وہ غلط ہی کیوں نہ ہوں۔ گویا کہ جمہوریت میں حق و باطل میں تمیز کا پیانہ بھی اکثریت کا فیصلہ ہے، مگر اس کے برعکس اسلامی تعلیمات میں حق و باطل میں تمیز کے لیے اکثریت کے فیصلے کو مگراہ قرار دیا گیا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

وَ إِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضِلُّوْكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴿ إِنْ يَتَبِعُوْنَ اللَّهِ الظَّنَّ وَ إِنْ هُمْ إِلَّا يَخُرُصُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٦]

''اورا بے نبی (مُنَاقِیْمَ )! اگرتم زمین پر بسنے والے لوگوں کی اکثریت کا کہا مانو گے تو وہ محسیں اللہ کے رائے سے چھیر دیں گے۔ یہ محص گمان کی پیروی کرتے اور انگل کے تیر چلاتے ہیں۔''

اسی لیے اسلامی تعلیمات میں عام اجتہادی فیصلے بھی کثرت آراء کی بنیاد پرنہیں ہوتے بلکہ قوت دلیل کی بنیاد پر ہوتے ہیں۔عہدرسالت اورعہد خلافت راشدہ میں ایس مثالیں ملتی ہیں جس میں قوت

دلیل کی بنیاد برمخض ایک شخص کی رائے پراجماع کرلیا گیا۔اس کی چندمثالیں حسب ذیل ہیں: (۔ رسول الله مُنْ اللّٰهِ عَلَیْمُ نے غزوۂ بدر میں ایک خاص جگه خیمه زن ہونے کا فیصلہ کیا۔ اس پر ایک

صحابی سیرنا خباب بن منذر والنو نے عرض کیا: ''یا رسول الله(من الله الله) کیا اس جگه خیمه زن مون الله عن الله عن الله من کا فیصله ہے۔'' رسول الله منافی ال

فرمایا: ''میرمیرا ذاتی فیصلہ ہے۔'' تو اس پرسیدنا خباب بن منذر ڈٹائٹؤ نے مشورہ دیا کہ بیہ جگہہ غیرموزوں ہے، یہاں سےلشکر کو لے کرفلاں جگہ خیمہ زن ہوں تا کہ مسلمان آسانی سے پانی حاصل کرسکیں۔رسول اللہ مُٹاٹیٹے کو بیہ مشورہ پہند آیا اور آپ مُٹاٹیئے نے اس مشورہ کو قبول فرمایا۔

[مستدرك حاكم: ٣/٢٦، ٢٧، ٤٢٧، والنسخة الجديدة ٣/٤٨٢، ح: ٥٨٠١ و سنده ضعيف]

ب۔ رسول الله طَالِيَّةِ نے غزوہ بدر کے بعد اسران جنگ کے بارے میں صحابہ کرام ثَالَثَةُ ہے۔ مشورہ لیا۔سیدنا ابو بکر صدیق ڈاٹٹو نے رائے دی کہ فدیہ لے کر چھوڑ دیا جائے۔آپ طَالِیْنَمْ

نے اس رائے کو پیند کیا اور فدیر لے کرسب کو رہا کر دیا۔ [ مسلم، کتاب الجهاد والسير،

باب الإمداد بالملائكة في غزوة بدر .... الخ: ١٧٦٣]

باب الم مداد بالمدار ف می سرو مدار گرام الله منافی کا موره الیا - سیدنا سلمان ج موره الیا - سیدنا سلمان ج موره الراب کی موره کی مشوره دیاور فارس و الله مورد نے کا مشوره دیاور میں میں مورہ تول فرمایا - آب مالی کی مشورہ قبول فرمایا -

و۔ خلیفہ ثانی سیدنا عمر فاروق ٹالٹیئے نے شراب کی سزا مقرر کرنے کی بابت صحابہ کرام ٹوکٹی سے مشورہ کیا۔سیدناعلی ڈٹاٹنڈ نے فرمایا کہ میری رائے میں شرابی کی سزااسی کوڑے ہونی جا ہیے۔ کیونکہ جب آدی شراب پیتا ہے تو مت ہوجاتا ہے اور جب مت ہوجاتا ہے تو بے ہودہ کمتا اور بہتان لگا تا ہے۔سیدنا عمر فاروق ڈلٹٹیؤ نے اس مشورہ کوقبول فرمایا اورشراب پینے کی سزااس (۸۰) کوڑے مقرر كروى [ الموطأ للإمام مالك، كتاب الأشربة، باب الحد في الخمر: ٢ إسناده من طع] ان دلائل سے بیمقصد نہیں ہے کہ اسلام میں اکثریت کی رائے کو ہر جگہ نظر انداز کیا گیا ہے، بلکہ رسول الله مَا لَيْزًا نے بعض دفعہ اکثریت کے فیصلے کو بھی قبول کیا ہے۔مثلاً غزوہ احدے موقع پررسول الله مَا لَيْزَا نے اپنے اصحاب ٹوکٹی کے مشورہ کیا کہ شہر میں رہ کر مقابلہ کیا جائے یا باہر نکل کر۔ اکثر نے باہر نکلنے کی رائے دی، خاص کران لوگوں نے جوغزوہ بدر میں حصہ نہ لے سکے تھے۔ رسول اللہ مُناتِیم نے ان لوگوں کی رائے کومنظور فرمایا، حالانکہ آپ ٹاٹیٹی شہر میں رہ کر مقابلہ کرنا جا ہے تھے۔ چنانچہ کثرت آ راء کو شریعت اسلامیہ نے نہ تو ہر جگہ حجت اور دلیل تشکیم کیا ہے اور نہ ہرموقع پر اسے اس درجہ ہے محروم رکھا ہے، بعض مواقع پر اسے ججت مانا ہے اور بعض میں اسے حجت و دلیل تسلیم کرنے ہے انکار کر دیا ہے مجلس شوریٰ کا اصل کام یہ ہے کہ وہ امیر کومشورہ دیے لیکن تجاویز کو قانون کی منزل تک پہنچانا امیر کا کام ہے۔ یہی بات سور ہاک عمران کی حسب ذیل آیت سے بھی ثابت ہے: ﴿ وَشَا وِرْهُمْ فِي الْآمُرِ ۚ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ ﴾

[آل عمران: ١٥٩]

''اور (ائے پنجیر!) دین کے کام میں ان سے مشورہ لیا کرو۔ پھر جبتم (کسی کام کا)
پکاارادہ کرلو تو اللہ پر بھروسا رکھو، ہے شک اللہ بھروسا رکھنے والوں کو دوست رکھتا ہے۔'
اس آیت سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ مشورہ کے بعد کسی ایک جانب کو ترجیح دینا اور اس کا
عزم کرنا یہ فقط امیر مجلس کی رائے پر موقوف ہے۔امیر اپنی دیانت اور فہم سے جس رائے کو زیادہ
صائب سمجھے گا اس کو نافذ کر دے گا۔ چنانچہ اسلامی شورائی نظام میں امیر وقت کو فیصلے کا حتمی اختیار

حاصل ہونے کی وجہ سے مجلس شوریٰ کے اندر گروپ بندی کا کوئی امکان باقی نہیں رہتا۔ صرف ایک ہی نا قابل تقسیم جماعت ہوتی ہے جومنفر دانداز میں بیک وقت حزب اختلاف بھی ہوتی ہے اور حزب اقتدار بھی اور اس کا واحد مقصد اللہ کی زمین پر اللہ کی حکومت قائم کرنا ہوتا ہے۔ اس نبت سے شوری اللہ تعالیٰ کے قانون کی پابندہے مجلس شوری میں کوئی ایس تجویز پیش نہیں ہو سکتی جو کسی اسلامی قانون کے خلاف ہو مجلس شوری اس امر پر تو مشورہ کرسکتی ہے کہ نص کا صحیح مفہوم کیا ے اور اس پرعمل در آمد کس طریقہ سے کیا جائے لیکن کسی ایسے معاملے پر کوئی مشورہ نہیں کرسکتی جس کا فیصلہ اللہ اور اس کے رسول مُلاَثِیمٌ نے کر دیا ہو۔ اس کا ثبوت خلیفۂ اول سیدنا ابو بکر صدیق طانفۂ کے اس طرزعمل ہے بھی دیا جا سکتا ہے جو آپ نے منکرین زکو ۃ ونماز کے معاملہ میں اختیار کیا تھا۔ آپ مثورہ کی طرف متوجہ نہیں ہوئے، کیونکہ آپ ڈٹاٹیؤ کے پاس رسول اللہ مُلاٹیؤم کا ان لوگوں کے بارے میں حکم موجود تھا۔اس بارے میں رسول الله تالیج کا فرمان یہ ہے کہ جواییے دین کو بدلے اسے قتل کر دو۔ چنانچہ سیدنا ابو بکر صدیق جاہئے نے منکرین زکوۃ ونماز کے خلاف جہاد کیا۔

# عورت کی سر براہی اور اس کی شہادت :

جمہوریت میں عورت ملک کی سربراہ بن سکتی ہے، یا اس طرح کے کسی بڑے منصب پر فائز ہو سکتی ہے اور ہرمقدمہ میں اس کی شہادت مرد کے برابر تصور کی جاتی ہے لیکن اسلامی تعلیمات کی روشیٰ میں یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ کوئی عورت سربراہ مملکت نہیں بن سکتی اور نہ ایسے کسی بڑے منصب پر فائز ہو سکتی ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ ٱلرِّجَالُ قَوْمُوْنَ عَلَى الرِّسَأَءِ ﴾ [ النساء: ٣٤ ] "مردعورتوں پرقوام (لیعنی حاکم ) ہیں۔"

صحیح بخاری میں سیدنا ابوبکرہ نفیع بن الحارث رفائق سے روایت ہے کہ جب رسول الله مالليم في ية خرسى كدابل فارس (ايران والول) نے كسرى كى بينى كواپنا حكمران بناليا ہے تو آپ مَالين نے فرمايا: '' وہ قوم ہر گز فلاح نہیں یا علی جس نے اپنے امور عورت کے سپر دکر دیے ہوں۔''

[بخارى، كتاب المغازى، باب كتابة النبي شيئة إلى كسرى و قيصر : ٤٤٢٥]

ندکورہ بالانصوص شرعیہاس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ مملکت میں ذمہ داری کے مناصب، خواہ صدارت ہو یا وزارت یامجلس شوریٰ کی رکنیت وغیرہ،عورتوں کے سپر دنہیں کیے جا سکتے۔ (اسلامی ریاست از سید ابوالاعلی مودودی) اور اسی طرح اسلام کے قانون شہادت میں مقدمات کی نوعیت کے اعتبار سے گواہوں کی تعداد میں بھی فرق رکھا گیا ہے، مثلاً ثبوت زنا کے لیے چار مرد گواہ ہوں گے۔ (النور: ۱۳)النساء: ۱۵) قصاص، قبل اور فوجداری مقدمات میں" دومرد گواہ ہوں گے۔" کیونکہ عموماً ایسے مقدمات میں عورت کی شہادت سلیم نہیں کی جاتی، البتہ عام مقدمات میں ایک مرداور دو عورتوں کی شہادت کی جاتی، البتہ عام مقدمات میں ایک مرداور دو قرار دی گواہی کا نصف قرار دی گواہی مردکی گواہی کا نصف قرار دی گئی ہے۔ [بخاری، کتاب الشہادات، باب شہادہ النساء: ۲۶۵۸]

لیکن ایسے معاملات جن کی اطلاع مردوں کے لیے ممکن نہیں، وہاں عورتوں کی شہادت قبول کی جاتی ہے، مثلاً رضاعت (دودھ پلانا، دودھ شریک ) کے سلسلہ میں صرف ایک عورت کی گواہی کافی ہوسکتی ہے۔[بخاری، کتاب النکاح، باب شہادة المرضعة: ١٠٤،]

اس طرح کے معاملات میں عورت سے مشورہ بھی لیا جا سکتا ہے، خلیفہ دوم سیدنا عمر فاروق رٹائٹنا عورتوں سے بھی مشورہ لے لیا کرتے تھے۔ (تفییر مظہری، حاشیہ آل عمران)

#### علماءاور جہلاء کی کیسانیت:

جمہوریت میں ہر بالغ مرد وعورت کے ووٹ کو یکساں قرار دیا جاتا ہے اور ای طرح مجالس قانون ساز میں بھی عموماً ہرممبر کی رائے کی اہمیت کیساں تصور کی جاتی ہے، خواہ وہ موثن ہو یا مشرک و کافر، عالم ہویا جاہل، لیکن نصوص شرعیہ میں موثن اور مشرک، عالم اور جاہل، مثقی اور فاجرو فاسق کو برابر و کیساں قرار نہیں دیا گیا ہے۔قرآن کی گواہی ملاحظہ ہو:

﴿ اَفَكُنْ كَانَ مُؤْمِنًا كُمَنْ كَانَ فَاسِقًا ﴿ لَا يَسْتُونَ ﴾ [ السحدة: ١٨]

'' بھلا وہ شخص جو مومن ہو کیا اس شخص کی طرح ہو سکتاہے جو فاسق ہو؟ دونوں برابر نہیں مد سکت ''

﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [ الزمر: ٩]

''(اے پیغیر!)ان سے پوچھو! کیا جولوگ علم رکھتے ہیں اور جوعلم نہیں رکھتے دونوں رار موسکتہ میں ''

﴿ قُلْ لاَّ يَسْتَوِى الْخَبِيْثُ وَالطَّلِيِّبُ وَلَوْ آغَبَكَ كُثْرَةُ الْخَبِيْثِ ﴾ [المائدة: ١٠٠] "(اے نی!) کهه دو که ناپاک اور پاک چیزیں برابر نہیں ہو سکتیں، اگرچہ ناپاک چیزوں کی کثرت شمیں اچھی ہی گئے۔" ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَكُوا السَّيّالَ إِنْ تَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصّلِاتِ سَوَآعَ تَحْيَا هُمْ وَمَهَا تُهُمْ اسَآعَ مَا يَخُلُمُونَ ۞ ﴾ [الحاثية: ٢١]

''جولوگ برے کام کرتے ہیں کیا وہ پہ خیال کرتے ہیں کہ ہم ان کوان لوگوں جیسا کر دس گے جوامیان لائے اور نیک عمل کرتے رہے (اور) ان کی زندگی اورموت یکسال ہوگ؟ یہ برا فیصلہ کرتے ہیں۔''

﴿ وَمَا يَسْتَوَى الْآغْلَى وَالْبَصِيْرُهُ وَالَّذِينَ امَّنُواْ وَعَيِلُوا الصَّلِحَٰتِ وَلَا الْمُسِنَّى ءُ قَلْلًا مَّا تَتَذَلُّكُونَ ﴾ [المؤمن: ٥٨]

''اور اندھا اور آ کھ والا برابر نہیں اور نہ ایمان لانے والے نیکو کار اور بدکار برابر ہیں ۔ (حقیقت پیہے کہ ) بہت کم لوگ غور کرتے ہیں۔''

﴿ آمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ أَمَنُوا وَعَبِلُوا الصَّلِطَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ ۗ آمْ نَجْعَلُ

الْمُتَّقِيْنَ كَالْفُجِّارِ ﴾ [ص: ٢٨]

"كيا بهم ان لوگوں كو جوايمان لائے اور نيك عمل كرتے رہے، ان لوگوں كى طرح كرديں گے جوزمین میں فساد کرتے ہیں؟ کیا ہم پر ہیز گاروں کو بد کاروں جیسا کردیں گے؟'' رسول الله تَالِيُّيُمُ كَا فرمان بھی يہي ہے:''الله كے نزديك بزرگ و برتر وہ مخض ہے جواللہ سے **وُرتا ہے لیخی متقی و پرہیزگار ہے۔''**[بخاری، کتاب التفسیر، باب ﴿ لقد کان فی یوسف و إخوته آيات للسائلين ﴾ : ٢٦٨٩ ـ مسلم، كتاب الفضائل، باب من فضائل يوسف عليه السلام: ٢٣٧٨] آپ اللے انے مزید فرمایا: "جولوگتم میں سے دور جالمیت میں بہتر ہیں وہتم میں سے دور اسلام مين بهي بهتر بين بشرطيكه وه دين كوسمجه لين " [(بخارى (أيضًا) مسلم (أيضًا)] اس لي قرون اولى میں مجلس شوریٰ کا رکن عموماً اُضی لوگوں کو بنایا جاتا تھا جو عالم اور متقی جانے جاتے تھے۔خلیفہ دوم سیدنا عمر فاروق ڈاٹٹؤ نے جنگ قادسیہ کے موقع پر ایک خطبہ میں فرمایا تھا کہ''مسلمانوں پر واجب ہے کہان کے کام ذی رائے اصحاب کے مشورہ سے انجام پذیر ہوں۔ عام لوگ اس شخص کے تابع ہوں جس کو انھوں نے والی حکومت قرار دیا ہے اور والی حکومت ذی رائے اصحاب کے تابع ہے۔ لبذا سب کوان کی پیردی کرنی ہو گی۔'' ( تاریخ طبرانی : ۴۸۱/۳) سیدناعلی بن ابوطالب ڈکاٹٹۂ نے بھی ایک موقع پر فر ماما تھا:''عابد (برہیز گار،متقی) لوگوں کو جمع کر کے ان سے مشورہ لینا چاہیے۔'' (روح المعانی فی تفسير القرآن \_سورة الشور كي تحت الآبيه: ٣٨ \_ جامع بيان العلم وفضله: ١٧١٢، ٨٥٣، ح: ١٧١٢)

#### كثير جماعتى نظام:

عوماً ایک جمہوری ریاست میں متعدد ساسی جماعتیں ہوتی ہیں۔ ہر جماعت اپنا الگ نظریہ رکھتی عموماً ایک جمہوری ریاست میں متعدد ساسی جماعتیں ہوتی ہیں۔ ہر جماعت اپنا الگ منشور پیش کرتی ہے، لیکن اسلام ہیں مسلمانوں کے درمیان صرف ایک ہی جماعت کا وجود ثابت ہوتا ہے، کیونکہ قرآن میں تمام انسانیت کو دوگر وہوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ ایک مسلم اور دوسرے کا فراور تمام مسلمانوں کا تعلق ایک ہی امت (جماعت) سے ظاہر کیا گیا ہے۔ فرمایا:

﴿ هُوَ اللّٰذِی کُلُو کُلُو کُلُورٌ وَ مِی نُکُرُونٌ وَ مِی نُکُرُونٌ وَ مِی نُکُرُونُ اِللّٰہ یَا تَعْمَلُونَ بَصِیْنٌ ﴾

﴿ هُو اللّٰذِی کُلُورُ کَافِرٌ وَ مِی نُکُرُونٌ وَ مِی نُکُرُونٌ وَ مِی نُکُرُونُ وَ مِی نُکُرُونُ اِللّٰہ یَا تَعْمَلُونَ بَصِیْنٌ ﴾

[ التغابن: ٢ ]

''وہی ہے جس نے تم کو پیدا کیا، پھر کوئی تم میں کافر ہے اور کوئی مومن اور اللہ و کیھر ہا ہے جو تم کرتے ہو۔''

﴿ إِنَّ هَٰذِهَ ٱ اَتَّتُكُمُ أُمَّةً وَاحِدَةً ۚ وَآنَا رَبُّكُمُ فَاعْبُدُونِ۞ وَتَقَطَّعُوا آمْرَهُمْ يَيْنَهُمْ ۖ

كُلُّ إِلَيْنَا رَجِعُونَ ۚ ﴾ [الأنبياء: ٩٣،٩٢]

'' یتمهاری امت ایک ہی امت ہے اور میں تمهارا رب ہوں، پس تم میری ہی عبادت کیا کرواور یہ لوگ (مگر) سب ہماری کیا کرواور یہ لوگ (مگر) سب ہماری ہی طرف رجوع کرنے والے ہیں۔''

﴿ يَا تَهُمَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقّ تُقْتِه وَلاَ تَتُونُنَّ إِلّا وَأَنْتُمْ مُّسْلِمُونَ ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِعَنْلِ اللهِ جَيْعًا وَلاَ تَقُرّ قُوا ﴾ [ آل عمران : ١٠٣٠١٠]

ا حادیث رسول نگانی میں بھی اسلامی جماعت کے مقابلہ میں کسی دوسری جماعت کے بنانے کو سخت ناپیندیدہ فعل اور بغاوت کہا گیا ہے:

ا۔ ''جو شخص امیر کی اطاعت سے لکلا اور اسلامی جماعت سے جدا ہوا اور اس حال میں مرگیا تو اس کی موت جاہلیت کی موت ہوگی۔''[مسلم، کتاب الإمارة، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمین عند ظهور الفتن فی کل حال ..... الخ: ١٨٤٨]

۲۔ "عنقریب طرح طرح کے شراور فسادات رونما ہول گے، پس جو شخص اس امت کے اتحاد وارتباط

میں تفریق پیدا کرے اور مجتمع امت کے اجتماع کوتوڑ دے اس کی گردن تلوار سے اڑا دو، خواہ وہ کوئی ہو۔ "[مسلم، کتاب الإمارة، باب حکم من فرق أمر المسلمین و هو مجتمع : ١٨٥٢] سا۔ "جوشخص تمھارے پاس آئے اور امام وقت کے خلاف خروج کا دعویٰ کرے اور حالت بیہ ہو کہتم سب ایک امیر اور ایک خلیفہ کی اطاعت پر متحد ہواور وہ تمھارے اتحاد کوتوڑ نے کا ارادہ رکھتا ہو یا تمھاری جماعت کو متفرق کر دینا چاہتا ہوتو تم اس کوقتل کر دو۔"[مسلم، کتاب الإمارة، باب حکم من فرق أمر المسلمین و هو مجتمع : ١٨٥٢/٦٠]

ایک دوسری حدیث میں سیدنا حذیفہ بن میمان رفائی سے روایت ہے کہ جب انھوں نے رسول اللہ مُالیّی سے استفسار کیا کہ اگر میں ایبا زمانہ پاؤں جب مسلمان حالت شر (یعنی تفرقہ، فتنہ و فساد) میں مبتلا ہوں تو میں کیا کروں؟ تو رسول الله مُلیّی ایم نے فرمایا: "تم مسلمانوں کی جماعت اوران کے امام کے ساتھ رہنا۔" میں عرض گزار ہوا کہ اگران کی کوئی معیت اور کوئی امام نہ ہو؟ فرمایا کہتم فرقوں سے علیحد کی اختیار کر لینا، خواہ شمصیں کی ورخت کی جربی چبانی پڑے، یہاں تک کہ شمصیں موت آ جائے لیکن رہنا ای حالت میں۔" کی جربی جبانی پڑے، یہاں تک کہ شمصیں موت آ جائے لیکن رہنا ای حالت میں۔" ابحاری، کتاب الفتن، باب کیف الأمر إذا لم تکن جماعة : ١٩٨٤]

اسلام میں سیای جماعتوں کے وجود کے حق میں جو دلاکل پیش کیے جاتے ہیں، ان میں خصوصی طور پر سیدنا علی بن ابو طالب رہائٹو کے عہد حکومت میں اور سیدنا امیر معاویہ رہائٹو کے عہد حکومت میں اور سیدنا امیر معاویہ رہائٹو کے عہد حکومت کے بعد مسلمانوں میں تفرقہ، خانہ جنگی اور نفاق سے متعلق جو واقعات پیش آئے ان کو بنیاد بنایا جاتا ہے، حالانکہ تاریخ اسلام کے یہ نہ کورہ ادوار مثالی دور نہیں کہلائے جاتے بلکہ محدثین کتب احادیث میں ان ادوار کا ذکر '' کتاب الفتن' میں لائے ہیں۔ ( کتاب الفتن ، بخاری و مسلم وغیر ہما) اس اعتبار سے سیاسی جماعتوں کے وجود کے حق میں یہ دلیل وزن نہیں رکھتی، چنانچہ اس دلیل کو اسلام میں سیاسی جماعتوں کے وجود کے سلسلہ میں بنیاد نہیں بنایا جا سکتا۔ ان نہ کورہ بالا نصوص شرعیہ کی روشیٰ میں یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ مسلم امت پوری کی پوری ایک ہی جماعت ہے اور اس کا منشور صرف ادر صرف شریعت کا نفاذ ہے۔

## حکومت ومنصب کی خوانهش:

جمہوریت میں سیاسی لیڈر اور سیاسی جماعتیں حکومت حاصل کرنے کی خواہش رکھتی ہیں، اس لیے وہ امتخابات میں حصہ لیتے ہیں اور اپنے جلسوں میں عوام سے دوٹ کا سوال کرتے ہیں، تا کہ انتخابات جیت کر حکومت یا حکومت کا کوئی عہدہ حاصل کرسکیں، لیکن اسلامی تعلیمات میں حکومت و اقتدار کی خواہش کرنے سے منع کیا گیاہے اور اسی طرح ایسے افراد کو بھی کوئی منصب وینا جائز نہیں ہے جو کسی منصب کی حرص رکھتے ہوں۔ اس بارے میں رسول اللہ تالیج کی فرامین یہ ہیں: "عبدالرحمٰن بن سمرہ وہ لی کہتے ہیں مجھ سے رسول اللہ تالیج نے فرمایا ہے کہ امارت و حکومت کی خواہش نہ کر، اس لیے کہ اگر تھے کو مانگئے سے حکومت ملی تو تو حکومت کی حوالے کیا جائے گا اور اگر بے مانگئے ملے تو اللہ کی طرف سے تھے کو مدو دی جائے گی۔" [بحاری، کتاب الأحکام، باب من لے مائل الإمارة سے اللہ کی طرف سے تھے کو مدو دی جائے گی۔" [بحاری، کتاب الأحکام، باب من کا حریص ہو۔" [بحاری، کتاب الأحکام، باب ما یکرہ من الحرص علی الإمارة : ۲۱۶۹]

## کلیدی مناصب پرغیرمسلموں کا تقرر:

ایک جہوری حکومت میں اقلیتوں کو مجالس قانون ساز کا ممبر بنایا جا سکتا ہے۔ اس طرح انھیں وزیر، قاضی، سالار جیسے کلیدی اور اہم مناصب پر بھی فائز کیا جا سکتا ہے، لیکن ایک اسلامی حکومت میں کوئی غیر سلم ایسے کلیدی مناصب کا اہل نہیں ہوسکتا، جہاں وہ حکومت کی پالیسی میں حصہ دار ہو، کیونکہ ایک اسلامی ریاست نظریاتی نوعیت کی ہوتی ہے۔ اس لیے اس کے چلانے والے بھی ایسے آدمی ہونے جاس کے جلانے والے بھی ایسے آدمی ہونے جاسیں جواس کے نظریات سے متفق ہوں۔ (اسلامی ریاست از سید ابوالاعلیٰ مودودی: ۲۸۸) اللہ تعالیٰ اہل ایمان کو تعلیم فرماتا ہے:

﴿ لَا يَتَّغِنِ الْمُؤْمِنُونَ الْكُفِرِيْنَ آوْلِيّاً يَعِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيْنَ ۚ وَمَنْ يَقْعَلْ ذَلِكَ فَكَيْسَ

مِنَ اللهِ فِيْ شَيْءٍ ﴾ [آل عمران: ٢٨]

''ممومنوں کو جا ہے کہ مومنوں کے مقابلے میں کا فروں کو دوست نہ بنائیں اور جو ایسا کرے گااس کا اللہ سے کوئی تعلق نہیں۔''

﴿ يَا نَهُمَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا لَا تَتَخِذُوا بِطَانَةً مِّنْ دُونِكُمْ لَا يَأْ لُوْنَكُمْ خَبَالًا ۗ وَدُّوا مَا عَنِتُمُ قَدْ بَدَتِ الْبَغْضَاءُ مِنْ اَفُواهِهِمْ ۚ وَمَا تُخْفِىٰ صُدُوْرُهُمُوا كُبَرُ ۗ قَدْ بَيْتَا لَكُمُ الْأَلْتِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ ۞ ﴾ [ آل عمران : ١١٨]

''اے اہل ایمان! تم کسی غیر (ندہب کے آدمی) کو اپنا راز دار نہ بناؤ، بیلوگ تمھاری خرابی (اور فتنہ انگیزی کرنے) میں کسی طرح کی کوتاہی نہیں کرتے اور چاہتے ہیں کہ (جس طرح ہو) شمصیں تکلیف ہنچے۔ان کی زبانوں سے تو بغض ظاہر ہوہی چکا ہے اور جوان کےسینوں میں مخفی ہے وہ کہیں زیادہ ہے۔ ہم نے اپنی آیات کھول کرتمھارے سامنے بیان کر دی ہیں، اگرتم عقل رکھتے ہو۔'' ﴿ إِنْ تَهْسَكُمْ حَسَنَةٌ تَسُوُّهُمُ وَإِنْ تُصِيْكُمْ سَيِّئَةٌ يُقْرَحُوا بِهَا ﴾ [ آل عمران : ١٢٠] ''اگر شھیں آسودگی حاصل ہوتو ان کو بری لگتی ہے اور اگر شمھیں رنج پہنچے تو یہ خوش ہوتے ہیں۔''

﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمُ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمْنٰتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ [النساء: ٥٠] '' (مسلمانو!) الله تم کو حکم دیتا ہے کہ امانتیں اہل امانت کے سپر دکر دیا کرو۔''

یعنی ذ مه داری کے مناصب ایسے لوگوں کے سپر د کرو جو ان مناصب کے اہل ہوں، جن میں

بار امانت اٹھانے کی بوری بوری صلاحیت ہو۔ کلیدی اور اہم مناصب کے علاوہ دیگر عہدوں پر غیر مسلموں کو فائز کیا جا سکتاہے۔ اس طرح وہ مسائل جن کا تعلق ذمیوں سے ہو، اس میں غیرمسلموں سے مشورہ بھی لیا جا سکتا ہے۔سیدنا عمرفاروق ٹاٹنٹے ہمیشہ ان معاملات میں جن کا تعلق ذمیوں سے ہوتا تھا، ان سے مشورے بھی لیتے تھے۔ (الفاروق: ۲۸۳) امام ابو حنیفہ کے نزدیک غیرسلم اینے ہم ندہوں کا قاضی بھی ہوسکتا ہے لیکن اگر کوئی غیرمسلم مسلم قاضی سے اپنا فیصله کروانا حابتا ہوتو وہ ایسا کرسکتا ہے۔ (الأحكام السلطانية از الماوردي)

اسلامی ریاست میں حکومت پر بی ذمہ داری بھی عائد ہوتی ہے کہ وہ اپنے علاقہ میں غیرمسلموں ك جان و مال، حقوق اور ان سے كيے كئے عہد كا بورا بورا خيال ركھے۔ رسول الله عَلَيْمَ كا فرمان ہے: "جو شخص سی معاہد کو قل کرے گا ( یعنی اس کا فر کو جس سے جنگ نہ کرنے کاعہد کیا گیا ہو) ''وہ جنت کی خوشبو بھی نہ یائے گا۔' [بخاری، کتاب الدیات، باب إنم من قتل ذمیا بغیر جرم: ١٩١٤] خلیفہانی عمر فاروق والنون نے اپنی وفات کے وقت خلیفہ بننے والے مخص کے لیے ایک مفصل وصیت فرمائی تھی، اس کا آخری فقرہ یہ تھا:'' ذمیوں سے جوعہد کیے گئے ہوں انھیں پورا کیا جائے اور ان کی حمایت میں لڑا جائے اور ان کو ان کی طاقت سے زیادہ تکلیف نہ دی جائے۔'' [محاری، كتاب الجهاد والسير، باب يقاتل عن أهل الذمة ولا يسترقون : ٣٠٥٢] قرون اولى مير عموماً اہل اسلام بلادمفتوحہ میں غیرمسلموں سے جومعاہرے کرتے تھے اس کی دفعات کا خلاصہ بیتھا: ''عرب حکام اطاعت گزاری اور جزیہ کے بدلے میں رعایا کے جان و مال کی حفاظت کریں گے

ان انھیں نہی آزادی دیں گے۔' (The Preaching of Islam by T.W Arnold)

اسلام قبول کرنے پر بھی کوئی ذمی مجبور نہیں کیا جاتا تھا۔ سیدنا عمر فاروق ٹٹاٹیئا کے غلام ویش رومی کا بیان ہے کہ وہ اس کو ہمیشہ اسلام کی ترغیب دلاتے تھے لیکن اس نے انکار کیا تو آپ ڈٹاٹیئا نے فرمایا:''وین کے معاملہ میں کوئی زور زبردی نہیں۔'' (کنزالا کھال فی سنن الا قوال والا فعال: ج۵) جب آپ ٹٹاٹیئا کی وفات کا وقت قریب آیا تو آپ نے اس کوآ زاد کر دیا اور فرمایا کہ جہال تیرا جی چاہے چلا جا۔ مشہور مورخ اور نقاد آر بلا کھتا ہے:''اگر ذمیوں پر چند پابندیاں عائد تھیں تو ان کا مقصد فقط پید تھا کہ مقابل مذاہب کے پیرووں کی باہمی شکش کا انسداد ہو سکے یا اس مذہبی جنون اور تعصب کو روکا جائے جومسلمانوں کے لیے ناپسندیدہ تھا۔'' (The Preaching of Islam: 56)

سيكولرازم:

جمہوریت کا ایک نمایاں اصول سیکولرازم (Secularism) ہے لیعنی مذہب اور سیاست کی علیحدگی، اس اصول کے تحت ملک کا کوئی سرکاری مذہب نہیں ہوتا۔ البتہ شہریوں کو اپنی انفرادی زندگی میں مذہبی آزادی حاصل ہوتی ہے۔ مگر اجتماعی، تمدنی اور سیاسی معاملات میں مذہب کو داخل نہیں کیا جاتا۔ آج دنیا کی تقریباً تمام جمہور تیوں نے سیکولرازم کو اپنے دستور اساسی میں شامل کرلیا ہے۔ (اسلامی ریاست از گوہرالرحمٰن : ۸۱)

جہوریت کے اس تصور کے برعکس اسلامی تعلیمات میں دین و سیاست کو جدا قرار نہیں دیا گیا، بلکہ حکومت کے قیام کا مقصد ہی شریعت کا نفاذ ہوتا ہے۔ گویا کہ''اسلامی حکومت مسلمانوں کی اس جماعت کا نام ہے جو شرعی استحقاق کی بنا پر اسلامی احکام کو زور وقوت کے ساتھ نافذ کر سکے۔''(اسلام کا سیاسی نظام از محمد اسحاق صدیقی: ۸۹) قرآن میں اقتدار کے فرائض کو مخضر اُس طرح بیان کیا گیا ہے:

﴿ ٱلَّذِينَ إِنْ مَّكَّتُهُمْ فِي الْآرْضِ آقَامُوا الصَّلُوةَ وَأَتُوااللَّا كُوةَ وَآمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ

وَنَهُوْا عَنِ الْمُنْكَدِ ﴾ [الحج: ٤١]

'' یہ وہ لوگ میں کہ اگر ہم ان کو زمین میں تمکن عطا کریں تو وہ نماز قائم کریں اور زکو ۃ دیں گے، نیکی کاعکم دیں اور برائی ہے منع کریں گے۔''

اکثر مسلم فقہاء نے اپنی تصانیف میں خلیفہ کے فرائض میں سے دینی امور سے متعلق فرائض کو نمایاں اہمیت دی ہے۔ (الا حکام السلطانیة از الماوری) اسلام کی سربلندی واشاعت کی ذمہ داری صرف ارباب اقتدار بی پرنہیں ڈالی گئ، بلکہ تمام مسلمانوں پر بھی یہ فرض ہے کہ وہ اسلام کی سربلندی کے لیے اپنے ذاتی مفادات کو قربان کردیں۔اس سلسلے میں قرآن کی دلیل ملاحظہ ہو:
﴿ قُلُ إِنْ كَانَ البَّاقُکُمْ وَاَبْنَا قُکُمْ وَالْحُوَالْکُمْ وَازْوَاجُکُمْ وَعَشِیْرَتُکُمْ وَامْوَالُ اِنْ فَکُنْ اِنْ فَکُومُ وَاللهُ وَاللّهُ و

[ التوبة : ٢٤ ]

''(اے نبی!) کہہ دو کہ اگر تمھارے باپ اور تمھارے میٹے، تمھارے بھائی، تمھاری بیویال اورتمهارے عزیز و اقارب اورتمهارے وہ مال جوتم کماتے ہو اورتمهارے تجارتی کاروبارجن کے مندے کاتم کوخوف ہے اورتھارے مکانات جوتم کو پیند ہیں، الله اوراس کے رسول اور اس کی راہ میں جہاد کرنے سے شمصیں زیادہ عزیز ہیں تو انتظار كرو، يهال تك كه الله اينا فيصله لے آئے اور الله فاسق لوگوں كور ہنمائي نهيں ديا كرتا " مذكوره بالا دلاكل سے بيہ بات بالكل واضح ہو جاتى ہے كه جمہوريت خالصتاً أيك غير اسلامي نظریہ ہے۔اسلامی تعلیمات اوراس کے اصولوں میں کھلا تضاد اور بعد ہے، لہٰذا مسلمانوں کے لیے به بات زیبانهیں که وه اسلامی تعلیمات و اقدار کے مقابلے میں کسی غیر اسلامی و طاغوتی نظام کو ا پنائیں یا اس کے قیام واستحکام میں کسی طرح کا کوئی تعاون کریں۔ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَى شَرِيْعَةٍ مِّنَ الْأَمْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَآءَ الَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُؤنَ۞ إِنَّهُمْ لَنْ يَغْنُواْ عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا ۗ وَإِنَّ الظَّلِينَ بَعْضُهُمْ آوْ لِيَآ ءُبَغْضٍ ۚ وَاللَّهُ وَلِيُّ الْمُتَقِينَ ﴿ هَذَا بَصَآبِرُ لِلنَّأْسِ وَهُدَّى وَرَحْمَةٌ لِّقَوْمِ يُوْقِنُونَ ﴾ [الحالية: ١٨ تا ٢٠] ''(اے نبی!) پھر ہم نے تم کو دین کے کھلے رہتے (شریعت) پر ( قائم ) کر دیا لہذاتم اس پر چلو اور نادانوں کی خواہشات کی پیروی نہ کرو۔ بداللہ کے مقابلے میں تمھارے کسی کام نہیں آئیں گے اور حقیقت یہ ہے کہ ظالم لوگ ایک دوسرے کے دوست ہوتے ہیں، جب کہ اللہ پر ہیز گاروں کا دوست ہے۔ یہ قرآن) لوگوں کے لیے دانائی کی باتیں ہیں اور ہدایت ورحمت ہے ان لوگوں کے لیے جو یقین رکھتے ہیں۔''

فصل چہارم

## نبي مَالِينَا كُم كَاخُوابِ مِين آنا

نی مُنافِیْم کی وفات کے بعد آپ کاس دنیا سے منقطع ہو جانے دالے را بطے کو جوڑنے کے لیے ہمارے علمائے کرام نے ایک انوکھا طریقہ اختیار کیا یعنی قرآن و حدیث کی غلط تاویلات کے ذریعہ خواب کو نبی مُنافِیْم کی دنیا میں آ مداور ان' عشاق' سے ملاقات کامستقل ذریعہ بنادیا۔ چنانچہ آپ خوابوں میں آتے ہیں، بشارتیں دیتے ہیں، ہدایات سے نوازتے ہیں، پیشگو کیاں فرماتے ہیں اور اب تو صرف نبی مُنافِیْم ہی نہیں بلکہ اولیاء اللہ بھی خوابوں میں تشریف لاتے ہیں۔ (تبلینی عماری خوابوں میں آگر بغاری خوابوں میں آگر بغیر کر بعیر کر کرام کا اور اب بھی سیدنا علی ڈائٹو عرش پر بعیر کر کرام کا کہ جاتے ہیں۔ (علامہ یوسف بنوری) کوئی صاحب دل خواب میں اپنے بختی اون کا کروا کہ ہیں۔ کہی خواب میں اپنے بختی اونٹ کا کروا کہ اولیات میں کریم مُنافِیْم آگر خواب میں چالیس کا کہی خود نبی کریم مُنافِیْم آگر خواب میں چالیس خود بی کریم مُنافِیْم آگر خواب میں چالیس خود بی کریم مُنافِیْم آگر خواب میں اللہ رُٹاک کہ کمی خاص مواقع پر تو رب العالمین بھی خود بی خود بی کریم مُنافِیْم آگر خواب میں کوئی صدیت ہیں۔ (شاہ ولی اللہ رُٹاک ) میاں تک کہ کمی خاص مواقع پر تو رب العالمین بھی خود بی خود بی کریم مُنافِیْم آگر خواب میں کے لیور بوان کہ کہی خاص مواقع پر تو رب العالمین بھی خود بی خود بی خود بی کریم میاں آگر اپنے واپول کو ضروری ہدایات سے نواز دیتا ہے۔

خوابوں کا یہ سلسلہ خیرالقرون کے بعد اس وقت شروع ہوا جب آپ مُنافِیْم کے'' سپج عاشقوں''نے دین اسلام پرغلبہ حاصل کرلیا اور تبھی سے دنیا میں آپ مُنافِیْم کی آمد ورفت شروع ہو گئی جواب تک جاری ہے اور اب تو ماشاء اللہ آپ مُنافِیْم کی زیارت کے لیے وظیفہ بھی موجود ہے۔

## زيارت نبوى مَكَاللَّيْمُ كَانسخه:

شاہ عبدالحق محدث وہلوی کہتے ہیں کہ جمعرات اور جمعہ کی درمیانی شب میں دورکعت نفل پڑھے، ہررکعت میں گیارہ مرتبہ آیت الکرسی، گیارہ مرتبہ سورۂ اخلاص پڑھے، سلام پھیرنے کے بعد سومرتبہ ورود شریف پڑھے، تین جمعہ نہیں گرریں گے کہ (ان شاء اللہ) رسول اللہ طَالِیْم کی زیارت نصیب ہوجائے گی۔ ورود یہ ہے: ﴿ اللّٰهُم صَلّٰ عَلَی مُحَمّٰدٍ النّبِیّ الْاُمْیِ وَ آلِهِ وَ اُصُحَابِهِ وَ سَلَّم ﴾ افسوس کہ صحابہ کرام شائیہ وحد ثین کے پاس بیانسخہ موجود نہ تھا، ورنہ ان کو اپنے دور حیات میں رونما ہونے والے فتنوں کا سامنا نہ کرنا پڑتا۔ مثلاً خلیفہ ثالث کی نامز دگی کے مسلہ پرعبد الرحمٰن بن عوف کئی دن پریشان رہے، نبی طُلِیْم نے خواب میں آکر ان کی رہنمائی نہ فر مائی۔ ای طرح جنگ جمل اور جنگ صفین جیسے افسوس ناک واقعات پیش آئے جس میں محض غلط فہمیوں کی وجہ سے جمل اور جنگ صفین جیسے افسوس ناک واقعات پیش آئے جس میں محض غلط فہمیوں کی رہنمائی نہ فر مائی۔ محد شین کراروں صحابہ شہید ہوگئے مگر اس وقت بھی نبی طُلِیْم نے آکر اپنے عزیز ساتھوں کی رہنمائی نہ فر مائی۔ محد شین کرام نے احادیث کو جمع کرکے ان کی جانج پڑتال اور راویوں کو پر کھنے میں پوری زندگیاں لگا دیں لیکن نسخہ زیارت استعال کر کے نبی طُلِیْم نے معلوم ایساہوتا ہے کہ وہ لوگ سے مجان رسول نہ سے ورنہ نبی طُلِیْم ان سے یہ بے اعتمائی نہ برسے ، یا ان ' عاشقین صادقین' کا درجہ نبی رسول نہ سے ورنہ نبی طاقین اور محدثین سے زیادہ ہے۔ (نعوذ باللہ!)

## يه "محبان رسول":

ان ''مجان رسول'' کوجن کے پاس آپ کی با قاعدہ آمد ورفت ہے، چاہیے کہ آپ نگاڑی ہے ان مسائل کے بارے میں رہنمائی حاصل کریں جن کی وجہ سے بیامت فرقوں میں بٹی ہوئی ہے اور بیفر نے باہم دست وگر بیاں ہیں۔ مثلاً نبی نگاڑی کا حاضر ہونا، آپ پر درود پیش ہونا، آمین بالجبر، فاتحہ خلف الامام اور رفع البدین وغیرہ اور اپنے اپنے فرقوں کے برحق ہونے کی بھی نبی نگاڑی سے تصدیق کرالیں، آیا کہ بریلوی مسلک درست ہے یا دیو بندی، غیر مقلدین، یا پھرسب غلط ہیں؟ ویسے بیاور بات ہے کہ شاہ ولی اللہ صاحب نے تو چار مصلول کے درست ہونے کے بارے میں نبی نگاڑی سے سڑھگیٹ حاصل کرلیا ہے۔ اس خواب کے عقیدہ کا اگر قرآن کی روشنی میں جائزہ لیاجائے تو معلوم ہوگا کہ اس عقیدہ کی عمارت بغیر بنیاد کے قائم ہے، یہ عقیدہ تو آیات قرآنی کا صریح کفر کرتا ہے کیونکہ اس کی بنیاد دو باتوں پر ہے، اول بیکہ مرنے کے بعد بھی نبی اولی دنیا میں آسکتے ہیں۔ دوم بیکہ نبی یاولی عالم الغیب بھی ہوتے ہیں۔ دوم بیکہ نبی یاولی عالم الغیب بھی ہوتے ہیں۔ دوم بیکہ نبی یاولی عالم الغیب بھی ہوتے میں کا سے، اول بیکہ مرنے کے بعد بھی نبی اولی دنیا میں آسکتے ہیں۔ دوم بیکہ نبی یاولی عالم الغیب بھی ہوتے ہیں۔ دوم بیکہ نبی یاولی عالم الغیب بھی ہوتے ہیں۔ دوم بیکہ نبی یاولی عالم الغیب بھی ہوتے ہیں۔ دوم بیکہ نبی یاولی عالم الغیب بھی ہوتے ہیں۔ دوم بیکہ نبی یاولی عالم الغیب بھی ہوتے ہیں۔ دوم بیکہ نبی یاولی عالم الغیب بھی ہوتے ہیں۔ دوم بیکہ نبی یاولی عالم الغیب بھی ہوتے ہوں کی سے کا سے کو کہ بھی ہوتے ہوں کی اس کی بھی دور ہیں کہ کی کی کی کی کر تا ہے کو کو کی کی کی کی کر کی کی کی کر کی کی کو کی کی کر کیا ہے۔

قرآن کے مطابق وہ توان باتوں سے بالکل بے خبر ہوتے ہیں، جبیا کہ سورہ احقاف میں فر مایا:

﴿ وَهُمْ عَنْ دُعَا يِهِمْ غُفِلُونَ ﴾ [الأحقاف: ٥]

''وہ ان کی پکاروں سے بے خبر ہیں۔''

دوسری جگه فر مایا:

﴿ وَالَّذِيْنَ تَدْعُوْنَ مِنْ دُونِهِ مَا يَبُلِكُوْنَ مِنْ قِطْدِيْرٍ ۚ إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْبَعُوْا دُعَآءَكُمْ ۚ وَلَوْسَمِعُوْا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ ۗ وَيَوْمَ الْقِلِمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ ﴾

[خاطر: ١٤،١٣]

''اور جن لوگوں کو تم اس کے سوا پکارتے ہو وہ تھجور کی تشکی کے چپکنے کے برابر بھی کسی چیز کے مالک نہیں، اگرتم ان کو پکاروتو وہ تمھاری پکار نہ نیں اور اگر سن بھی لیس تو جواب نہ دے سکیں اور وہ قیامت کے روز تمھارے شرک سے انکار کر دیں گے۔''

اس کے علاوہ خواب کے معاملہ میں جوسوال تشنہ تاویل ہے وہ یہ ہے کہ جب نبی یا ولی کی کے خواب میں داخل ہونے کے لیے قبرسے باہر جاتے ہیں تو اپنی قبرسے کس طرح اور کہاں سے نکلتے ہیں؟ یہ قبرسے باہر جانے کا فعل عام مادی قوانین کے تحت ہے یا خارق الفطرت مجزہ؟اگر مادی ہو انین کے قوانین کے دائرہ میں اس کی توجیہ و توضیح درکارہے اور اگر یہ فعل مجزانہ ہے تو اس کا ثبوت قرآن وصحے حدیث سے پیش کیا جائے۔اس کے علاوہ نبی تالیق کے قبر کے باہر ہونے کے دوران اگر کوئی شخص قبر نبوی پر درود وسلام پیش کر ہوت کیا وہ ضائع ہوجا کیں گے، کیونکہ درود وسلام کہ نبی تالیق کی معلوم ہونا چاہے کہ نبی منافی کے مطابق ) صرف نبی تالیق ہی پر پیش ہوتے ہیں، اس لیے یہ بھی معلوم ہونا چاہے کہ نبی منافی کے مرب باہر ہیں۔اس کے علاوہ نبی یا ولی قبر سے نکل کر چند لمحات میں ہزاروں میں کی مسافت کیے طے کر لیتے ہیں؟ کیا وہ کسی کوقبر سے نکلتے ہوئے یا دوران سفر نظر آتے ہیں؟ کیا یہ سب کچھ تصرف فی الامور نہیں جوصرف اللہ ہی کا اختیار ہے؟

فصل پنجم

# عذاب جهنم اورانعامات جنت كابيان

## عذاب جہنم کی کیفیت:

دوزخ کی آگ دنیا کی آگ ہے ستر جھے زیادہ تیز ہے، جسے اللہ تعالیٰ نے تین ہزار سال تک دہکایا ہے۔ اگر دوزخ کی آگ کی ایک چنگاری دنیا میں آجائے تو ساتوں زمینوں کو اور جوان کے درمیان ہے سب کو جلا کر جسم کر ڈالے۔ دوزخ کی تحقی وشدت کی کیفیت قرآن مجید میں یوں بیان کی گئے ہے:

﴿ يَا يُتُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُواْ قُوْا اَنْفُسَكُمْ وَاَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُوْدُهَا النَّاسُ وَالْجِبَارَةُ عَلَيْهَا مَلْبِكَةٌ غِلَاظٌ شِكَادٌ لَا يَعْصُونَ اللهَ مَا آمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ۞ ﴾

[التحريم: ٦]

''اے ایمان والو! اپنے آپ کو اور اپنے گھر والوں کو دوزخ کی آگ ہے بچاؤ، جس کا ایندھن آ دمی اور پھر ہیں۔ اس کے موکل ہیں فرشتے نہایت بے رحم اور سنگ دل کہ سزا دیے کسی کا لحاظ نہیں کرتے ، جیسا حکم الٰہی پاتے ہیں ولیک تقیل کرتے ہیں۔''

ہزار طرح پر روؤ، گر گر اؤ، معافی چاہو، مگر وہ جلانے اور تکلیف پہنچانے میں کوئی کسر اٹھا نہیں رکھتے۔ رحم تو ان کے پاس نام تک کو نہیں، یہ فرشتے دوز خیوں کو آتی زنجیروں میں جکڑیں گے، دوزخ میں آتی زنجیریں ہوں گی، ستر ستر گز لمجی۔ فرشتے دوز خیوں کے منہ کی راہ سے بیر زنجیریں ڈالیس گے اور پاخانہ کی راہ سے نکال کرخوب جکڑ بند کر دیں گے۔دوزخ میں آگ کے گرز ہوں گے، جن سے فرشتے دوز خیوں کو مارتے، ہا مکتے ہوئے دوزخ میں لا ڈالیں گے۔دوزخ میں ایسے غضب کے زہر ملے سانپ و بچھو ہوں گے کہ ایک دفعہ کا نئے سے ہزار برس تک دوزخی روئے گا، چلائے گا، تڑپے گا لیکن زہر نہ اترے گا، موت مانگے گا وہ بھی نہ آئے گا۔ دوزخ میں خراسانی اونٹ کے برابر سانپ اور گدھے کے پالان برابر بچھو ہوں گے، جو ہمیشہ دوزخیوں کو کا شتے رہیں گئے، بھی فرصت نہ دیں گے۔ قیامت کے دن فرشتے دوزخ کوستر ہزار زنجیروں میں جکڑ کر میدان محشر میں کھینچتے ہوئے لائیں گے، ایک ایک زنجیر کوستر ستر ہزار فرشتے کیڑ کر گھسیٹیں گے، دوزخ محشر میں کھینے کہ کورن کی مارے بھا گیس کے کہ آگ کی ایک بڑی کمبی کردن دوزخ سے سرخ کا اور نافرمانوں کو دوسو برس کی مسافت سے اس طرح گھیٹ کر دوزخ میں ڈال دے گی جیسے مرغ دانہ کو چگ لیتا ہے۔

دوزخیوں کا جہم اس قدر بڑھ جائے گا کہ ایک کندھے نے دوسرے تک تیز روسوار تین روز میں بہنچ سکے۔ان کی ڈاڑھ احد پہاڑ کے برابر اور ران بیضاء پہاڑ کے برابر ہو جائے گی۔ دوز خیوں کے جوتے بھی آتش مول گے۔ دوزخ کی ایک چنگاری بڑے کل کے برابر موگ۔ دوزخ کی گہرائی اتی عمیق ہے کہ اگر ایک بھاری چھر چھوڑا جائے تو ستر برس کی مدت میں تہ میں پہنچے۔دوزخ میں ایک آگ کے پہاڑ کا نام صعود ہے جس کی بلندی سیروں برس کا سفر ہے۔ اس پر دوز خیوں کو چڑھائیں گے اور چوٹی یر سے دوزخ میں وسکیل دیں گے۔ای طرح ہمیشہ عذاب ہوتا رہے گا۔ دوزخ میں زقوم کے سوا اور کچھ کھانا نہ ملے گا۔ زہر ملیے کانٹوں کا ایک درخت ہے جسے زقوم کہتے ہیں، یہ درخت آگ میں پیدا ہوگا۔ ای طرح دوز خیوں کو پینے کے لیے کچھ نہ ملے گا مگر کبھی گرم کھولتا ہوا یانی اور بھی گرم کھولتی ہوئی سری پیپ، جے منہ کے قریب کرتے ہی تمام منہ کا گوشت گل كر كر يرا ع كار دوزخى بياس كى شدت سے وہى نى جائيں گے۔ يد بيك ميں يہني بى أنول كو یا خانہ کی راہ سے نکال دے گا۔ ہزاروں برس پیاس پیاس کہہ کر تھک جائیں گے، ہرگز فریادری نہ کی جائے گی، جب دوزخی دوزخ کے دروازہ پر پہنچیں گے تو دوزخ کا داروغہ پو چھے گا کیا تمھارے یاس اللہ کے پیخیبر کتاب اللہ کے سانے اور دوزخ سے ڈرانے اور قیامت کے مصائب یاد دلانے کونہیں آئے تھے؟ دوزخی جواب دیں گے کہ آئے تو تھے اور انھوں نے ہمیں اللہ کے غضب اور قیامت کی ہولنا کی سے ڈرایا بھی تھالیکن ہم نے اسے ندسنا ندان کا کہا مانا بلکہ جھٹلایا اور جھگڑا کیا، اگر ہم ان کے وعظ سنتے ، سجھتے اور مانتے تو آج دوزخ میں مبتلائے عذاب کیوں ہوتے۔الغرض دوزخیوں کو جان گزرمصیبتیں برداشت کرنی پڑیں گی کہ ولیی مصیبتیں کسی نے آئکھوں سے دیکھی نہ کانوں سے سنی۔ پچ فرمایا اللہ تعالیٰ نے:

﴿ ثُمَّ لَا يَهُونُ فِيهَا وَلَا يَحْلِي ﴾ [الأعلى: ١٣]

، کہ دوزخی نہ تو دوزخ میں مرہی جائے گا کہ جھگڑاختم ہونہ چین ہی سے زندہ رہے گا بلکہ اس کی جان غضب میں رہے گی۔

## جنت کی خوبی اور اہل جنت کے عیش:

بے شک اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو جنت میں داخل کرے گا جو ایمان لائے اور جو سے مسلمان بے اور جو سے مسلمان بے اور جھول نے عمل کے اپنچے سے نیج سے اور جھول نے عمل کے اپنچے اور چلے پی فیم کی خبر کی طریقہ پر، وہ جنت ایس ہے جس کے نیچ سے خبر یں بہتی ہیں۔ یہ احوال اس بہشت کا ہے کہ جس کا وعدہ ملا ہے اللہ پاک کی طرف سے ڈرنے والے موحد مسلمانوں کو۔ اس بہشت میں گئی قتم کی خبر یں ہیں، کوئی دور ھی ہے جس کا مزہ نہیں بدلتا، کوئی صاف پانی کی ہے جس کی بونہیں پلٹتی ، کوئی شراب کی جو پینے والوں کو لذت دیتی ہے۔ کوئی شہد کی ہے جس پر جھاگ نہیں ہوتی۔ نہایت صاف اور شیر یں خوش ذائقہ بہت پا کیزہ اور ان کے لیے وہاں معافی ہے۔ ان لوگوں کو وہاں معافی ہے۔ اور فرمایا:

"د تمھارے واسطے وہاں جوتم چاہو گے موجود ہے اور مہمانی ہے ہماری سرکار سے۔"

[خم السجدة: ٣١]

بہشیں آٹھ ہیں: جنت عدن، جنت الفردوس، جنت الخلد، جنت النعیم، جنت المادی، جنت المادی، جنت المادی، جنت الفرار، دارالسلام، دارالمقام۔ بیان کے نام ہیں۔ نہایت خوبیوں کے ساتھ بنائی گئی ہیں۔ بہشت کی دیواریں ایک اینٹ سونے اور ایک اینٹ چاندی سے بنائی گئی ہیں اور ان میں مشک کا گارالگایا گیا ہے۔ جنت میں کنگریاں موتی ، یا قوت کی ہیں۔ خاک وہاں کی زعفران اور خوشبودار ہے۔ جو لوگ جنت میں داخل ہوں گے وہ چین و آرام پائیں گے اور ہمیشہ زندہ رہیں گ، نہ ان کی جوانی فنا ہوگی اور نہ ان کی کیڑے میلے ہوں گے۔ ہرجنتی کو جنت میں سوسودر ہے استے بڑے ملیں گ

کہ جیسے آسان و زمین اور ہرمسلمان کے واسطے دو باغ ہوں گے سونے کے جن کا کل سامان بھی مونے کا ہوگا اور باغ ہوں گے جاندی کا ہوگا۔ ان کے سوا اور ایک ایک موقا اور باغ ہوں گے جاندی کا عرض وطول ساٹھ ساٹھ میں کا ہوگا، ہرایک محل میں پردہ والی ایک ایک موقی کے محل ملیں گے جن کا عرض وطول ساٹھ ساٹھ میں کا ہوگا، ہرایک محل میں پردہ والی بیبیاں رہیں گی جن کو نہ کوئی دیکھے گا اور نہ ان سے سوا ان کے خاوندوں کے اور اس کو کوئی مباشرت کر سے بیبیاں رہیں گی جن کو نہ کو اور نہاں ہوتی ہو اور اس کو کوئی خطرہ نہیں گا۔ رسول اللہ مُلِّیْ اِنْ اِن مُرایا ہے کہ جنت نور کی مانند چکدار ہوتی ہے اور اس کو کوئی خطرہ نہیں جاری ہے۔ جنت میں خوشگوار ہوائیں چلتی ہیں۔ جنت کے محل بوے مضبوط ہیں، ہم کل میں نہریں جاری ہیں، میوے کیے ہوئے تیار ہیں۔ عورتیں کنواریاں جن پر کسی آ دی یا جن نے ہاتھ نہیں ڈالا، چہرے ان کے یاقوت ومو نگے سے زیادہ روش، بناؤ سنگار کیے ہوئے ہم کل میں موجود ہیں کیونکہ بہت ہمیشہ رہنے کی جگہ ہے۔

رسول الله مَالَيْمَ نَ فرمایا ہے: "جنت میں ایک کوڑے کے برابر جگہ دنیا و ما فیھا ہے بہتر رسول الله مَالَیْمَ نے فرمایا :"جنت میں ایک کوڑے کے برابر جگہ دنیا و ما فیھا ہے بہتر ہے۔ " (بخاری:۲۷۹۱) اور فرمایا : "جنت والے او نچ محلوں کو اس طرح و کیھتے ہیں جیسے تم روش ستاروں کو آسمان کے کناروں میں د کھتے ہومش ق ومغرب کی طرف "صحابہ نے عرض کی :" یارسول الله (مَالَّةُ اللهِ دوسرے کو جرکوں میں سے بیٹھے ہوئے ایک دوسرے کو اور نہو کہ جنت کے جمروکوں میں سے بیٹھے ہوئے ایک دوسرے کو اور ان کی بیویاں ایک دوسرے کو نہ درکھے ہیں۔ شہد، شراب، اور نہ و کھے ہیں۔ شہد، شراب، میں سایہ دار اس قتم کے تخت ہیں جن پر آبخورے لبریز بھرے ہوئے رکھے ہیں۔ شہد، شراب، شربت، دودھ ذائقہ دار اور خوشبودار ہے اور ان پر بیکے برابر کے لگے ہوئے ہیں۔ قالین اور اور خی میں ان پر بیجھائی ہوئی ہیں۔

اور فرمایا: '' نیک لوگ نعمتوں کے اندر تختوں پر بیٹھے ہوئے ہر طرف کے تماشے دیکھتے ہوں گے۔ان کے چہروں سے جنت کی نعمتوں کی سرسبزی پائی جائے گی۔ پئیں گے وہ شراب خالص جس پر مشک کی مہریں لگی ہوں گی، چاہیے کہ رغبت کرنے والے اس کی رغبت کریں۔ ملاوٹ اس میں ایک چشمہ سے ہوگی جس میں سے خاص مقرب بندے پئیں گے۔''[المطففین: ۲۲ تا ۲۸] فر مایا: "جنتی بندے بہشت میں تختوں پر تکیہ لگائے بیٹے ہوئے اپنی بیویوں کو ساتھ لیے بہشت کی نعمتیں کھاتے پیتے سیر و تماشے میں مشغول رہیں گے۔" ایس: ٥٥،٥٦ ہرجنتی کو جنت میں بڑا ملک عطاکیا جائے گا خواہ وہ کیسا ہی کم رتبہ والا ہے، دنیا سے دس حصہ زیادہ، جن میں سے آیک درخت کے بینچ ہو کر تیز گھوڑے کا سوار سو برس تک چلے تو بھی اس کے سایہ کو طے نہ کر سکے۔

جنت کی فرانی اور بردائی سوائے اللہ تعالیٰ کے اور کوئی نہیں جانتا۔ جنت کے دروازے اس قدر کشادہ ہیں کہ ایک چوکھٹ سے دوسری چوکھٹ تک چالیس برسوں کا فاصلہ ہے۔ باوجود الی کشاد گی کے محمد طاقیق کی امت والوں کا کھوے سے کھوا چھاتا ہو گا، جنت میں داخلے کے وقت، جنت میں داخلے کے وقت، جب جنتیوں کا سیر کو جی چاہے گا اپنے اپنی تختوں پر سوار ہو کر اپنی اپنی عورتوں کو ساتھ لے کرسیر کرنے کو فکلا کریں گے، جہاں تک ان کا جی چاہے گا وہ تحت بہتی ان کواشارہ کے ساتھ سیر کروائے گا۔ ہر مرد کو جنت میں سوسوعورتوں سے صحبت کرنے کی طاقت ملے گی اور اس سے اس کو ہر گز تکان نہ معلوم ہوگی بلکہ قوت اور بڑھتی رہے گی۔ جنت کی عورتوں کی آئکھیں بڑی بڑی، دل کو بھانے والی، رسیلی اور خوش نما ہوں گی۔ ان کی اوڑھنی کا ایک بلو دنیا و مافیھا سے زیادہ قیتی ہے۔ اگر جنت کی ایک عورت دنیا میں جھانے تو مشرق سے لے کر مغرب تک سب روشن ہو جائے اور جاند وسورج ماند ہو جائیں اور کل اہل دنیا ہے ہوش ہو جائیں۔

﴿ رَبِّنَا الْمِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [البقرة: ٢٠١] "اے اللہ! ہمیں دنیا میں بھی بھلائی دے اور آخرت میں بھی بھلائی دے اور ہمیں آگ کے عذاب سے بچالے۔"

( اَللَّهُمَّ إِنَّكَ عَفُوٌّ تُحِبُّ الْعَفُو فَاعُفُ عَنَّى »

''اے اللہ! تو درگزر کرنے والا ہے اور درگزر کرنے کو پہند کرتا ہے، پس مجھ سے درگزر ۔

کر\_"

